

# INSTITUTIONES CANONICAE



# INSTITUTIONES CANONICAE

IN FORMA COMPENDIA

## Juxta Methodum Faciliorem Novi Codicis Juris

AD USUM SCHOLARUM IN SEMINARIIS

ET AD USUM PRIVATUM EXARATAE

AUCTORE

### P. J. B. RAUS, C. SS. R.

Professore Juris Canonici e Provincia Argentorat. (Alsatia).

« Ubi auctoritas legum negligi solet vel contemni, ibi, discordia dominante et cupidine, privatim ac publice omnia perturbantur ». (Benedictus P. XV: Quandoquidem.)

Property of

Please return to
Graduate Theological
Union Library



TYPIS EMMANUELIS VITTE

LUGDUNI.

3, Platea vulgo Bellecour, 3

PARISHS

5, Via sic dicta Garancière, 5

1923

32687

#### IMPRIMI POTEST

Monte Episcopali, die 3 Martii 1923.

E). KIPPELEN, C. SS. R. Sup. Prov. Argentorat.

#### **IMPRIMATUR**

Lugduni, die 21 Novembris 1923.

† Joannes, Ep. Had. Auxil. Lugd.

#### PRAEFATIO

Nullus est qui ignoret, quam utilis sit ac necessaria tam pro clericis saecularibus quam pro religiosis accuratior quaedam juris ecclesiastici cognitio; idque cum fuerit verum existimatum etiam praeteritis temporibus, nunc autem, evulgato novo Codice juris canonici, jam veluti inconcussum aliquod ab omnibusque receptum visum est haberi dogma. « Nulli sacerdotum liceat sacros canones ignorare »; ita scribebat olim S. Pontifex Caelestinus ad Episcopos Apulos et Calabros, cujus Epistolam scimus fuisse insertam celeberrimo huic « Decreto » a Magistro Gratiano, Patre jurisprudentiae, exarato. Sed et Gregorius Papa IX firmissimo instituto decreverat in « Decretalibus » a S. Raymundo diligenter elaboratis (L. 1, t. 2, de constit.): « Canonum statuta custodiantur ab omnibus, et nemo in actionibus vel judiciis ecclesiasticis suo sensu, sed eorum auctoritate ducatur. » Teste deinde Eminentissimo Cardinali Gasparri (Praefatio in Codicem, p. XV), « nostra aetate ejusmodi studia Apostolica Sedes commendare non destitit », cujus rei etiam perillustre habemus exemplum in Allocutione : Quandoquidem, a S. S. Benedicto XV paucis abhinc annis pronuntiata. Ibidem S. Pontifex haec quoque delibavit circa peculiarem utilitatem quam perfectior quaedam juris canonici scientia secum afferre consuevit : « Ouia, sic ait, jus canonicum notiores reddit Ecclesiae leges, ideo non parum earumdem observantiam adjuvat, idque cum fructu animarum et cum catholici nominis incremento. »

Et re quidem vera, cum juxta propria philosophiae principia nihil sit volitum nisi praecognitum, et de facili id contemnatur quod ignoratur, necessarium unicuique erit, de hodiernis legibus ecclesiasticis ea saltem addiscere ac retinere, quae magis ad sui status jura ac officia pertinent. Primori autem ratione id sane spectabit clerum coetumque religiosorum, de quibus notissima valent Sacrorum Librorum verba a Divo Bernardo in suo opere: de praecepto et dispensatione, fusius relata: «Ex Scripturis, inquit Doctor mellifluus, habemus, quod labia sacerdotis custodiunt scientiam, et legem ex ore ejus requirunt, quia Angelus

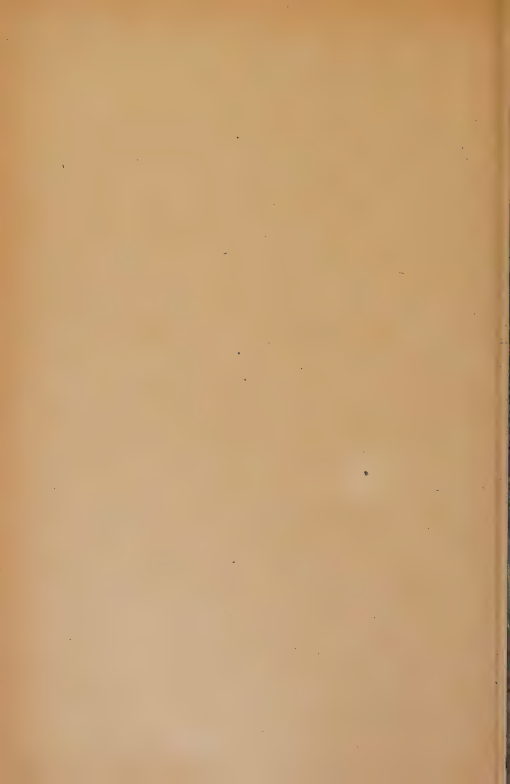
Domini exercituum est. » Nisi enim ipsi ministri sacri imbuti fuerint solida doctrine disciplinae ecclesiasticae, quomodo unquam concreditos sibi christifideles opportunis verbis et factis erudire ac rite edocere circa leges Ecclesiae poterunt?

Huc etiam aliud accedit non minoris forte momenti, id est, quaestiones fere omnes quae hodiedum in theologia morali agitantur, saltem magna ex parte nonnisi ope ipsius Codicis posse solvi. Postpositis autem vel minus recte adhibitis hisce juris principiis, jam semel atque semel eveniet, ut theologus, disserens de re morali casuistarum tantum more, incomplete ac vix solide graviores etiam quaestiones tractet et decidat. Has igitur ob causas aliasque plures quas mox proferam in Introductione ad universum jus canonicum, operae pretium fore duxi, si praesentes « Institutiones » in lucem ederem pro utilitate et juvamento plurium e clero cum saeculari tum regulari. Adjunctas vero eas tradere audeo celebratis illis multumque divulgatis « Institutionibus moralibus alphonsianis » a P. Marc olim conscriptis, quas R. P. Gestermann, C. SS. R. non una nova editione illustravit ac meliores reddidit.

Hocce opus ita studui ordinare, ut non tantum accuratius aliquod exhiberem Institutionum Marcianarum supplementum, verum etiam manualem suppeditarem librum ad hauriendam pleniorem ipsius textus Codicis cognitionem. Quare videtur hoc Compendium tam publicis scholarum lectionibus quam privatis explendis studiis non parum accommodatum. Ex una quidem parte constat moralem scientiam multo praestare jurisscientiae, cum ipsa ordinet hominem ad Deum, intimum quoque regendo conscientiae humanae dictamen; ex alia tamen parte, compertum est non pauca in manualibus libris theologiae moralis contineri, quae ad ecclesiasticum jus intime pertineant, utputa tractatus de censuris aut de irregularitatibus aut de impedimentis matrimonii et sic porro-Ita factum est, ut passim eaedem res bis exponerentur, plerumque autem vel incomplete vel etiam inordinatim solerent proponi. Quo melius possent deinceps ejusmodi scopuli praecaveri ac devitari, mihi fuit in proposito, eas tantum juris canonici partes ex integro referre et tractare, quae ex professo non expositae reperiuntur in Institutionibus moralibus; illas vero praeterire aut paucis contrahere verbis, quae plene prorsus et ordinatim ibidem habentur. Quamobrem accuratissime semper indicabo, quo loco tractatio quaestionis occurret in theologia morali, ita ut nulla confusio inde enascatur nec in exponenda rerum ipsarum serie fiat aliqua diruptio. Benignissimus faxit Deus ut canonicae istae praelectiones, quas publici juris facimus, non prorsus Marcianarum illarum sint indignae Institutionum, quae ubique tanto plausu fuerunt exceptae cum salutifero animarum fructu et pro ecclesiasticae doctrinae honore ac incremento!

Epternaci (Luxemburgi), die 23 Januarii, festo S. Raymundi, 1923.

J.-B. Raus, C. SS. R.



# INTRODUCTIO AD JUS ECCLESIASTICUM

Auctores, peculiaribus quae singulas videlicet jurisscientiae partes respiciant explanationibus, optimo quidem consilio, generales de juris ecclesiastici natura, partitione, usibus, necessitate exponendique methodo, tandem de ejus per varies aetates tum historia tum progressu notiones praemittere solent. Quam scribendi rationem, utpote quae legenti aut studiose cuique investiganti utilissima ac prae ceteris pervia esse comperta fuerit, nos etiem, continuae in jus ecclesiasticum universum Introductionis ope, retinendam censuimus.

Supponimus autem visibilem ac perpetuum ad supernaturalem finem a Christo Redemptore immediate institutum esse coetum, Dei nempe Ecclesiam cui jus exclusivum ac munus sit commissum omnes sibi subditos homines ad aeternam beatitudinem perducendi. Nam, uti mox fusius dicemus, scientia juris canonici non incongrue pars dicenda est sacrae theologiae, quae fidem utique praerequirit circa divinam Ecclesiae institutionem, unde tot tamque miras illi praerogativas emanasse credimus. Quamobrem complura huc spectantia sacrae theologiae principia, postulatorum instar, nulla adjecta probatione admittimus citabimusque. Acatholici autem scriptores, quippe qui sacrum Ecclesiae characterem seu notas divinitus eidem impressas non satis agnoscant, tractatus de jure canonico, nisi forte ad modum historicae expositionis, instituere nequeunt, cum suus illos haereticus de Ecclesiae natura conceptus in plures errores circa ipsamet sacrae jurisprudentiae fundamenta saepius inducat.

Divinae igitur revelationis veritati innixi, inquiramus de disciplina ac regimine Ecclesiae ea ratione quae catholicos decet theologos; et primo quidem ad ipsam juris canonici notionem animos applicemus, ut pleniore luce nobis affulgeat notitia illius scientiae qui deinde studendo incumbemus.

#### ARTICULUS I.

#### De natura et divisione juris canonici.

#### § 1. DE JURE IN GENERE.

Scriptores: De Angelis, Praelectiones juris canonici, I, p. 11 sqq.; Phillips, Kirchenrecht, I, § 3; Bargilliat, Praelectiones juris canonici, edit. 34, tractatus I, c. 1; Aichner-Friedle. Compendium juris eccl. Prolegomena, § 3; Wernz, Jus Decretalium, I, n. 45 sqq.; Prümmer, Manuale juris eccl., Introductio in jus eccl. artic. I, sq.; Laurentius, Institutiones juris eccl., n. 1 sqq.; Maroto, Institutiones juris canonici, edit. 3, n. 1 sqq.; Guidus Cocchi, Commentarium in Codidem jur. can. I, c. 1 sq.; Vermeersch-Creusen, Epitome juris can. I, Introductio; Albertus Blat, Commentarium textus Codicis jur. can., Introductio.

1. — De juris notione non tantum philosophi ac theologi catholici agunt, verum etiam, teste cl. Wernz (I, n. 45, nota 1) « legistae sive civilistae »; et mirum est, sic idem Wernz, quantopere hi ultimi sese torqueant, saepe haud felici cum successu, in ejusdem definitione.

Etymologice jus significare videtur: id quod jubebatur a populo romano, quod erat ab ipso jussum <sup>1</sup>. Exinde in non paucas alias exsiliit significationes, quas auctores passim etiam referunt, ut videre est apud Blat (Introd. n. 2), Bargilliat (Tr. I, n. 1) et alios scriptores.

En praecipuae significationes: Primo designat id quod est justum et aequum, sive agatur de « justo naturali » sive de « justo legali ». Nonnunquam tamen, ut recte notat Wernz (n. 48), jus opponitur « aequo » ; saepe tunc est specialis loquendi modus, v. gr. quando judex dicitur agere non jure, sed aequo et bono.

Secundo usurpatur quoque haec vox ad designandam sententiam judicis; inde effatum: jus dicere, id est sententiam pronunciare.

Imo se poterit referre ad forensem illum locum in quo judicia aguntur; quare dicitur: in jus voceri.

Equidem non inani ratione *D. Thomas* conqueritur de diversitate significationis verbis « juris », et de abusu hujus nominis ad contraria aut saltem plane aliena significanda. En ipsa S. Doctoris verba : « Consuetum est, ait, quod nomina a sui prima impositione detorqueantur ad alia significanda... Ita hoc nomen : jus, primum impositum est ad significandam ipsam rem justam; postmodum autem est derivatum ad artem qua cognoscitur quid sit justum; et ulterius ad significandum locum in quo jus redditur, sicut dicitur aliquis comparere in jure; et ulterius dicitur etiam quod jus redditur ab eo ad cujus officium pertinet justitiam facere, licet etiam id quod decernit, sit iniquum » (2. 2. q. 57, a. 1 ad 2).

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Cf. Rorcellini, v. Jus. — Censet autem Maroto (Instit., I, n. 1) cum plurimis recentioribus philologis et juristis, vocem jus in sensu legis profluere a primitivo sanscrito « Yos » (Yaus), et significare id quod est bonum, sanctum, purum, caeleste atque in genere aliquid pertinens ad divinitatem. Inde quoque, aiunt, derivaret verbum « jurare ».

2. — Inter varias juris significationes duae tandem maxime eminent, de quibus speciali ratione hic nobis est agendum. Ceterum frequentioris sunt usus et maximi momenti, quare eo sensu in plerisque linguis vivis retinentur (diritto, droit, right, Recht, derecho); nempe jus subjective sumptum, ut aiunt, et jus objective sumptum. Haec autem distinctio juris accuratius est explicanda, cum non eodem modo ab omnibus referatur scriptoribus <sup>1</sup>.

Jus subjectivum est facultas quaedam moralis aliquid agendi aut omittendi, vel possidendi ab aliisque exigendi, inviolabilis. — Tali quidem ratione omnibus hominibus, ut bene dicit Aichner (§ 1, p. 2), mensura quaedam juris competit ex voluntate Dei Creantis et ex natura humana ipsa. Ita fit ut eo sensu de jure aliquo proprietatis loquamur, vel educationis; inde quoque locutiones: cedere aut uti jure suo, conservare jus proprium, laedere jus aliorum, et sic porro. Haec autem facultas dicitur esse inviolabilis, quia intrinsece perfecta reputatur ad ipsum effectum obtinendum in quem tendit <sup>2</sup>. Vocatur etiam « jus dominativum » propter titulos ex quibus procedit. Dicitur « subjectivum », quia consideratur tanquam in subjecto, scilicet in aliqua persona, residens.

Juxta respectus varios potest dici « activum » vel « passivum ». Activum nempe erit, si alterum obliget ad certas quasdam actiones praestandas aut omittendas. Passivum vero, si ipsa actio vel omissio actionis consideretur tanquam ab alio praestanda; nihil igitur aliud est quam officium juris seu debitum, ut recte animadvertit Aichner (p. 3). Jus enim passivum unius correlativum est juri activo alterius, quia alterum alteri respondet, non in eodem subjecto, ut idem Aichner recte dicit, sed in diversis. Imo nonnunquam libertates et obligationes coincidunt, quando scilicet aliquis non solum potest sed etiam tenetur exsequi jus suum activum, ita ut ipsi renuntiare non valeat.

Jus objectivum fere idem est ac lex, seu potius « complexus quidam legum, quibus societas aliqua ordinatur ac regitur ». Verum tamen est quod ait Doctor Angelicus (2. 2. q. 57, a. 4 ad 2): « Hoc si in scriptum redigatur, vocatur lex; est enim lex secundum Isidorum, constitutio scripta, et ideo lex non est ipsum jus, proprie loquendo (i. e. juxta primam nominis impositionem), sed aliqualis ratio juris »; scilicet est quidam conceptus juris, et per scripturam semper exprimitur, ut explicat Blat (n. 2, p. 3). Haec autem est

¹ Vermeersch (Epit. I, n. 1) intelligit sub nomine juris subjectivi « scientiam juris ». Maroto (I, n. 8) habet jus « objectivum » seu « materiale » tanquam ipsum justum addens : « In hoc sensu jus est objectum justitiae. » — Fatètur tamen, recentiores plerosque accipere jus objectivum in sensu « legis » (nota 1). — ² Praeter jus subjectivum perfectum de quo. hic est sermo, datur quoque imperfectum, ex lege « mere morali » profluens (Maroto, n. 7).

principalis quaedam juris significatio. Lex enim aestimanda erit justi regula normaque justitiae; proinde fundamentum praebet fonsque habetur facultatis illius, quam jus subjectivum diximus in creaturis. Objective ergo sumptum jus est: ipse legum complexus quae ad regimen et ordinem in aliqua societate stabiliendum pertinent; quo in sensu dicimus: jus romanum, jus gallicum, jus italicum et sic porro.

Variae deinde leges quibus jus objectivum constituitur, originem ducunt vel a Deo, vel a legitima aliqua auctoritate humana, sic ordinante Deo; inde

habetur jus tum divinum tum humanum.

Jus divinum est aut naturale, quod necessario fluit ex natura Dei creaturarumve, aut positivum, quod libere procedit a voluntate Summi Dei ; utrumque autem cmanat ab ipsa Dei legifera voluntate, ut notat Wernz (n. 78), sive necessario pro rerum natura per lumen rationis, sive libere per positivam revelationem hominibus manifestatum. Divisionem hanc continet etiam Codex juris, canone 6, n. 6 <sup>1</sup>.

Jus naturale per se loquendo et formaliter immutabile est dicendum; provenit enim, teste Aichner (§ 2, p. 6), ex ipsarum rerum essentiis et ex intrinseca earum constitutione. Attamen nonnulla praecepta legis etiam naturalis mutationi improprie dictae possunt esse obnoxia, cum nempe materia eorum a dominio et potestate Dei hominumve aliqua saltem ratione pendet; seu ut ait Bargilliat (n. 2), materialiter jus naturae mutari potest, si objectum circa quod versatur, per certas circumstantias recipiat mutationem <sup>2</sup>.

Jus positivum datur aliud divinum, quod est sive vetus quatenus veteri continetur Testamento, sive novum quatenus novo includitur; aliud vero humanum, quod subdividitur in jus ecclesiasticum et jus civile propter ambas

societates perfectas quibus componitur universus orbis.

Jus demum gentium de quo Angelicus inquirit in 2. 2. q. 57, a. 3, derivat quidem a jure naturali et lumine rationis innotescit, imo comprehenditur sub jure naturali ex mente Aquinatis (Blat, n. 3); ex parte tamen etiam originem ducit ex jure «humano conventionali», ita ut cum Reiffenstuel (I, § 2, n. 30) et aliis scriptoribus ³ duplex assignetur jus gentium, primarium scilicet et secundarium. Primarium quod et antiquum jus gentium appellatur, est illud quod naturalis ratio inter omnes gentes constituit et mentibus hominum a Deo naturaliter inditum est tanquam ab omnibus populis custodiendum. Quare in hac acceptione coincidit cum jure naturali proprie dicto. Secundarium quod saepe jus gentium humanum vocant, dicitur illud quod propter necessitatem humani convictus, mediante discursu aliquo practico, inter omnes vel fere omnes gentes, ipso usu atque moribus constitutum est. Hoc jus, teste eodem Reiffenstuel (n. 33), non illico jure naturali est nobis

¹S. Thomas (2, 2, q, 57, a, 2) et alii dividunt jus in « essentiale seu naturale », et in « accidentale seu positivum ». Deinde subdividunt jus positivum in « divinum et humanum ». — Blat (n, 5) in lege acterna distinguit leges naturae, legem divinam positivam, et mediate universas leges humanas, quae a lege acterna derivantur. — ² Ex praeceptis legis naturalis plura sunt penitus immutabilia, quia materia horum actuum nunquam fieri potest objective bona, vel saltem non mala, v. g. perjurium, idolatria, etc. Nonnulla tamen alia recipere possunt mutationem improprie dictam, v. g. permittente Deo, Patriarchae plures uxores duxerunt, etc. — ³ Cf. Maroto, qui de hac quaestione disputata latius agit (n, 18 sq.). Pichler (Prol. n, 19) sic definit jus gentlum : « Est jus quo gentes qua tales, mutua obligatione, ex consensu tacito vel expresso sibi imposita, consociantur in ordine ad ea quae ad communem earum felicitatem et commercium pertinent.»

notum, sed potius deducitur ex principiis practicis jure naturali cognitis, velut conclusio aliqua ex suis praemissis. Juxta plures auctores hoc jus secundarium vocatur: jus gentium proprie dictum. Hodie vero, ut recte notat Maroto (n. 19, nota 1), in sensu juridico attenditur jus internationale 1, cujus proprium est moderari mutuas relationes tum inter diversos populos seu gentes (per jus internationale publicum), tum etiam inter subditos diversarum nationum (per jus internationale privatum). Sane quidem jus internationale partim ex jure naturali, partim ex receptis moribus et variis pactis ac conventionibus oritur, ut constat apud omnes.

#### § 2. DE NATURA JURIS CANONICI IN SPECIE.

3. — Hucusque dictum fuit de jure in genere et de varia ejus divisione; nunc autem nobis in specie agendum erit de natura et peculiari definitione juris canonici. Eadem incedimus via quam in explicando verbo « juris » sumus secuti.

Juxta etymologiam nominis (canonicum enim venit a voce graeca « κανών », id est : regula, norma), facile dixerit aliquis jus canonicum esse « complexum canonum » ; canones enim revera normae esse debebunt ac regulae quibus fideles diriguntur in sua ratione agendi ². Ut constat apud omnes auctores, ipsae leges Ecclesiae hac voce « canonum » decorantur, et quidem ab antiquissimis temporibus ; non quia forte obligandi vi destituerentur, ut censebant nonnulli Protestantes, sed quia melius eo modo differentia legis ecclesiasticae a lege civili apparebat, atque suavior ac modestior imperandi ratio ab Ecclesia habita, insinuabatur. Porro in novo Codice juris hoc idem vocabulum retentum fuit, sicque statuti in ipso leguntur 2414 canones, qui sint normae atque regulae actuum christianorum, quatenus illis se debeant hi conformare.

Non pauca alia dantur nomina, quibus jus canonicum solet designari. Saepissime appellatur jus « ecclesiasticum », ratione originis et materiae. Deinde nomen etiam habet « juris pontificii » ; quia leges quas continet, vel a Summo Pontifice feruntur, vel ab ipso approbantur, vel saltem nequeunt ullum assequi valorem, ipso contradicente. Non semel « jus sacrum » vocatur ratione materiae in qua versatur, et propter finem ad quem ordinatur. Nonnunquam occurrit quoque appellatio : jus divinum. Duplici autem sensu accipi potest haec denominatio, ut asserit Wernz (n. 49, II), sensu nempe stricto et sensu lato. Stricte quidem jus erit divinum, si est vel immediate a Deo constitutum, vel saltem necessario ex divina aliqua institutione depromptum, puta ex

<sup>\*</sup>Secundum Blat (n. 3) jus gentium proprie distinctum habetur a jure internationali per pacta introducto. — Ceterum S. Isidorus (Etym., V, c. 4) ait jus esse « aut naturale aut civile aut gentium », quod tamen explicat D. Thomas (2. 2. q. 57, a. 3 ad 3). — \*Maroto (n. 22, nota 1) affirmat cum nonnullis auctoribus; vocem « canon » primario significare instrumentum quo utuntur architecti et alii artifices ad dirigendas lineas. Inde vero hoc nomen translatum est ad alios sensus.

primatu S. Pontificis. Latiore deinde sensu dicitur jus divinum, quatenus scilicet ab auctoritate ecclesiastica divinitus instituta, cooperante ipso Spiritu Sancto, conditur.—Posset demum vocari « jus religiosum », juxta Maroto (n. 22), id est ad religionem pertinens; sed haec denominatio non est in usu.

Antonomastice igitur, ob praeeminentiam quamdam respectu juris civilis, ut ait Bargilliat (n. 5), titulo juris canonici tenquam proprio insignitur.

4. — Definitiones modo traditae cum potius censeantur esse verbales, oportet tandem devenire ad definitionem realem, quae juxta notiones juris superius expositas, duplicis quoque erit generis. Potest enim jus canonicum sumi aut subjective aut objective.

Subjective sumptum est jus canonicum « universitas facultatum moralium quae Ecclesiae Dei competunt, tum in suis pastoribus, tum in suis fidelibus, ad id possidendum, agendum aut omittendum quod ex lege divina vel ecclesiastica ad se pertinet ».

Ut testatur Wernz (n. 46, nota 6), jus Ecclesiae in bona sua temporalia jam ab antiquis Conciliis habebatur tanquam jus subjectivum Ecclesiae, ideoque simpliciter jus ecclesiasticum seu jus Ecclesiae vocabatur. Tale autem jus, sensu praedicto desumptum, aliquo modo reducitur ad jus objectivum, de quo statim erit sermo; morales enim Ecclesiae facultates speciatim per ipsos canones seu leges solent determinari.

Objective sumptum, jus canonicum est « complexus canonum vel normarum quae sive a Deo, sive ab ecclesiastica auctoritate, sive a consuetudine legitima fuerunt conditae ad rectam ordinationem Ecclesiae catholicae ».

Ex definitione hac apparet, leges seu canones diversi argumenti posse in jure objectivo contineri; nempe dantur canones quos vocant fidei, et canones disciplinares morum atque regiminis. Et revera dogmata plura continentur in jure; exemplo sit ex Codice juris titulus 7 libri 2: de Romano Pontifice, de Concilio Oecumenico, etc. Optima quadam ratione hae leges receptae fuerunt in jure, cum revera pertineant quodammodo etiam ad « practicam Theologiam »; attamen bene de his advertit Sanguineti (n. 59), fidem et bonos mores » non solum spectanda esse prout ad christianos singulos referuntur, sed etiam prout ad ipsam christianam Societatem qua talem perficiendam ordinantur ». Itaque haec, non tantum quia conscientiam ratione moralis actus attingunt, interne, verum in externa quoque sociali manifestatione, quoniam regimini Ecclesiae subsunt, erunt consideranda; et sic jus canonicum fidem, mores et disciplinam respicit tanquam proposita lege quadam ecclesiastica specialique sanctione munita.

Patet deinde ex definitione, jus illud objectivum nonnisi huic proprium esse societati, quae *religiosa vera* demonstratur, scilicet Ecclesiae Romanae. Societatibus vero religiosis infidelium vel haereticorum vel schismaticorum non convenit plene, quia jus earum est solummodo putativum.

His igitur omnibus perpensis, sic definitive et accurate potest tradi notio juris canonici : « Est ille complexus legum divinarum et ecclesiasticarum quibus ordo externus, constitutio, disciplina ac regimen Ecclesiae catholicae stabiliuntur, et actiones fidelium diriguntur ad finem ipsius proprium. »

Finis autem proprius Ecclesiae est praecipue sanctificatio animarum, et remote aeterna beatitudo hominum; prout socialis est, ad id multum confert ut christianorum justitia etiam in actibus externis quam maxime resplendeat.

« Ecclesiae munus est, ait Vermeersch (Epit. n. 3), copiam suppeditare mediorum quibus singuli dein, pro libero arbitrio suo, utentur ad propriam sanctificationem in actu secundo obtinendam. » Non indecore cl. auctor tanquam proximum Ecclesiae finem hunc agnoscit, ut, per justitiam christianorum, sanctificatio animarum obtineatur.

Metonymice autem, et hoc adhuc notandum est, habetur quandoque jus canonicum pro *codice* in quo inserti reperiuntur ss. canones, ita ut possint ibidem vel legi vel addisci, ac inde citari. Extenditur tandem, teste Blat (n. 10), juris canonici appellatio ad *doctrinam* ipsam, quae habet tanquam objectum sacros canones et tollectiones eorum.

#### § 3. DE PARTITIONE JURIS CANONICI.

5. — Multiplici ratione valebit aliquis jus canonicum partiri, praesertim vero ratione materiae, formae, extensionis, temporis et ritus. De singulis his pauca dicenda occurrunt.

I) Ratione materiae, vel (ut aliqui volunt) ratione subjecti ad quod spectat, dividitur jus in publicum et privatum; attamen non satis de hac divisione concordant auctores, cum nonnulli eam prorsus rejicere videantur, ut Phillips (I, § 3) et alii. Solet autem jus publicum duplici saltem acceptione a variis theologis haberi. Etenim vel ea complectitur quae de jure divino ad Ecclesiam pertinent quatenus haec est societas perfecta, v. g. suam independentiam a statu civili, sacram hierarchiam a Christo Domino institutam et sic porro; vel se extendit ad ea omnia quae pertinent ad Ecclesiae tanquam societatis constitutionem, ad ipsas personas auctoritate praeditas in ordine externo et sociali, necnon ad exercitium hujus auctoritatis. Itaque tale jus, si relationes Ecclesiae ad reliquas societates explicet ac varia jura exponat inde profecta, tunc, teste Bargilliat (n. 9), « jus publicum externum » est vocandum; at si absolute et in se consideretur Ecclesiae constitutio ejusque

auctoritatis sociale elementum, jus publicum habetur « internum ».

Inde perspicietur, ad jus publicum potius pertinere expositionem ac descriptionem relationum socialium inter magistratus ecclesiasticos et fideles subditos, ut notat Laurentius (n. 4). In *praxi* vero, plerumque ea omnia quae ex jure humano Ecclesiam respiciunt ut societatem perfectam, vel quae sive de jure divino sive de jure humano ad regimen fidelium spectant, censenturquoque pertinere ad jus privatum, teste Maroto (n. 24, nota 2); sed tunc simpliciter tanquam « jus canonicum » solet designari.

Jus privatum primario et directe respicit utilitatem singulorum Ecclesiae membrorum, eaque tractat quae sub tali respectu ad disciplinam et regimen subditorum pertinent, et deinde jura et obligationes singulorum describit ac determinat (Aichner, § 3, p. 9).

- 11) Ratione formae seu modi quo jus inductum est, distinguere oportet jus canonicum scriptum a non scripto. Primum enim ab ipso legislatore fuit scriptura consignatum; alterum autem constat traditione et consuetudinibus legitimis, quae vim legis obtinuerunt <sup>1</sup>.
- III) Ratione extensionis partitur in universale et particulare; generale et singulare; commune et speciale.

Est universale, si vigeat in orbe universo; est particulare, si vim obtineat in particulari tantum territorio, v. g. jus nationale, jus gallicanum.

Est generale, si obliget omnes fideles ; singulare, si aliquos tantum constringat, v. g. clericos, religiosos.

Est commune, quatenus normam ordinarie servandam constituit, v. g. jus commune regularium et religiosorum. Speciale est, quatenus importat exceptionem a norma generali, sive favorabilis sit haec exceptio sive odiosa, puta privilegia religiosorum.

(V) Ratione temporis, dividitur in jus antiquum, jus novum et jus novissimum.

Jus antiquum a fundata Ecclesia usque ad Decretum Gratiani (circiter an. 1150) currit. Dantur tamen auctores, qui jus antiquum protrahunt usque ad Concilium Tridentinum (an. 1545).

Jus novum quod melius jus « medii aevi » vocaretur, complectitur juxta Card. Gasparri (Praefatio Cod.), totam collectionem

¹ Non eodem modo auctores rationem hujus divisionis exponunt, ut refert Maroto (n.24). A iqui enim accnesent jus traditum (traditione christiaua contentum) juri scripto, et vocant jus non scriptum « so'ummodo jus consuetudinarium quod non promanat directe a legislatore; sed inducitur moribus et usu ».

syllogarum, quibus constabat « Corpus juris canonici » ; quamvis negarent nonnulli, Extravagantes Joannis XXII et Extravagantes communes in eo comprehendi posse, quum Corpori juris privato tantum consilio essent adjectae.

Jus tandem *novissimum*, Tridentina incipiens Synodo, ad nostra usque tempora pertingit. Potiore quidem jure, ut testatur Wernz (n. 50), appellaretur simplici verbo « novum ». De facto haud raro sermo est de « novo Codice juris », qui utique ad recentissimam aetatem pertinet.

V) Ratione demum ritus habemus jus Ecclesiae Occidentalis seu Latinae, et jus Ecclesiae Orientalis. Ut patet ex canone 1, unice Ecclesiam Latinam respicit Codex, « neque Orientalem obligat, nisi de iis agatur, quae ex ipsa rei natura etiam Orientalem afficiunt ».

#### ARTICULUS II.

#### De juris canonici doctrina seu scientia.

6. — Hic agemus, primo de disciplinae seu doctrinae juris canonici notione et natura; deinde vero de necessitate ac ejus utilitate. Quare duae faciendae sunt sectiones, in quarum priore occurrit quoque quaestio de scientia juris, de jurisprudentia et de comparatione ejus cum aliis scientiis.

## § 1. DE SCIENTIA JURIS CANONICI ET DISTINCTIONE EJUS AB ALIIS SCIENTIIS.

Jus canonicum objective sumptum est, ut diximus praecedenti articulo, complexus legum quibus externus praesertim ordo in Ecclesia determinatur et fidelium actiones ad finem proprium apte deducuntur. Circa objectum illud versari potest cognitio quaedam satis certa et ex principiis scientificis seu regulis deducta; quae cognitio si exsurgit ex studio et profundiore notitia legum ecclesiasticarum, recte vocari solet: scientia juris canonici. Quamvis enim doctrina juris canonici sit de contingentibus plerumque, nempe de sacris canonibus qui saepe aliter se habere possunt atque mutationi sunt obnoxii, tamen etiam dici debet scientia; quia in his contingentibus aliquid necessitatis invenitur propter principia, idque sufficiens videtur pro morali quadam certitudine procreanda.

Merito guidem haec animadvertit Maroto (n. 26), non quamlibet notitiam sacrorum canonum sufficere ut dicatur aliquis « scire jus canonicum » ; sed notitiam ordinatam, systematicam ac rationalem legum ecclesiasticarum, juxta celebratum adagium (17 Dig. 1. 3): « Scire leges non hoc est verba earum tenere, sed vim ac potestatem. » Quamobrem is qui obiter tantum aliquas notiones de jure ecclesiastico fuerit consecutus vel ex lectione Manualis vel etiam ex prima inspectione ipsius Codicis juris, nequit reputari particeps scientiae juris canonici; quia non est ei cognitio profunda legum, seu, ut aiunt, non est apprehensio scientifica. Imo audacius adhuc haec asserere non veretur Maroto (n. 26): « Licet aliquis memoriter teneat integrum complexum canonum, non ideo esset canonista »; ipsi enim deesset cognitio satis profunda ac certa legum e principiis et rationibus deducta. Non prohibemur tamen etiam juri canonico applicare haec Angelici Doctoris verba (1. 2. g. 96, a. 1 ad 3): « Non est eadem certitudo quaerenda in omnibus. Unde in rebus contingentibus..., sufficit talis certitudo, ut aliquid sit verum ut in pluribus ; licet interdum deficiat ut in paucioribus. »

Concludimus hac in re, asserendo cum Laurentio (n. 5), scientiam juris praesupponere ordinatam cognitionem legum, quam idem auctor affirmat perfici elemento triplici : a) Si intelligantur canones vigentes ope accurationis interpretationis eorum. — b) Si ortus disciplinae hodiernae saltem quoad magis perspicua cognoscatur e fontibus suis primariis et praeteritis institutis. — c) Si variae leges in sua relatione cum Ecclesiae catholicae natura et fine considerentur, ac tandem aliquo nexu rite inter se conjungantur. Fatendum est talem scientiam juris jam parare viam jurisprudentiae seu jurisperitiae, quae denotat aliquem habitum et artem quamdam in applicandis legibus juxta adjuncta et secundum varios casus 1. Recta autem ratio exponendi canones, discutiendi quaestiones juridicas et enodandi difficultates fieri solet in scholis ecclesiasticis; juxta principia vero ibidem tradita procedendum erit in omni interpretatione praescriptorum juris, cum agitur de singulis casibus practicis.

7. — Ut satis patet ex modo enucleatis jurisscientiae notionibus, pertinet jus canonicum ad sacrae theologiae disciplinam; ideoque saepe « Theologia practica seu rectrix » appellatur, nec immerito. De se ergo ad disciplinas philosophicas proprie non pertinet, et sub hoc respectu multum differt a jure civili et a sociologia. Sane quidem cohaeret aliquo modo jurisscientia ecclesiastica cum

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> En quomodo veram scientiam juris canonici depingit Maroto (n. 26): « Requirit, ait, ut veritates seu cognitiones circa leges ecclesiasticas in certum systema vel rationalem ordinem redigantur, canones diligenti et recta interpretatione intelligantur et exponantur, cerum nexus later se et cum aliis juribus imo et cum juris principiis investigetur, fines et causae motivae corumdem canonum perpendantur, ortus et evolutio historica disciplinae ecclesiasticae demonstretur, etc. » Haec scientia non est nisi paucorum, scilicet jurisprudentium.

philosophia morali et cum jure civili; supponit etiam universam fere philosophiam, praesertim Logicam et Ethicam, et a jure civili romano non paucas mutuavit leges, quas, ut aiunt, « canonizavit ». Ab Institutionibus Justinianis novum jus canonicum ordinem quoque rerum distribuendarum assumpsit, ut suo loco fusius dicemus. Sed quamvis haec vera sint, tamen longe abest a disciplinis philosophicis doctrina juris canonici, quippe quae de constitutione ac regimine agit Ecclesiae tanquam Societatis a Christo Domino conditae et divina auctoritate ad leges ferendas christianosque fideles gubernandos deputatae. Neque mere historice licebit unquam exhibere materiam Ecclesiae subjectam, talis enim tractatio historica, ut nonnunquam eam acatholici auctores instituunt, ad essentiam usque juris canonici non pertingit; multum tamen per modum prooemii ipsi inservire poterit et tanquam adminiculum habetur scientiae juridicae, juxta superius dicta.

Ratione autem tum materiae et objecti quae sunt leges divinae et ecclesiasticae necnon consuetudines legitimae, tum finis qui bonum est Ecclesiae regimen ad procurandam sanctificationem fidelium, tum fontium qui e divina revelatione et ecclesiastica auctoritate profluunt, jus canonicum referre necesse erit ad ipsam sacram Theologiam, quae princeps est omnium scientiarum. Hac de re concordant cum recentioribus scriptoribus (ut Wernz, Aichner, Maroto, Prümmer), etiam antiquiores doctores, qui tradere solebant jus simul cum theologia scholastica. A tempore autem Gratiani habita est disciplina theologica specialis, omnino distincta a dogmatica et scholastica theologia 1. Accedunt effata quaedam magnorum canonistarum, quorum duo tantum cito. Cardinalis Hostiensis († 1271) ita loquitur de jure canonico: « Haec nostra lex sive scientia potest scientiarum scientia nuncupari »; quae scientiarum scientia profecto est sacra theologia. Et Pignatellus haec scripsit in suis Consult. canonicis (Tom. I, Consult. 146, n. 12): « Est enim jus canonicum portio quaedam theologiae. Quod patet; quia jus canonicum est idem habitus cum theologia. Jus canonicum autem nihil est aliud quam partialis quaedam theologia quae practica nuncupatur. »

Distinguitur a theologia dogmatica, quae versatur circa « omne verum demonstrabile ex fontibus revelationis quatenus est objectum credendorum »,

¹ Argumentum quod in contrarium ex Concilio Tridentino adducere conatur Blat (n. 15), nobis potius speciosum quam solidum apparet. Concilium enim Trid. (XXII, c. 2 de ref.) loquitur tantum de duplici « doctoratu », qui haberi poterat vel in S. Theologia vel in Jure Can. juxta morem Universitatum.

ut ait Wernz (n. 57). Jus autem in haec eadem inquirit objecta, sed unice « quatenus sunt regula agendorum, ut inde recta habeatur Ecclesiae gubernatio et disciplina ». Exempla satis apta hujusce distinctionis habes in variis tractatibus de S. Pontifice, de Conciliis, de Episcopis et sic porro, qui solent tum a dogmaticis tum a canonistis tradi.

Ex his perspicitur, jus ecclesiasticum non pertinere ad theologiam mere speculativam seu theoreticam, sed conspirare cum theologia practica, quae fidelium actiones dirigit eorumque mores moderatur. Ast plures recensentur species theologiae practicae, maxime vero scientia moralis, pastoralis et asce-

tica; videndum igitur est quomodo ab invicem differant.

8. — Discernitur jus a theologia morali ratione objecti formalis. Theologia enim moralis maxime investigat quascumque actiones humanas, inquirens utrum sint rectae necne in ordine ad ultimum finem hominis et ejus internam sanctificationem ; idque peragit, quamvis forte actiones istae in solo foro interno dijudicandae sint, nec legibus Ecclesiae nec sanctionibus subliciantur in foro externo (puta pravae cogitationes, mala desideria). Jus vero canonicum de actionibus curat fidelium, quatenus hae referuntur ad ordinem externum et socialem Ecclesiae, proindeque quatenus conformes sunt aut difformes legibus et normis agendi in foro externo sive a Deo sive ab Ecclesia statutis. Sane quidem, cum hae leges in conscientia obligent, etiam ad regulam morum se applicare non omittit jus canonicum, sed potius sub respectu imputabilitatis vel non imputabilitatis quoad sanctiones externas. De ceteris enim valet notissimum adagium : de internis non judicat praetor. Itaque theologia moralis in ordine ad conscientiam omnes prorsus considerat actiones tam internas quam externas, modo sint obligationis capaces; dum jus actiones considerat quatenus speciali aliqua lege ordinentur in ordine ad bonum sociale Ecclesiae. Non semel autem lucem et subsidium mutuat theologia moralis a jure canonico, ut inspicienti cuique facile patebit (Aichner, § 5, I).

Scientia pastoralis suppetit regulas idoneas ad curam animarum rite instituendam, sacerdotesque edocet quomodo regere debeant fideles sibi commissos, abstrahendo eos a noxiis quibuslibet, maxime vero a peccatis, et eos deducendo semitas virtutis tum via ordinaria, tum etiam, si res patitur, via perfectionis extraordinaria. Hinc lubet concludere, theologiam pastoralem esse totam in regimine animarum ad procurandum earum profectum privatum spiritualem et salutem; dum jus canonicum de Ecclesiae legibus ac disciplina sociali tuenda speciali titulo curat.

Differt tandem jus canonicum etiam a theologia ascetica, quae omnes fideles edocet de exercitio virtutis christianae et de mediis

aptis ad assequendam perfectionem quam commendat Christus Dominus dicens: « Estote ergo perfecti » (Matt., 5, 48). Talis perfectionis consecutio si intendatur altioribus mediis atque extraordinariis, facile ad mysticam usque pertinget theologiam. Jus vero praescriptiones Ecclesiae sub respectu sociali proponit et explicat, eaque refert quae ex legum documentis externis constant; eo tamen ipso promovet studium quoque christianae, sacerdotalis ac religiosae perfectionis, quia impellit ad divinum amorem ope accuratioris observantiae legum, juxta effatum Domini: « Qui habet mandata mea, et servat ea, ille est qui diligit me » ( Joan., 14, 21).

#### § 2. DE NECESSITATE ET UTILITATE JURIS ECCLESIASTICI.

9. — De jure canonico jam olim haec scribere non dubitavit praeclarus Pignatellus (I, Cons. 146, n. 11): « Adeo ut non dubitem pronunciare indignum theologi nomine, qui jus canonicum ignoret, sine quo est sicut empiricus inter medicos. » Nam severe statuerat Corpus juris (c. 4, D. 38): « Nulli sacerdotum liceat canones ignorare: ignorantia enim, mater cunctorum errorum, maxime in sacerdotibus Dei vitanda est, qui docendi officium in populis susceperunt. Sciant igitur sacerdotes Scripturas et Canones, ut omne opus eorum in praedicatione et doctrina consistat. » Itaque, monente Ecclesia, id quoque plurimi senserunt doctissimi ac piissimi aetatis classicae viri. « Rem necessariam agit theologiae studiosus, ait Canisius, cum et sacrorum canonum cognitionem suae professioni conjungit, eam aliquando in usum Ecclesiae et ornamentum traditurus. » Benedictus vero XIV in Bulla «Impositi nobis » (27 Februarii 1747) vehementer reprehendit eos, qui « non vigilias laboresque suos consumunt in studio sacrarum legum quibus ecclesiastica disciplina continetur... qui arbitrium pro lege habent, praejudicatam opinionem pro ratione, atque in legum etiam clarissimarum interpretatione suum cuique sensum pro auctoritate ». Inde est quod hortetur celeberrimus Pirhing: « Quantumcumque labor hic sit difficultate ferreus, utilitate tamen est aureus. »

Sed et recentiores Pontifices mirum in modum illam juris canonici necessitatem utilitatemve suis verbis extulerunt. Scripsit Leo Papa XIII in sua Epistola: Doctoribus (18 Oct. 1898): « Quid enim Ecclesiae sit juris, quaeque potestas, hac maxime tempestate quum omnia transversum aguntur, penitus nosse non solum ad clerum pertinet, verum etiam ceterorum refert ut sanctissimis legibus perducti, propositum aeternae beatitatis finem recte assequi contendant. » Solemniori adhuc quadam ratione, ididem toti orbi christiano

annunciavit Benedictus P. XV, haec quoque dicens in Allocutione: Quandoquidem (4 Dec. 1916): « Ubi solemnis est obtemperatio legibus, ibi in sinu pacis uberrimae res florent; ubi vero auctoritas legum negligi solet vel contemni, ibi, discordia dominante et cupidine, privatim ac publice omnia perturbantur. Quod si confirmatione indigeat, rerum cursu in quo sumus, maxime confirmatur. » Sed quid mirum, si leges vix aliquis servabit, dum eas vel ignoret, vel non satis intelligat! Quocirca Romani Pontifices enixe commendarunt praescripseruntque studium juris ecclesiastici, ut videmus ex litteris circularibus Pii P. X ad Episcopos Italiae (1912) et ex variis canonibus ipsius Codicis (590, 1365, § 2).

Atvero non auctoritate tantum, sed etiam rationibus variis haec eadem veritas evincit opposita quaeque. Etenim id omnibus probatum est, quamdam relativam ac elementariam, ut ita dicam, notitiam legum etclesiasticarum omnibus christianis prorsus esse necessariam; nam leges non observantur, nisi satis cognoscantur. Absque observatione autem legis non attingetur ultimus christianorum finis, ad quem tendere tenetur quisquis verum se Ecclesiae membrum reputari censeat.

Speciali tamen ratione utilis evadit scientia accuratior juris canonici illis laicis viris, quos juristas, sociologos et homines politicos vocare consueverunt. Sane quidem, ut non indecore exponit Maroto (n. 29), plura negotia, causae ac disceptationes in foro civili aguntur vel in ordine sociali et politico, quae cum jure canonico intimam relationem habent. Praesupposita vero meliore legum ecclesiasticarum cognitione, jam faciliores efficacioresque apparent relationes inter Ecclesiam et Statum, et certius jura Ecclesiae acquisita sarta tectaque remanent.

Clericis praesertim et religiosis profundior juris cognitio vel omnino necessaria vel saltem utilissima maximeque requisita censenda est ; quare et seorsim sub fine hujus articuli, citatis etiam verbis duorum clarissimorum theologorum, de his agere intendimus.

Incumbit clericis, secundum Wernz (n. 62), specialis obligatio sibi pro suis gradibus comparandi completam quamdam et solidam cognitionem sacrorum canonum. Ratio est apertissima: debent enim clerici ea cognoscere quae per sacros canones circa officia eorum, jura, obligationes status clericalis, circa poenas ecclesiasticas et inhabilitates, circa administrationem sacramentorum, circa beneficia et innumera alia clericorum negotia statuta sunt. Ut patet, haec in primis erunt parochis applicanda, omnibusque curam animarum habentibus. Ad rem apposite Aichner (§ 4, p. 12): « Ideo jurisprudentia merito theologia rectrix nuncupatur; quia omnis clerici et sacerdotis vita et activitas per eam dirigitur. Ex ea sola hauriuntur quae sacerdoti circa munia, beneficia, jura privilegiaque clericis obvenientia scitu necessaria sunt. Pro administrando etiam poenitentiae sacramento canonum studium egregie prodest... Ad munus vero parochiale rite gerendum, canonum scientia maxime est

necessaria, quia officia pastoralia non juxta placita proprii sensus, sed juxta normas ab Ecclesia praescriptas peragi debent. Hujus igitur studii praesidio destitutus, vix communibus clerici officiis rite perfungi, nedum munus aliquod

publicum decenter gerere quiverit. »

Quanta sit religiosis necessitas et obligatio sedulo de novis praescriptis inquirendi ad statum suum facientibus, nemo est qui ignoret. Non absque laude de vi et gravitate hujus obligationis scribit recens auctor, J. Pejska (Prol. ad jus sacrum): « Ii qui in coetibus regularium (vel religiosorum) varia gerunt munia, rerum sibi concreditarum nullatenus domini sunt, sed administratorum locum obtinent, ita ut jurium suorum alienationem vel laesionem permittere eis non liceat. Quod difficile servabitur ab eo, cujus animus vix confusis ideis de legibus turbatur potius quam imbuitur, quique magis ut jura patiatur quam exerceat capax est...»

Ad regimen demum Ecclesiae in genere omnino requiritur ut praeter leges optimas, rerum adjunctis et temporum necessitudinibus congruentes, adsint viri juridica scientia pollentes, qui ipsas leges rite interpretentur et prudenter applicent. Quid enim prodesset cumulus praescriptorum, si pro utilitate christianae societatis et salute animarum haec non apte explicarentur? Itaque cum Wernz concludimus: Nostra aetate, Pius IX encyclica: inter multiplices, Leo XIII, ad episcopos Hungariae, etc., gravissimis verbis clero solidam sacrorum canonum scientiam commendarunt. Ex mente Ecclesiae et ex intentione Romanorum Pontificum maxime semper erit curandum ut praesto sint aliqui viri qui profundioribus studiis peractis in scientia juris vere emineant.

#### ARTICULUS III.

De methodo qua edocetur disciplina juris canonici.

10. — Quoad methodum adhibendam in edocendo jure canonico, oportet distinguere inter theoriam et praxim.

Theoretice discernere debemus aliquam methodum positivam, qua potius analytice quam synthetice exponitur doctrina in Codice juris canonici contenta. Fit enim per interpretationem quasi exegeticam legum, ita quidem ut singuli canones juris, unus post alterum, proponantur, deindeque uniuscujusque sensus declaretur adhibitis etiam variis adnotationibus, explicationibus, glossis aut commentariis. Methodus illa pro scholis textus canonici hoc modo denunciata fuit a Benedicto XV in sua Epistola ad Card. La Fontaine (16 Jul. 1917): « Qua in re volumus ita juris canonici disciplinam in posterum tradatis, ut Codicem, prouti evolvitur, gradatim commentata oratione declaretis; neque enim Nobis probabitur

quicumque, excurrendo, ingenio nimis indulserit suo, discipulosque a via jam nunc expeditiore deflexos, in tricas vel in difficultates conjecerit. » Eadem fuit mens S. Congreg. de Semin. et Stud. Univers., quam patefecit aliquo Decreto (7 Aug. 1917), in quo haec occurrunt verba: « Debent scilicet doctores juri canonico tradendo, ipso Codicis ordine ac titulorum capitumque serie religiosissime servata, singulos canones diligenti explanatione interpretari... Nullo ceterum, praeter Codicem, libro alumnos uti necesse erit; quodsi doctoribus placuerit eos unum aliquem adhibere librum, id sancte retinendum, ut non ejus libri ordini ordo Codicis, sed huic ille aptetur et accommodetur » ¹.

Methodum hanc invenies adhibitam pluribus in commentariis recentibus Codicis juris, v. g. in «Commentario Textus Cod. Juris Can. » a Fr. A. Blat, O. P. elaborato.

Aliam vero methodum rationalem et systematicam adhibere quis poterit, ita ut non singuli tantum canones explanentur, verum etiam ordine quodam philosophico et theologico universa exhibeatur doctrina Codice contenta et ad jus canonicum pertinens. additis definitionibus ac divisionibus ceterisque adminiculis scientiae juridicae, insuper enodatis praecipuis difficultatibus et expositis controversiis quae ad rem faciunt.

Talis methodus olim fere unice viguit, et hodie adhuc multum est in usu; ea utuntur v. g. Bargilliat in suis « Praelectionibus juris canonici » (ed. 34), Maroto in suis « Institutionibus », Vermeersch-Creusen in « Epitome Juris canonici », etc.

Dantur praeterea methodus *historica*, non semel ab acatholicis usurpata, et methodus *casuistica*, quae multa est in applicandis principiis ad casus particulares. Non parum juvat aliquando inter se plures conjungere methodos ; idque haud infelici cum successu tentarunt nonnulli auctores.

In praxi vero, si inquiramus circa methodum adhibitam in componendis iis libris quibus jus canonicum solet edoceri, sive sint Institutiones, sive Praelectiones, sive alio veniant nomine, non immerito dices cum Prümmer (Manuale juris can. 1 ed.): « De partitione juris ecclesiastici reapse tot sunt sententiae, quot sunt capita... Vix invenies duos auctores, qui eamdem methodum sequantur, nisi tamen unus exscripserit alterum, quod aliquando accidit. »

Itaque quosdam invenies scriptores, qui universum jus ecclesiasticum dividere censuerint in duas tantum partes. Prima nempe pars ab ipsis refertur ad Ecclesiae constitutionem; secunda vero, ad ejusdem gubernationem (Heiner, 4 ed. p. 9). Praemittunt nonnulli partem aliquam generalem, ut

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Cf. Acta Apost. Sedis, vol. 9, num. 9, p. 439; vide etiam Maroto, n. 30; Vermeersch-Creusen, Epitome, I, n. 19, etc.

videre est apud Aichner-Friedle (§ 7, p. 18). Alii, ut ipse Prümmer (p. 13), tres distinctas recensent partes, scilicet: a) de fontibus; b) de personis; c) de rebus. Wernz autem quinque enumerat libros, quos sub duplici quidem constituit partitione generali: a) de hierarchia vel constitutione Ecclesiae; b) de regimine Ecclesiae catholicae (n. 56). Laurentius (Institutiones, n. 9) non minus quam octo discernit partes, quas vocat: a) de fontibus juris canonici; b) de constitutione Ecclesiae; c) de officiis et beneficiis ecclesiasticis; d) de gubernatione Ecclesiae; e) de administratione Ecclesiae; f) de societatibus ecclesiasticis; g) de bonis temporalibus ecclesiasticis; h) de Ecclesiae relatione ad alias societates.

Aptam et planam praelectionum canonicarum partitionem adhibent aliqui recentiores scriptores, quos inter M. Bargilliat. In tractatu nempe primo agunt de principiis et fontibus juris canonici; deinde de personis, postea de rebus ecclesiasticis, demum de judiciis et poenis canonicis sermonem habent. Nemo est qui non videat, quam magnopere ordini et methodo ipsius Codicis haec rerum dispositio accommodetur; quapropter et nos satis adhaeremus huic methodo, paucis tamen immutatis.

Itaque totum jus canonicum dispertimus in quinque libros, quemadmodum Codex ipse quinque libris constat. Quare tractabimus:

Lib. I. — De normis generalibus ac de fontibus juris eccl.

Lib. II. — De personis seu de statu juridico clericorum, religiosorum et laicorum.

Lib. III. — De rebus spiritualibus et temporalibus Ecclesiae.

Lib. IV. — De judiciis ecclesiasticis in genere et de processibus in specie.

Lib. V. — De sanctionibus ecclesiasticis seu de delictis et poenis. In exponendis variis quaestionibus quae quinque hisce libris continentur, generatim, quando commode fieri potest, religiosissime servabimus ordinem Codicis, imo et ipsa plerumque verba sacrorum canonum retinebimus, quamvis id non semper speciali signo indicemus. Maxime autem incumbemus in ipsam doctrinam Codice contentam clare et solide exponendam cum illa brevitate quae harum Institutionum congruat Compendio.

#### ARTICULUS IV.

#### De historia et progressu scientiae juris ecclesiastici.

11. — Brevis quem hic tradimus conspectus historicus, tractat de origine, progressu et evolutione scientiae juris ecclesiastici, summatimque ostendit ejus historiam litterariam quoad scriptores, quoad periodica quibus acta canonica publice eduntur, et demum quoad ipsum Codicem recenter promulgatum, quo nova aetas jurisscientiae quasi florere incepit. Inde triplex sectio.

#### § 1. PRAECIPUI SCRIPTORES DE RE CANONICA.

Quamvis, teste Aichner, jam viguisset jus canonicum a primis Ecclesiae temporibus (est enim una cum condita Ecclesia natum), tamen ante saeculum decimum et secundum nondum floruit specialis illa scientia, ab aliis distincta, quam «jurisscientiam » merito designare possumus. Ab hac autem aetate valemus secundum quemdam nexum logicum et chronologicum quatuor discernere epochas litterarias inter se satis diversas. Prima currit a Decreto Gratiani usque ad mortem Joannis Andreae (an. 1348). Ad ipsam pertinent praesertim Glossatores et Decretalistae, qui constituunt auream, ut aiunt, juris canonici aetatem. Secunda epocha extenditur ad Concilium Tridentinum, quo tempore elanguescebat scientia juris. Deinde vero post Concilium Tridentinum refloruit usque ad revolutionem gallicanam. Demum saeculo praeterito facta est quarta epocha quam excepit promulgatio novi Codicis juris; a quo tempore solent auctores sub nomine juris veteris illud omne complecti quod Codicem praecessit (cf. etiam can. 6, n. 2, 3, 4).

Nonnunquam in tres tantum epochas dividunt scriptores historiam litterariam juris canonici, scilicet ut videre est apud Maroto (n. 126), « prima a fundatione Ecclesiae usque ad Decretum Gratiani ; secunda a Decreto Gratiani usque ad Concilium Tridentinum ; tertia a Concilio Tridentino usque ad novum Codicem juris canonici ». Alii discernunt epocham Glossatorum (an. 1350), Commentatorum (an. 1800), Systematicorum (ad nostra usque tempora) ; aut etiam distinguunt canonistas in « exegetas, scholasticos, criticos et historicos ». Quamvis omnes hae divisiones aliquid veri contineant, non tamen ex se videntur esse satis accuratae et saepe cum chronologia ex parte saltem discrepant.

Prior divisionis ratio nobis est retinenda ; de quatuor igitur supra enumeratis epochis pauca quaedam sive in genere sive in specie dicemus <sup>1</sup>.

#### PRIMA EPOCHA (ab an. 1150 usq. 1348).

In hac prima epocha eminent Decretistae seu glossatores in Decretum Gratiani, et Decretalistae seu glossatores in Decretales. Primi floruerunt usque ad annum praesertim 1234, ubi prodierunt Decretales a S. Raymundo, O. P. exaratae. Aetas deinde aurca Decretalistarum exorta est (usque ad mortem Joannis Andreae).

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Cf. praesertim Hurter, Nomenclator litterarius, 5 vol.; Wernz, I, Pars III (pag. 356 sqq.), n. 284 sqq.; Prümmer, Manuale juris eccl. p. XIX sqq.; Maroto, I, n. 127 sqq.; Bargilliat, Vermeersch, etc.

I. — Decretistae. Magister Gratianus, celeberrimus vir e monasterio SS. Felicis et Naboris, medio saeculo decimo secundo, sacram theologiam docebat Bononiae. Is concordiam discordantium canonum instituit, quam « Decretum Gratiani » vocarunt et quae reapse primus est tractatus scientificus totius juris canonici. Quare et ipse Pater juris canonici est appellatus, aut Pater jurisprudentiae, quae abhinc distincte ab aliis theologiae disciplinis tradebatur in scholis publicis.

Gratianus plures habuit illustres discipulos, qui suum Decretum commentariis optimis illustrarunt ; hinc schola decretistarum. Ex eis praecipui sunt :

Paucapalea, magister juris canonici, Bononiae. Adjutor fuit Gratiani in ordinando Decreto, cui adjecit sic dictas « Paleas » in ipso textu insertas. Composuit etiam aliquam « Summam Decreti ».

Rolandus Bandinellus, Cardinalis, scripsit summam Decreti, quae vocatur : Stroma Rolandi. Renuntiatus est Papa sub nomine Alexandri III († 1181).

Joannes Faventinus, Episcopus, composuit summam Decreti et glossam († 1190).

Huguccio, Pisanus, Episcopus Ferrariensis, qui princeps reputatur inter glossatores Decreti († 1210).

Bazianus, Bononiensis, scripsit apparatum in Decretum. Primus omnium fuit Doctor in utroque jure († 1197).

Joannes Teutonicus (cujus nomen proprium: Zemeke vel Semeca) natione Germanus erat, sed Bononiae jus canonicum docuit. Celeberrimam scripsit « Glossam ordinariam Decreti », paulo ante Concilium Lateranense (1215), quam auxit ac perfecit Bartholomaeus Brixiniensis, anno 1245.

Tancredus, archidiaconus Bononiensis († 1235) inter optimos canonistas hujus temporis recensetur. Scripsit summam de matrimonio et summam de ordine judiciario, de qua ultima fatetur Wernz (I, n. 293): « Nostra quoque aetate iste tractatus in disputationibus de ordine judiciario Ecclesiae impune negligi non potest. »

II. — Decretalistae (ab an. 1234-1348). Assiduis curis et indefesso labore sanctissimi ac doctissimi canonistae Raymundi a Pennaforte, Hispanensis († 1275), jubente S. P. Gregorio IX, publici juris facti sunt « Decretalium libri 5 », atque legalem et authenticum obtinuerunt valorem, anno 1234. Eo tempore incipit aetas aurea Decretalistarum. S. Raymundus, O. P. scripsit praeterea aliquam summam de poenitentia et matrimonio, pluraque alia opera.

Inter decretalistas aureae aetatis maxime eminent:

Goffredus de Trano, Italus et Capellanus Gregorii IX († 1245). Composuit summam Decretalium.

Sinibaldus Fliscus, qui postea factus est S. Pontifex Innocentius IV, an. 1243. Dum esset Papa, scripsit tanquam doctor privatus « Apparatum in quinque libros Decretalium Gregorii IX ». Hoc opus multi aestimatur, et plura continet notatu digna, v. g. ut asserit Prümmer, affirmat vota etiam solemnia esse dispensabilia.

Bernardus de Botone, Parmensis († 1266), Capellanus Papae, exaravit Glossam ordinariam in Decretales.

Henricus de Segusia, qui communiter vocatur : Cardinalis Hostiensis, quia Episcopus Ostiensis erat et Cardinalis, scripsit summam super titulis Decretalium auream, et plura alia opera doctrina plenissima († 1271).

Gulielmus Durantes vel Durantis, e Gallia, quem vocant « Speculatorem » propter opus ab ipso compositum : « Speculum judiciale. » Fuit Episcopus Mimatensis (Mende), et obiit an. 1334. Eum Ordini S. Dominici nomen dedisse,

aliqui affirmant, alii negant (cf. Prümmer, p. XXIX).

Joannes Andreae, Florentinus, professor fuit Bononiae, magnisque laudibus a coaevis salutatus, tanquam tuba juris et rabbi doctorum habitus est. De eo non ineleganter ait Wernz (n. 299): « Felix est clausula aetatis aureae Decretalistarum. » Glossam composuit ipse in « Librum sextum Decretalium », hancque glossam ordinariam vocant. Apparatum quoque scripsit in Clementinas, qui renunciatus est « glossa ordinaria ». Non pauca alia edidit opera, et acceptissimus erat S. Pontifici Joanni XXII († 1348).

#### SECUNDA EPOCHA (1348-1545, ad Concil. Trid.).

Haec epocha se extendit a morte Joannis Andreae usque ad Concilium Tridentinum, et magnis canonistis expers fuit, si tres excipias viros haud mediocris scientiae; nempe Baldum de Ubaldis, Abbatem Siculum et Cardinalem Torquemada.

Baldus de Ubaldis, Perusii vel Pisis natus (juxta aliquos anno 1319, juxta alios anno 1327), in sex Universitatibus jus canonicum magno cum plausu docuit. Ejus opera, inter quae eminent « Lectura super lib. 1, 2, 3 Decretalium ; Additiones ad speculum judiciale Durantis ; de schismate in defensionem electionis Urbani VI », haud mediocri gaudebant auctoritate. Ipse Baldus

obiit Papiae, anno 1400.

Nicolaus de Tudeschis, cui cognomen « Abbas Siculus », quia a Martino P. V factus erat Abbas S. Mariae de Maniacio, in dioecesi Messinensi (Sicula), vocatur etiam, Panormitanus, quoniam archiepiscopus panormitanus renunciatus fuerat, et Abbas junior, ut distinguatur ab Abbate antiquo, qui erat decretalista ex Gallia oriundus (saeculo decimo tertio). Tempore Concilii Basileensis adhaesit Pseudo-Papae Felici V, a quo Cardinalis est nominatus († 1453 vel 1445, ut vult Prümmer). In praxi, jura Successorum S. Petri non satis agnovit; ingenti tamen pollebat eruditione juridica. Notus est praesertim ex his libris: « Lectura in Decretales, Lectura in Sextum, Lectura in Clementinas, Quaestiones, Repetitiones, Consilia, Tractatus super concilium Basileense. » De ipso sic judicat Wernz (n. 303): « Praeclarissimis canonistis medii aevi adnumeratur. » Hoc idem sentiunt Maroto (n. 137) et Prümmer (p. XIX). Panormitanus erat ex Ordine S. Benedicti.

Joannes a Turrecremata, O. P. qui factus est Cardinalis sub Eugenio IV et saepe vocatur : Card. Torquemada. Scripsit commentarium in Decretum Gratiani, deinde « Gratiani Decretorum libri 5 secundum Gregorianas Decretales » ; praeterea summam composuit de Ecclesia, de potestate Papae et sic

porro († 1468).

#### TERTIA EPOCHA (aetas classica, ab an. 1545-1801).

12. — Existimat Wernz, optimo jure affirmari posse, scientiam canonicam a Concilio Tridentino, non obstantibus difficultatibus,

veros progressus fecisse; atque multos viros catholicos insigni eruditione canonica fuisse instructos (n. 314). Imo apertissime de hac aetate scribit Maroto: « Epocham classicam scientiae canonicae vocamus tempus a Concilio Tridentino usque ad finem saeculi decimi octavi; quoniam illis temporibus floruerunt et numero et merito plures insignes Doctores, qui scientiam juris canonici magnopere illustrarunt » (n. 140).

Differt quidem methodus huic epochae propria ab illa quam adhibuerant Decretalistae; hi enim quam plurimum incumbebant Decretalibus explanandis, adhibita potius methodo exegetica et servato ordine legali a Gratiano praedicato. Canonistae vero a tempore Concilii Tridentini methodum Gratiani satis dereliquerunt; nonnunquam etiam, ut id fecit cl. Pirhing, sub singulis rubricis codicis legalis congesserunt ordine systematico quidquid ad tituli materiam pertinebat, non omissis recentioribus decretis Conciliorum et SS. Pontificum. Praeeunte demum Lancelotto, praelectiones peculiares instituerunt de jure canonico, quibus nomen dederunt notissimum « Institutionum canonicarum ». Specialis etiam schola, nempe « Institutionum », erecta fuit Romae sub Alexandro VII, quam ratam habuit S. Sedes sub Pontificatu Benedicti XIV, doctissimi canonistae. Inter plures scholas textus canonici, scilicet vel Decreti vel Decretalium vel Libri Sexti, una schola textus praevaluit, in qua Decretales Gregorii IX una cum ceteris Corporis juris partibus tradebantur (a saeculo decimo sexto). Plures hujus aetatis scriptores jus antiquum a jure vigente sedulo distinxerunt per modum expositionis historicae et ope methodi « historico-juridicae », quam non pauci viri catholici hodiernis etiam temporibus colunt (Wernz, n. 314, nota 9).

Porro hic eos canonistas celebriores qui de universali jure scripserunt, nos discernimus ab iis qui ex professo speciales tantum juridicos tractatus ediderunt.

## I. — Canonistae qui totum jus tractandum susceperunt.

In Italia floruerunt:

Paulus Lancelottus, natus Perusiae, de quo supra diximus († 1590); Marcus Antonius Cucchus, professor in universitate Papiensi. Ipse paulo post Lancelottum conscripsit « Expositionem » quamdam juris canonici integram in 4 libros distributam, in qua inserta reperiuntur Decreta Concilii Tridentini (anno 1565); Joannes Bartholi, Veneta, composuit Institutiones canonicas, quas, hortante Benedicto XIV, typis imprimendas tradidit († 1776); Petrus Ballerini, Veronensis († 1769). Maxime hic claruit scientia historica juris. Edidit opera S. Leonis Magni, hisque tanquam appendicem seu parergon

addidit: « De antiquis tum editis tum ineditis collectionibus et collectoribus Canonum ad Gratianum usque tractatus in 4 partes distributus » (anno 1757, Venetiis). Deinde scripsit: De primatu Rom. Pontificis, de potestate SS. Pontificum et Conciliorum Generalium, etc.; Carolus Sebastianus Berardi, professor juris in universitate Taurinensi († 1768); celeber est propter « hypercriticum » suum opus: Gratiani canones genuini ab apocryphis discreti. Edidit deinde etiam commentaria in jus eccl. universum et « Institutiones juris eccl. »; Joannes Devoti, Romae fuit professor et deinde Episcopus Ananiensis, Archiepiscopus Carthaginiensis ac Curiae Romanae tandem adscriptus († 1820). Famosissimum ejus opus, quod magna historica valet eruditione, inscribitur: Institutionum canonicarum libri quatuor.

#### In Hispania et Lusitania commemorandi sunt praesertim:

Antonius Augustinus († 1856) Hispanus, Romam venit, ubi Auditor Rotae evasit. Mox factus Episcopus Alifensis et deinde Herdensis, interfuit pluribus sessionibus Concilii Tridentini. Demum creatus est Archiepiscopus Tarraconensis. Egregium est ejus opus : De emendatione Gratiani dialogorum libri duo, cui adjungendae sunt «Additiones » et quaedam alia opera ; Augustinus Barbosa, celeberrimus canonista lusitanus. Junior Romam venit ; postea vero in Hispania studiis incubuit et renunciatus est Episcopus Ugentinus († 1649). Ejus opera ingenti referta sunt eruditione et scientia, nec minus quam 20 volumina complectuntur. Inter alia edidit : Juris ecclesiastici universi libri tres ; Collectanea Doctorum tam veterum quam recentiorum in jus pontificium, etc. ; Emmanuel Gonzalez Tellez (1674 circiter obiit) erat Doctor Salmanticensis et Inquisitor. Prolixum elaboravit opus : Commentaria perpetua in singulos textus 5 librorum Decretalium...

#### Ex Gallia notatu digni sunt:

Gregorius Tolosanus (Pierre Grégoire), qui in variis Academiis exstiterat juris professor, tentavit universum jus ordine quodam systematico exponere, et ad hunc finem scripsit: Juris canonici seu pontificii partitiones. Nonnisi imperfecte id ipsi successit, teste Wernz (n. 321). Obiit an. 1617; Joannes Doviatius (Doujat) Tolosanus erat, docuit jus canonicum Parisiis et erudita reliquit scripta: Praenotionum canonicarum libri quinque; historica juris pontificii synopsis; Notae ad Institutiones Lancelotti et alia († 1688); Antonius Bleynianus († 1626) professor erat in universitate Tolosana et Gallicanismo indulgebat. Opus ejus : Introductio in theoriam et praxim beneficiorum eccles, relatum est in Indicem. De alio opere: Institutiones juris canonici, ait Wernz, illud esse « exiguum compendium exigui valoris » ; Joannes Majoretus (Majoret) in eadem universitate exstitit professor († 1666), et publici juris fecit opus : Commentarium in libros 4 Institutionum Lancelotti ; Joannes Petrus Gibert († 1736) doctor utriusque juris, professor juris can. Parisiis, vir erat insignis pietate et eruditione. Idiomate gallico scripsit : Institutions ecclésiastiques ; edidit quoque « Corpus juris canonici per regulas naturali ordine digestas ».

In Germania et Austria non pauci floruerunt eo tempore celebres canonistae, praesertim ex Ordine S. Benedicti, S. Francisci et Societatis Jesu. Praecipui sunt:

Henricus Canisius, nepos B. Canisii, qui postquam Lovanii adeptus est lauream, docuit in universitate Ingolstadii († 1610). Prae aliis fulget hic cano-

nista magna in dicendo perspicuitate et nitido rerum ordine. Composuit summam juris canonici in 4 libros divisam, praeterea « Praelectiones academicas », etc. Ipse laicus erat, at praeditus virtute haud mediocri solidaque doctrina; Paulus Laymann, S. J., praeclarus moralista et notissimus canonista († 1635), natus est prope Oenipontem in Austria. Conscripsit: Jus canonicum, seu Commentaria in libros Decretalium; Ernricus Pirhing, S. J., reputatur lumen quoddam juris scientiae († 1679). Natus Sigartae, in Bayaria, expletis studiis, munus professoris suscepit in universitate Dilingana. Opera ejus summi sunt valoris propter doctrinae soliditatem, praeclaram methodum et profundam cognitionem fontium; maxime autem elucet ejus « Jus canonicum in 5 libros Decretalium distributum »; Ludovicus Engel, O. S. B. (†1674) ex Austria oriundus, adeptus erat doctoratum utriusque juris in universitate Salisburgensi, deinde praefuit studiis in eadem Universitate. In lucem edidit: « Collegium universi juris canonici », 3 vol.; praeterea : Forum competens, Manuale parochorum, etc.; Franciscus Schmier, O. S. B. († 1728) Austriacus, antecessor fuit in universitate Salisburgensi, deindeque Rector. Publici juris fecit: « Jurisprudentia canonico-civilis, seu jus canonicum universum; Consultationes canonicae de coadjutoribus », etc. Maroto (n. 142) vocat eum « canonistam praeclarum »; Anacletus Reiffenstuel, O. F. M. († 1703) tanquam princeps inter canonistas recensetur, summaque tum Romae tum in universo orbe gaudet auctoritate et fama. Ortum habuit ex Bavaria (Tegernsee), praefuit studiis philosophicis ac theologicis, et tandem juri tradendo incubuit in Lyceo Frisingensi per annos circiter viginti. Primum edidit suam « Theologiam moralem », deinde immortale suum opus : « Jus canonicum universum », quod 7 tomis constat, et de quo postea factum est compendium in 3 volumina (Parisiis); Franciscus Schmalzgrueber, S. J. († 1735), natione etiam Bavarus (Griesbach) immensa quoque celebritate gaudet et frequentissime citatur a juristis et theologis. In tribus universitatibus, praesertim vero Dilingae et Ingolstadii, docuit tum philosophiam tum theologiam moralem tum demum jus canonicum. Praecipuum opus quod reliquit, inscribitur: Jus eccles. universum seu Lucubrationes canonicae in 5 libros Decretalium. Judicat autem Maroto (l.c.), illud esse opus perspicuum et completum. Redactum est in compendium, anno 1747; Petrus Leurenius, seu Leuren († 1723) S. J., natus est Coloniae et docuit in civitate Trevirorum. Opus quod exaravit sub nomine: Forum ecclesiasticum, totum complectitur jus canonicum. Valde commendatur praeterea tractatus specialis : « Forum beneficiale » ; Vitus Pichler, S. J. († 1736), Bavarus, praefuit studiis theologiae polemicae; deinde professor renunciatus est juris canonici in universitatibus Dilingae et Ingolstadii. Exstant ab eo praesertim: Summa jurisprudentiae sacrae universae; Jus canonicum practice explicatum, cum decisionibus casuum ad titulos Decretalium. Nova hujus ultimi operis facta est edițio a Francisco Zaccaria, illustri theologo, qui erudita quoque scripserat Prolegomena in « Theologiam moralem » S. Alphonsi de Liguori ; Placidus Böckhn, O. S. B. († 1752), Salisburgi in lucem edidit opus cui titulus: Commentarius in jus canonicum universum sive in 5 libros Decretalium... in tres tomos. Prümmer (p. XXV) aestimat hoc esse « opus solidum et clarum ».

- II. Canonistae qui partes speciales tantum juris tractare susceperunt :
- 13. Hac eadem aetate classica plures nobis occurrunt insignes juristae, qui non universum quidem jus ecclesiasticum, atvero speciales aliquas quaestiones ad sacros canones pertinentes expla-

nare susceperunt, et sic bene meriti sunt de jurisscientia Ecclesiae. Ex his plures aliqui non ex professo tanquam canonistae de parte quadam juris canonici tractarunt; sed tamen ad exemplum D. Thomae Aquinatis, qui in diversis suis operibus quaestiones quoque juridicas attingit (cf. Prümmer, p. XLIX), apte de re canonica disseruerunt in libris theologicis et moralibus. Inter hos eminent : S. Alphonsus de Liguori, Ecclesiae Doctor, qui nondum annum decimum et septimum suae aetatis implens, jam utriusque juris lauream obtinuerat in universitate Neapolitana († 1787). Erat celeber et profundissimus jurista. In sua notissima «Theologia morali », jus canonicum, teste Prümmer (p. XX), «largam partem obtinuit, e. gr. de irregularitatibus, censuris, privilegiis, etc. »; Franciscus Suarez, S. J. († 1617) qui doctissime de nonnullis quaestionibus juridicis disseruit, maxime in suo tractatu: de statu religioso. Librum etiam de censuris composuit, qui solida refertus est doctrina; Cardinalis de Lugo, S. J. († 1660) Hispanus, praeclara opera moralia concinnavit, quae juridicos quoque tractatus continent, v. gr. de jure et justitia, de poenitentia; Thomas Sanchez, S. J. († 1616) Hispanus, opus juridicum: de matrimonio conscripsit, quod saepius est editum; Dominicus de Soto, O. P. († 1560) celeberrimus theologus, qui interfuit sessionibus Concilii Tridentini, et varias quaestiones juridicas tractavit in opere suo saepe citato: de justitia et jure (cf. Prümmer, p. XLVII).

In *Italia* illustres floruerunt canonistae qui singulas partes juris speciali aliqua disquisitione adornarunt. Ad hos pertinent:

Joannes Baptista de Luca, Cardinalis († 1683), primum advocati munere functus, deinde vero sacerdos factus, Cardinalis creatus est ab Innocentio XI. Publici juris fecit : Theatrum veritatis et justitiae ; Relatio Curiae Romanae, etc.; Prosper Fagnanus, Secretarius S. Congreg. Concilii († 1678). Cum esset annorum 44, lumen oculorum amisit. Jussu Alexandri VII, commentaria sua in 5 libros Decretalium dictavit, quae, teste Wernz (n. 324), etiamnum magni sunt valoris, quamvis non fuerint ad finem perducta; Passerinus de Sextula, O. P. († 1677) erat professor in Sapientia Romana et Procurator generalis Dominicanorum per 26 annos. Scripsit egregios libros, quorum notissimi sunt : Commentaria in libros 1, 2, 3 Sexti Decretalium, de electione canonica, de hominum statibus et officiis, de religioso statu, tribunal regularium, etc.; Lucius Ferraris, O. F. M. (1670), redegit notissimum opus: Prompta Bibliotheca canonica, juridica, moralis, theologica necnon ascetica, etc., quod 7 voluminibus constat; Joannes Baptista Riganti († 1735), Auditor erat Romae et reliquit opus optimum : Commentaria in Regulas, Constitutiones et Ordinationes Cancellariae Apostolicae; Vincentius Petra, Cardinalis († 1747), Secretarius erat S. Congreg. Ep. et Reg. et S. C. Concilii. Scripsit: Commentaria ad Rom. Pontificum Constitutiones, de S. Poenitentiaria Apostolica ; Prosper Lambertini, alias: Benedictus XIV, Bononiensis († 1758) inter praeclaros canonistas suae aetatis praeclarissimus. Varia munia primum impleverat in Curia Romana, deinde factus est Secretarius S. C. Concilii; postea archiepiscopus Bononiensis et Cardinalis. Anno 1740, mortuo Clemente XII, electus est Papa. Scripta ejus potissima sunt: De Servorum Dei Beatificatione et Beatorum Canonizatione, de Synodo dioecesana, Institutiones ecclesiasticae, Quaestiones canonicae et morales, etc.

## In Hispania et Lusitania claruerunt:

Didacus de Covarrubias, Toletanus († 1577), professor in universitate Salmanticensi. Deinde factus est Episcopus Civitatensis, et interfuit Concilio Tridentino. Edidit « Epitome de sponsalibus et matrimoniis », praeterea : « Resolutionum libri 6 » et alia scripta ; Martinus de Azpilcueta, qui vocatur : « Navarrus » propter originem suam († 1586), jus docuit Tolosae, Salmanticae et Coimbricae. Magnus erat canonista et vir insignis atque probus. Romam profectus, ibi Poeritentiarius factus est. Opera ejus notiora sunt : Consilia et responsa; Commentarium in jus canonicum, etc.; Nicolaus Garcia, Abulensis († 1613). Erat canonicus et exaravit tanquam professor juris canonici tractatum: De beneficiis ecclesiasticis, quem Prümmer (p. XXXII) vocat doctissimum, et quem saepe citatum invenies ; Emmanuel Rodriguez, seu Rodericus, Lusitanus, O. F. M. († 1613), celeber canonista. Ab eo prodierunt: Quaestiones regulares et canonicae ; Nova collectio privilegiorum regularium, etc.; Joannes Baptista de Lezana, O. Carmel. († 1659), Matritensis. Fuit professor in suo ordine, deinde Procurator generalis in Urbe et Consultor S. C. de Inquisit. ac Lector in Sapientia Romana. Scripsit « Summam Quaestionum Regularium », etc.; Antonius a Spiritu Sancto, O. Carmel. († 1677), Lusitanus, erat theologiae moralis primarius Lector et plura conscripsit ad theologiam, ascesim et mysticam scientiam pertinentia. De jure canonico disseruit in suis « Consultationibus » et in « Directorio Regularium », Lugduni, 1670.

In Gallia et in Belgio plures inclyti floruerunt scriptores de recanonica; inter alios autem hi maxime sunt notandi:

Petrus Rebufus (Rebuf), erat professor in pluribus universitatibus, praesertim Parisiis. Scripsit: « Praxis beneficiorum, Tractatus Concordatorum » († 1557); Erasmus Chokier, Belga († 1627), erat advocatus Leodii et optimum exaravit tractatum: de jurisdictione Ordinarii in exemptos 1; Andreas Duval († 1638) Sorbonicus, acerrime impugnavit perversam doctrinam Edmundi Richerii. Juridica ejus scripta sunt imprimis : Libelli de ecclesiastica et politica potestate elenchus; de suprema Romani Pontificis in Écclesia potestate; Tractatus de S. Pontificis auctoritate; Franciscus Hallier († 1659), Sorbonicus, erat et ipse debellator intrepidus Jansenistarum. Syndicus cum esset universitatis Parisiensis, Romam profectus est ut sententiam condemnatoriam expeteret contra Jansenismum. Factus est Episcopus Cabellicensis et egregia concinnavit opera: De sacris Electionibus et Ordinationibus ex antiquo et novo jure ; de Hierarchia libri 4, etc. ; Joannes Morinus (Morin) e Congregatione Oratorii († 1659) e calvinismo conversus, studiis archaeologiae ecclesiasticae et historiae juris insudavit. Ab ipso prodierunt : Commentarius historicus de disciplina in administratione Poenitentiae Sacramenti; commen-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Frater Erasmi, Joannes Chokier († 1656) scripsit commentarium in Regulas Cancellariae et tractatum de beneficiorum permutationibus (« opus valle concinne elaboratum », ait Prümmer, p. XXVII).

tarius historicus de sacris Ecclesiae ordinationibus, etc.; Christianus Lupus (De Wulf) Belga, ex Ordine S. Augustini († 1681). Professor Lovaniensis est declaratus et scientia ac pietate insignis erat. Publici juris fecit : Synodorum generalium et provincialium statuta et canones cum notis et historicis dissertationibus, Lovanii 1665; Joannes Cabassutius (Cabassut) Gallus, e Congregatione Oratorii († 1685), vocatur a S. Alphonso: auctor classicus. Romae studiis se dedit, ac redux in suam patriam, edidit utile suum opus : Juris theoria et praxis (cf. Bargilliat, 25 ed. I, p. X); Bernardus Van Espen, Belga († 1728) professor erat Lovanii. Magna quidem eruditione pollebat, sed jansenismi venenum suxerat. Ejus libri in Indicem fuerunt relati. Scripsit etiam: Jus eccles. universum, etc.; Edmundus Martène, O. S. B. Gallus († 1739), scripsit de : historia antiquorum rituum ; Ludovicus Thomassinus, ex Oratorio, omnes auctores supra citatos ingenti sua eruditione facile superat († 1695). Natus est insignis ille vir Aquis Sextiis et professor factus, Samurii et Parisiis docuit. Multa reliquit opera, inter quae eminet tractatus celeberrimus: Ancienne et nouvelle discipline de l'Eglise, etc.

#### In Germania et in Austria emicuerunt :

Jacobus Wiestner, S. J. Austriacus († 1709), qui cathedram Philosophiae, Theologiae moralis et demum Juris canonici in universitate Ingolstadii obtinuit. Inter ejus opera discernere licet tractatum de jure asylorum, de alienatione canonica rerum Ecclesiae, etc. Composuit etiam Institutiones canonicas; Jacobus Wex, S. J. Alsaticus († 1711), docuit jus canonicum Oeniponte, et quamvis doctus, tamen vir singularis erat, ut eruere jam licet ex ipso titulo operis : Ariadne Carolino-canonica, de universo jure tractantis, etc. (cf. Wernz, I, n. 325); Robertus König, O. S. B. († 1713), Austriacus erat et in universitate Salisburgensi docuit, ubi Rector magnificus exstitit. Edidit: « Principia juris canonici »; Joannes Kugler, S. J. e Bohemia natus, Cancellarius fuit in universitate Wratislavensi († 1721). Tractatum laudatum concinnavit: de matrimonio; Gregorius Zallwein, O. S. B. Bavarus († 1766), professor et deinde Rector est renunciatus in universitate Salisburgensi. Publici juris fecit opus quod aestimat Prümmer (p. LI) « valde bonum »: Principia juris ecclesiastici universalis et particularis Germaniae; Eusebius Amort, Canonicus regul. Lateranensis, Bavarus († 1775), antecessor erat Philosophiae et Theologiae in monasterio Polling. Ejus opera non parum laudantur a S. Alphonso et a Benedicto XIV. Scripsit « Elementa juris canonici veteris et moderni » satis eclectiva; Martinus Gerbert, O. S. B. († 1793), Germanus, primum professor fuit, deinde bibliothecarius, tandem Abbas monasterii S. Blasii. Egregie promovit studium historiae et musicae sacrae; de jure tamen canonico etiam plura conscripsit, quae notatu sunt digna: Principia theologiae canonicae quoad exteriorem Ecclesiae formam et gubernationem, etc.

## QUARTA EPOCHA (a Pio P. VII, 1801 usq. 1917).

14. — Furente nefanda ista « magna Revolutione » exeunte saeculo decimo octavo, inter tantas ruinas fere penitus suffocata est scientia juris canonici. Restauratione facta et faventibus SS. Pontificibus, paulatim denuo germinare ac crescere incepit, maxime vero post publicatam Constitutionem Apostol. Leonis XII: Quod Divina (28 Aug. 1824); tunc enim speciali modo praescripta fuere

studia juris canonici. Hanc Leoninam dispositionem renovavit ac firmavit Pius P. IX, anno 1853. Sub Pontificatu deinde Leonis XIII magnopere effloruit scientia juris ecclesiastici, quam mirum in modum incitavit etiam ac propagavit Pius P. X, instituendo Commissionem Cardinalitiam ad reformandum codicem legum Ecclesiae. Demum Benedictus XV, auctoritate suprema et Apostolica, novum Codicem legalem promulgavit, de quo in specie sub fine hujus articuli dicemus. Innumeri autem viri docti et prudentes totis viribus elaborarunt, ut feliciora tempora jurisscientiae pararent; putat tamen Wernz, ex his non adeo multos extitisse, qui magnam sibi acquisiissent universalemque auctoritatem in re canonica. Quidquid sit de hac affirmatione, satis perspicitur verum esse, quod notat de recentioribus scientiae canonicae temporibus cl. Maroto (n. 145): « Pauca sane fuerunt opera majora universum jus enucleantia, plurima e converso compendia et institutiones... » Breviter recenseamus praecipuos auctores. Incipimus a scriptoribus Italiae, deinde Galliae, Belgii, Germaniae ac Austriae, et Hispaniae.

In Italia inter non paucos alios egregios viros viguerunt in jurisscientia:

Cardinalis Joannes Soglia, Episcopus Auximensis († 1855). Edidit Institutiones juris publici, deinde: Institutiones juris privati et publici ecclesiastici. De ipso sic judicat Wernz (n. 328) : « Dubitari non potest, quin italicae scholae accommodationis aliquantisper fuerit addictus » ; Camillus Tarquini, S. J., Cardinalis († 1874), erat juris consultissimus et in Collegio Romano scientiam canonicam professus est. Opus celebratum reliquit quod saepe citationibus auctorum inservit : Juris ecclesiastici publici Institutiones ; Philippus de Angelis († 1881), professor scholae textus in Seminario Romano; vastum inceperat opus canonicum quod tamen, morte praeventus, non potuit perficere: Praelectiones juris canonici ad methodum Decretalium Gregorii IX exaratae (9 vol.); Franciscus Santi († 1885) in eodem Seminario Romano erat antecessor scholae textus ; exaravit Praelectiones juris canonici, etc., quas de novo edidit Dr. Martin Leitner ; Marianus de Luca, S. J., professor juris canonici in universitate Gregoriana, composuit juxta methodum Card. Tarquini: Institutiones juris eccles. publici (5 vol.). Alia quoque prelo dedit opera: Summa praelectionum in libros Decretalium, etc.; ad hunc Leo P. XIII direxit anno 1898 celebrem Epistolam de studio juris eccles, quae incipit verbis: Doctoribus (18 Octob.); Felix Cavagnis, Cardinalis († 1906), doctas habuit lectiones in Seminario Romano, praesertim de jure publico Ecclesiae. Composuit : Institutiones juris publici ecclesiastici ; Elementa juris publici eccles., etc.; Casimirus Gennari, Cardinalis († 1914), illustris canonista et moralista, redegit ephemerides: Il Monitore Ecclesiastico, et plura edicit egregia opera: Consultazioni morali, canoniche e liturgiche; questioni morali. canoniche, etc. (cf. Maroto, n. 146); Petrus Gasparri, Cardinalis, natus 1852 in Ussita (Norcia), diu professus est jus canonicum in universitate catholica (Institut Catholique) Parisiensi, deinde Romam reversus, praecipue pondus

Compilationis novi Codicis sustinuit, ut ait Maroto (l. c.). Praefectus est declaratus Commissionis pro codificatione juris, et postea pro interpretatione authentica novi Codicis. A Benedicto Po XV nominatus fuit Secretarius Status. Scripsit: Tractatus canon. de matrimonio, de S. Ordinatione, de SS. Eucharistia (6 vol.); Praefationem in novum Codicem juris canonici, etc.; Michael Lega, Cardinalis, olim professor juris canonici in Facultate Pontificia Romae, deinde Decanus Rotae, postremo Cardinalis et Praefectus Signaturae Apostolicae; edidit plura doctissima opera: de judiciis ecclesiasticis (4 vol.); Compendium praelectionum de judiciis; Decisiones Rotae Romanae, etc.

In Gallia usque ad medium saeculum decimum nonum, plerique librorum juridicorum infecti erant Gallicanismo; ita v. g. opera Mgr. Affre, Vicarii Generalis Parisiensis Lequeux.

Sanam doctrinam spargere coepit Cardinalis Thomas Gousset († 1866). Primum professor erat theologiae moralis, deinde cathedram archiepiscopalem Remensem obtinuit. Composuit opus : Exposition des principes du droit canonique; Dominicus Bouix († 1871), notissimus canonista et indefessus impugnator Gallicanismi. Ingressus erat Societatem Jesu; dispensatione vero legitime obtenta, ab ea discessit et conscribendis libris se totum dedit. Concilio Vaticano tanquam theologus interfuit et, ut ait Maroto (n. 147) « latam celebritatem obtinuit ». Animadvertit tamen Wernz (n. 329) : « Libros suos potius compilavit quam conscripsit », et hoc judicium satis verum est ; sed Bouix ex probatissimis auctoribus doctrinam suam hausit. Multos edidit tractatus de jure canonico : De principiis, de Papa, de Curia Romana, de Episcopo, de jure regulari, etc.; D. Craisson, Vicarius Generalis Valentinensis († 1881), plura solida composuit scripta : Des communautés religieuses à vœux simples; Manuale totius juris canonici, 4 vol.; Elementa juris canonici, etc.; Adolphus Tardif († 1890), professor fuit juris civilis et canonici in schola nationali documentorum (des Chartes). Celebre edidit opus : Histoire des sources du droit canonique (cf. Hurter, Nomenclator, vol. 3, n. 717, nota 1); Josephus Icard († 1893) Superior Generalis S. Sulpicii, composuit « Praelectiones juris canonici » (3 vol.) opus clarum et bonum (cf. Hurter, l. c., p. 1428); Huguenin-Marc, Ludovicus Huguenin erat professor juris in seminario dioecesis S. Deodati ; et P. Clemens Marc antecessor theologiae moralis († 1885), e Congreg. SS. Redemptoris. Ab iis exstat: Expositio methodica juris canonici (6 ed.); Michael Bargilliat, professor in seminario Corisopitensi, scripsit: Praelectiones juris canonici, valde divulgatas (34 ed.), et alia opera: Droits et devoirs des curés, etc.

## In Belgio recensendi sunt praesertim:

Henricus Joannes Feije († 1894), optimus canonista, ait Maroto (n. 150). Notum est ejus opus : de impedimentis et dispensationibus matrimonii, Lovanii (4 ed.); De Brabandère, Episcopus Brugensis († 1895) scripsit aliquod manuale juris canonici non parum divulgatum, sub titulo : Juris canonicocivilis compendium (cf. Prümmer, p. XXV); Piatus Montensis (Piat), O. Cap. († 1906), insignis canonista, solidas concinnavit « Praelectiones juris regularis » in 2 volumina, quae in compendium fuerunt redactae a Victorio ab Appeltern, ejusdem Ordinis. Scripsit quoque commentaria in Bullam : Apostolicae Sedis et plura alia in ephemeride : Nouvelle revue théologique ; Arthurus Vermeersch, S. J., Doctor utriusque juris, eximius scriptor ; olim professor in Collegio Maximo Lovaniensi, nunc antecessor theologiae moralis in universitate Gregoriana, Romae, et Consultor S. Congreg. Religiosorum. Plura de re cano-

nica scripsit: De religiosis Institutis et Personis, 2 vol.; de prohibitione et censura librorum; de modernismo; de forma sponsalium et matrimonii; de casu Apostoli; supplementa et monumenta periodica, etc. Una cum J. Creusen, S. J. doctum redegit opus: Epitome juris canonici (3 vol.).

In Germania et Austria non parum etiam acatholici scripserunt de jure catholicorum, plerumque tamen animo hostili; et perversa eorum intentio perversam quoque non semel generavit scientiam. Ex acatholicis auctoribus notiores sunt : Schulte (Fredericus) anno 1870 a catholica religione defecit; est eruditissimus, teste Maroto (n. 151), sed acerbus criticus (Prümmer, p. XLVII); Paulus Hinschius, professor protestanticus magnae sane famae († 1898); Aemilius Friedberg, professor Lipsiensis protestanticus, plurima quoque de re canonica catholicae religionis exaravit, animo non semel injusto et infesto; Ulricus Stutz, professor Berolinensis, vir eruditus et bene versatus in historia juris, scripsit etiam satis aequa mente de novo Codice juris canonici: Der Geist des Codex Juris Canonici. Nonnullos tamen admisit errores. — Inter catholicos canonistas praesertim sequentes nominare licet:

Georgius Phillips († 1872) celeberrimus scriptor. Docuit jus Monachii, Oeniponte et Vindobonae. Composuit magnum opus quod non perficere potuit : Kirchenrecht (7 vol.) ; Josephus Fessler, Episcopus S. Hippolyti, in Austria († 1872), erat Secretarius Concilii Vaticani. Multa conscripsit ad jus canonicum pertinentia, v. g. Der kanonische Prozess ; das kirchliche Bücherverbot; Uber die Provinzialkonzilien; das Vatikanische Konzil, etc.; Philippus Hergenröther, frater Cardinalis († 1890), plura exaravit de jure eccl. : Lehrbuch des katholischen Kirchenrechtes; die Appellationem; Fredericus Maassen († 1900), opus valde probatum concinnavit de fontibus juris : Geschichte der Quellen und der Literatur des kanonischen Rechtes, etc.; Simon Aichner, Episcopus Brixinensis, Austriacus († 1910), Compendium juris eccles. conscripsit quod multum valet, et quod denuo edidit Vicarius Generalis Friedle (11 ed.); Franciscus Wernz, S. J. Praepositus Generalis, eximius canonista († 1914). Magnum evulgavit opus: Jus Decretalium, etc. (6 Tomi); Franciscus Heiner († 1919), olim professor Friburgi in Brisgovia, deinde Auditor Rotae Romanae. Plura composuit opera de jure canonico: Katholisches Kirchenrecht (2 vol.); die kirchlichen Zensuren; Zivilprozess; Strafprozess, etc. - Plures alii canonistae catholici hic essent recensendi, ut von Scherer (Austriacus), Perathoner (Auditor Rotae), Sagmüller (prof. Tubingensis), Laurentius, S. J., Haring (Austriacus), Hilling (Friburgi), Prümmer, O. P., Leitner, Pöschl (Austriacus), etc.

## In Hispania notatu speciali digni sunt prae aliis:

Cardinalis Vivès y Tuto († 1913), qui non pauca edidit circa jus eccles. et composuit « Compendium juris canonici » ; Philippus Maroto, C. M. F. professor juris can. in Athenaeo Seminarii Romani, Consultor S. Officii, S. C. Conc. et Religios., scripsit « Institutiones juris canonici ad normam novi Codicis », quarum Tomus I prodiit in edit. 3 ; Albertus Blat, O. P. professor Codicis in Pontificio Collegio internationali « Angelico », Romae, scripsit Commentarium Textus Codicis Juris Canonici (hucusque 3 vol.).

In America demum instituit « Commentarium » de novo Codice Augustine, O. S. B. (Londonii, Herder, 1919) sub hoc titulo: A commentary on the new Code of Canon law. Plures tomi jam prodierunt hujus operis.

#### § 2. SCRIPTA PERIODICA DE RE CANONICA TRACTANTIA.

- 15. Non paucae evulgantur ephemerides ac folia periodica, quae aut acta canonica referunt et explicant, aut saltem speciali modo res juridicas tractandas suscipiunt. Ex his notiora tantum hic erunt consignanda. Sunt autem «Acta Apostolicae Sedis » praecipua, imo sola authentica et officialia commentaria Sanctae Sedis; alia vero nonnisi doctrinalem habere possunt valorem, saltem directe et per se. Itaque primo loco agimus de Actis Apost. Sedis; deinde de aliis.
- 1. Acta Apostolicae Sedis, Romae impressa, typis polyglottis vaticanis. Jam olim ab anno 1865 ephemerides publicatae sunt, quae Acta Apostolicae Sedis referebant cum commentariis, sed more privatorum. Nomen ipsis erat : Acta Sanctae Sedis ; et ita se res habuit usque ad diem 23 Maii anni 1904, quo eaedem ephemerides, retento suo titulo, a S. S. Pio X « authenticae et officiales Apostolicae Sedis actis publice evulgandis » declaratae fuerunt. Itaque a volumine 37 ad volumen 41, quod evasit ultimum, « Acta S. Sedis » tanquam documenta omnino authentica et legalia habenda sunt; a volumine vero primo usque ad trigesimum septimum, omni authenticitatis nota externa carent. Anno demum 1908, prorsus cessavit hoc Periodicum, ejusque loco successerunt : Acta Apostolicae Sedis. De ipsis statutum est : «Bis fere in mense prodeunt, ac quotiescumque vel necessitas vel utilitas id postulare videbitur. » Decreta ac leges Ecclesiae dum promulgantur in Actis Apost. Sedis, vim quoque acquirunt obligandi omnes subditos absque alia forma. Generatim tamen non statim obligationem inducunt, sed tantum post tres menses (qui dicuntur : tempus vacationis); ait enim canon 9: « Leges ab Apostolica Sede latae promulgantur per editionem in Actorum Apost. Sedis commentario officiali, nisi in casibus particularibus alius promulgandi modus fuerit praescriptus; et vim suam exserunt tantum expletis tribus mensibus a die qui Actorum numero (scilicet in parte superiori primae paginae, non vero in ipso documento) appositus est, nisi ex natura rei illico ligent aut in ipsa lege brevior vel longior vacatio specialiter et expresse fuerit statuta. »

II. — Periodica alia et Commentaria de re canonica sunt vel latino conscripta sermone vel vernaculo. Latino sermone prodierunt aut prodeunt:

Analecta juris pontificii et eorum continuatio: Analecta ecclesiastica (in Urbe, ab anno 1893-1911); Acta pontificia et Decreta (Romae, ab anno 1903); de religiosis et missionariis (supplementa et monumenta) a R. P. Vermeersch, S. J., publicata. Deinde autem alium gesserunt titulum: Periodica de re canonica et morali (Brugis, Romae et Barcinone); Commentarium pro religiosis, opera et studio Missionariorum Filiorum Immac. Cordis B. Mariae Virginis, Romae (ab anno 1920); Collationes Gandavenses, Brugenses, etc.

## - Lingua vernacula prodeunt:

Il Monitore ecclesiastico (Romae); Rassegna giuridica ecclesiastica (Romae); La Civiltà cattolica (Romae); Le Canoniste contemporain (Paris) nunc suppressum; Journal du droit canonique et de la jurisprudence canonique (Paris); Nouvelle Revue Théologique (Louvain); L'Ami du Clergé (Langres); Archiv für katholisches Kirchenrecht (Mainz); Der Katholik (Mainz) nunc suppressum; Theologisch-praktische Quartalschrift (Linz a. d. Donau); Pastor Bonus (Trier); La Ciudad de Dios (El Escorial in Hispania); Razon y Fe (Madrid); La Ciencia Tomista (Madrid); The Month (London); The Irisch Eccl. Record (Dublin); The American Eccl. Rewiew (New-York); Nederland Kathol. Stemmen (in Hollandia), etc.

## § 3. DE NOVO CODICE JURIS CANONICI.

- 16. Per modum notionum praeviarum ea tantum de novo Codice juris canonici dicemus quae prorsus necessaria videntur; et quidem summa qua possumus brevitate id agemus <sup>1</sup>. Inquirimus nempe, primo de origine, promulgatione et auctoritate Codicis; deinde vero de ordinatione et partitione ipsius.
- I. Tempore Concilii Vaticani plures episcopi in suis « Postulatis » efflagitarunt, ut meliorem ad formam jus canonicum reduceretur et magis exigentiis temporum aptaretur. Id quidem pro viribus efficere non omiserunt Summi Pontifices, paulatim reformando nonnullas partes complexus legum ecclesiasticarum. A privatis etiam doctoribus similis institutus fuit scientificus labor aut generalis aut specialis. Tandem anno 1904 (19 Martii) motu proprio: Arduum sane munus, Pius P. X dedit celebres illas litteras, quibus codificatio legum in Ecclesia vigentium praescribebatur, indicatis opportunis remediis et normis. Statim Commissio Pontificia plurium Cardinalium instituta fuit ad hoc opus perficiendum,

¹ Cf. Praefationem Card. Gasparri in edit. Codicis; Maroto, I, n. 153 sqq; Blat, I, n. 47 sqq.; Vermeersch-Creusen, Epitome, I, n. 17 sqq.; Guidus Cocchi, I, n. 15 sqq.; Archiv f. k. K. 98 Bd. I, p. 71 sqq, etc.

ipsisque saltem 43 Consultores adjuncti fuere, non numeratis aliis peritissimis viris in s. theologia et jure canonico ex omnibus nationibus desumptis. Rev.mus autem D. Petrus Gasparri, eo tempore Archiepiscopus, nominatus fuit Secretarius seu ab Actis, simulque electus praeses coetus Consultorum.

Porro Pius P. X, die 25 Martii 1904, omnes invitaverat episcopos ut sententiam manifestarent circa mutanda et emendanda in jure ecclesiastico; praeterea ut mitterent, si luberet, unum vel alium jurisperitum, qui Consultoribus ex officio adnumeraretur. Tandem ipse praeses Rev.mus D. Petrus Gasparri, nomine Summi Pontificis, ad Universitates scripsit ut ipsae juvamen praestarent tam necessario et arduo operi, ac interessent inter collaboratores.

His expletis, postquam episcopi sententiam suam hac de re dixerunt, incepit strenuissimus labor, qui indefesse per decem saltem annos ea ferbuit ratione quam descripsit Cardinalis Gasparri minutissime ac vividissime in laudata sua Praefatione ad editionem Vaticanam Codicis (pag. 34 sqq.).

De variis deinde partibus jam satis compositis, jubente Pio P. X, relatum est ad omnes Cardinales, Episcopos et Praelatos qui interesse solent Conciliis Generalibus, eo fine ut ab eis judicium exquireretur. Tandem anno 1916, S. Pontifice Pio X jam e terra in coelos ingresso, iterum Cardinalibus Curiae Romanae subjectum fuit volumen, ut de toto opere definitiva daretur sententia. Sub initio anni 1917, Successor Pii P. X, S. P. Benedictus XV integrum opus potuit recognoscere, approbare necnon promulgare. Solemnis vero haec promulgatio, pro rei gravitate, ab Ipso S. Pontifice die 28 Junii ejusdem anni est facta, quam sic describunt testes: « Coram amplissimo coetu omnium Cardinalium in Urbe residentium, coram coetu Consultorum ac Collaboratorum Codificationis, coram pluribus aliis Praelatis Romanae Curiae et Officialibus Dicasteriorum Sanctae Sedis, solemniter (sedente Pontifice super thronum) universae Ecclesiae promulgavit per Constitutionem Providentissima, signatam die festo Pentecostes (27 Maii)... Voluit tamen ut ipsius Codicis praescripta vim obligandi habere non inciperent nisi a die Pentecostes anni proximi venturi, id est a die 19 Maii 1918 »1.

De auctoritate si inquirimus quae huic Codici competit, facile

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Maroto, I, n. 160; Vermeersch-Creusen, Epit. I, n. 17; Guidus Cocchi citans etiam P. Noval, I, n. 18; Hilling in Archiv f. k. K. 98, p. 71 sq.

dicemus eum esse Codicem authenticum, publicum, legalem, universalem sub aliquo saltem respectu, et exclusivum, quamvis non absolute, juxta canonem 6. Itaque universa praescripta quae continentur in Codice, sicut est exaratus et compositus, verae dicendae sunt leges ecclesiasticae, vim obligandi in conscientia habentes respectu omnium subditorum Ecclesiae, his tantum exceptis quos excipit ipse Codex vel juxta probatam doctrinam Moralistarum. De se autem Ecclesia « Orientalis » non intenditur, nisi de iis agatur, ut ait canon 1, quae ex ipsa rei natura etiam Orientalem afficiunt (cf. Blat, I, n. 50).

Supremam Codici auctoritatem contulit Summus Pontifex Benedictus XV, haec in sua Constitutione forma solemni et omnino speciali Urbi et Orbi declarans: « Itaque, invocato divinae gratiae auxilio, Beatorum Petri et Pauli auctoritate confisi, motu proprio, certa scientia atque apostolica qua aucti sumus, potestatis plenitudine, Constitutione hac nostra, quam volumus perpetuo valituram, praesentem Codicem, sic ut digestus est, promulgamus, vim legis posthac habere pro universa Ecclesia decernimus, jubemus, vestraeque tradimus custodiae ac vigilantiae servandum » (Constit. Providentissima).

Per litteras demum apostolicas a S. S. Benedicto XV motu proprio die 15 Septembris 1917 publicatas, quae his incipiunt verbis: Cum juris canonici, institutum est *Consilium* quoddam seu *Commissio specialis Cardinalium* quibus adjungebantur vir probatus ab actis et plures Consultores. His autem officium est et facultate ipsi pollent authentice interpretandi varios canones Codicis. Simul inhibuit idem S. Pontifex quominus Sacrae Romanae Congregationes interim nova ferrent generalia Decreta, nisi « qua gravis Ecclesiae universae necessitas » aliud suaderet (cf. Acta A. S. IX, 483 sq.; Archiv f. k. Kirchenrecht, 98, p. 81 sq.).

II. — Si ad ordinationem et partitionem Codicis attendamus, facile perspiciemus methodum juris romani satis fuisse servatam, scilicet: Institutionum Justinianarum, ubi legimus (Corp. III, L. I, Tit. II, § 12): « Omne autem jus quo utimur, vel ad personas pertinet, vel ad res, vel ad actiones. » Hinc materialiter retinetur ratio dividendi totum codicem in Libros, in Titulos et in paragraphos, qui lingua Ecclesiae vocantur: canones. Formaliter vero complectitur novus Codex tres illas partes principales de quibus Justinianae Institutiones: de personis, de rebus, de actionibus seu processibus; adjectis tamen, per modum partis introductoriae, ut ait Maroto (n. 163), Normis generalibus, et per modum codicis poenalis, tractatu: de delictis et poenis.

Itaque partitio Codicis juris canonici haec est: Duplex est pars; alia complectitur 2414 canones et maxime vocatur « Codex », alia autem 8 continet documenta, quorum praecipuum est Constitutio Pii X: Vacante Sede Apostolica (de eligendo S. Pontifice).

Canones distribuuntur per 5 libros, qui plures continent titulos. Liber primus inscribitur: Normae generales, et praeter aliquos paucos canones praeliminares, complectitur 6 tantum titulos: de legibus, de consuetudine, de temporis supputatione, de rescriptis, de privilegiis, de dispensationibus.

Liber secundus tractat de personis et tres habet partes cum 19 titulis majoris etiam ambitus. Prima pars agit de clericis ; secunda, de religiosis ; tertia, de laicis.

Liber tertius est de rebus et constat sex partibus cum 30 titulis. Prima pars tractat de Sacramentis ; secunda, de locis et temporibus sacris ; deinde : de cultu divino ; de magisterio ecclesiastico ; de beneficiis aliisque institutis ecclesiasticis non collegialibus ; de bonis Ecclesiae temporalibus.

Liber quartus agit de processibus et constat tribus partibus cum 33 titulis. Prima pars quae maxima est, inscribitur : de judiciis, et iterum in duas scinditur sectiones. Sectio una tractat de judiciis in genere ; altera vero, de peculiaribus normis in certis quibusdam judiciis servandis. Secunda pars agit de causis beatificationis Servorum Dei et canonizationis Beatorum. Tertia pars est de modo procedendi in nonnullis expediendis negotiis vel sanctionibus poenalibus applicandis.

Liber quintus qui versatur circa delicta et poenas, habet etiam tres partes. Prima pars agit de delictis. Secunda pars, de poenis tum in genere tum in specie. Tertia pars, de poenis in singula delicta. Hic liber quintus continet 19 titulos et terminatur pulcherrimis hisce verbis: Ad majorem Dei Gloriam. Finis.

# LIBER I

# DE NORMIS GENERALIBUS ET FONTIBUS JURIS CANONICI

- war to the transfer of the war of the contract of the state of the contract of the contract

## Prologus.

17. — In hoc primo libro Institutionum juris canonici oportebit generales exhibere normas et, ut aiunt, « fundamentalia » exponere principia ; simulque fontes sunt indicandi quibus jurisscientia tum originem tum progressum acceperit. Maxime igitur, uti patet, se referet hic liber ad naturam, constitutionem et potestatem Ecclesiae, quatenus ipsa est Societas, ac Societatis proprie dictae jura sibi potest legitime vindicare.

Exordiendum est a consideratione Ecclesiae et proprietatum ac jurium, quae ipsi insunt tanquam verae Societati a Christo Domino constitutae. Nequaquam tamen ea resumere nobis in animo est quae tam amplo calamo circa Ecclesiam, divinam ejus institutionem ac praerogativas delineaverunt in tractatu theologiae fundamentalis tum apologetici tum dogmatici scriptores; etenim unice sub ratione quadam sociali et juridica Ecclesiam hic contemplamur, praesuppositis tamen supernaturali ejus natura, fine ac modo. Recte quidem hac in re sentit Wernz, dum scribit (I, n. 77): « Cultores sacrae jurisprudentiae optimo jure tractatum apologeticum de Ecclesia supponunt, et jam intra Ecclesiam versantes, non denuo per dubium methodicum Ecclesiam quaerunt, sed potius suas disquisitiones canonicas ad instar partis practicae tractatus de Ecclesia cum disputationibus theologicis conjungunt. » Ipse Codex juris canonici aliquatenus nos monere perspicitur ut statim ab initio de jure Ecclesiae ac ejus relatione ad statum civilem agamus; canone enim tertio quaestionem admovet gravissimam de « concordatis ».

Deinde vero quia jus ecclesiasticum formaliter circa leges versatur a legitima potestate conditas, de iisdem non tantum in genere inquirit, sed de causis quoque efficientibus unde dimanant; causae

autem hae solent nomine quoque « fontium » designari. Hine notum est, quid praecise libro primo Institutionum contineatur. Dantur scilicet fontes essendi, ut aiunt, juris canonici, nempe quidquid sub nomine legis ecclesiasticae, statuti et consuetudinis legitimae venit. Dantur etiam fontes cognoscendi juris canonici, quibus saeculorum decursu quasi depositae dicuntur leges variae ab Ecclesia constitutae. Hos ultimos fontes appellarunt doctores communiter: Collectiones juris canonici, seu Collectiones canonum.

## Itaque ordo dicendorum hic erit:

Liber primus tractatibus constabit tribus, juxta superius exposita; sicque tum normas generales tum fontes juris canonici referet, et satis accommodabitur « Libro primo Codicis ». Porro sub hac consideratione normae generales rationem praesertim juridicam Ecclesiae spectant tanquam Societatis; hanc igitur examinabimus in primo tractatu. Fontes vero juris duplicis sunt generis, quapropter de iis duplex occurret tractatus. Inde patet quaenam sit series tractatuum in libro primo:

Tractatus I. — De natura sociali Ecclesiae et relatione ejus ad alias societates.

Tractatus II. — De fontibus essendi seu exsistendi juris canonici. Tractatus III. — De fontibus cognoscendi juris canonici<sup>1</sup>.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Singuli tractatus, juxta morem, dividentur in capita, et capita in articu'os.

# TRACTATUS I

# De natura sociali Ecclesiae ejusque relatione ad alias societates

Scriptores: Beatus Card. Bellarminus, 3 controv. general, de S. Pontifice, L. 4 et 5: de potestate Pontif. temporali; Suarez, Defensio fidei cath. L. 3, c. 21 sq. (Vivès, vol. 24); Soglia, Instit. juris publici (1 ed.), p. 129 sqq., 169 sqq.; Phillips, Kirchenrecht, II, § 103 (p. 452 sqq.); G. Fink, de concordatis (an. 1879); M. Liberatore, le Droit public de l'Église (tr. Onclair), p. 304 sqq.; Satolli, Principes de droit public des concordats (tr. Chazelles); De Angelis, L. 1, tit. 4, Appendix de concordatis; Wernz (1 ed.), I, tit. 1, § 2 sqq., tit. 8, § 1 sqq.; R. von Scherer, Handbuch des Kirchenr., I, § 6 sqq., § 33; idem, Staatslexikon, III, Kirche u. Staat; Msgr. Giobbio, I concordati (Roma, Pustet), Lezioni di diplomazia ecc., I, p. 24 sqq.; Laurentius, Inst. juris eccl. 2 ed. L. 8, p. 70s sqq.; Aichner-Friedle, § 27 (p. 79 sqq.); Gennari, Consultations (trad. Boudinhon), III, p. 3 sqq.; Sägmüller, Lehrbuch des kath. Kirchenrechtes, § 13 sqq. (p. 32); Demeuran, l'Église, constitutiondroit public, p. 281 sqq.; Prümmer, Manuale, q. 23 sqq. (p. 26); Bargiliat, I, tract. I, c. 2; Huguenin-Marc, L. III, n. 1010 sqq.; Dictionnaire de Théologie (Vacant), vol. III, concordat; Kirchenlexikon (Herder), III, Concordate; Staatslexikon, III, Konkordate, etc. — Raccolta di Concordati su materie ecclesiastiche tra la Santa Sede e le Autorità civili.

18. — Hoc in tractatu disseremus primo loco de natura Ecclesiae tanquam Societatis, deinde de constitutione ejus sociali, ac demum de illius relatione ad alias societates. Primam vero partem et etiam secundam majori brevitate exponemus, ne vel inutiliter ea repetamus quae satis omnibus nota sunt ex aliis disciplinis theologicis (v. g. ex scientia dogmatica), vel immoderate properemus statim illa proferre quae ad alterum magis Institutionum spectat librum; ibi enim plura fusius evolvemus quae obiter tantum hic tangimus.

Quare triplici utemur divisione in disponendo hoc tractatu : a) de natura agemus sociali Ecclesiae ; b) de ejus constitutione sociali ; c) de relatione ipsius ad alias societates.

## CAPUT I

# De natura Ecclesiae tanquam Societatis.

Scimus Jesum Christum, divinum hominum Redemptorem, voluisse his in terris Ecclesiam aliquam Dei instituere ad efficaciter procurandam animarum salutem, juxta intentum finem Magni Operis Redemptionis. Haec autem a Domino condita et

dotata Ecclesia habenda est tanquam vera societas, eaque perfecta, imo summa ac plane independens in suo genere. Probanda occurrunt vel exponenda haec tria: a) Ecclesia catholica est veri nominis societas; b) est societas perfecta; c) est summa et plane independens in rebus suis propriis. Tribus his articulis quartus addetur de falsa liberalismi ac modernismi doctrina, quae plus minusve negare aut valde diminuere satagit praedicta Ecclesiae jura.

#### ARTICULUS 1.

#### Ecclesia catholica est veri nominis societas.

Ecclesiam catholicam esse veri nominis societatem probari potest ex generali definitione societatis collata cum speciali Ecclesiae catholicae descriptione quam communiter tradunt auctores et quae ipsi naturae hujus instituti accuratius respondet. Porro societas, si sumatur sensu stricto 1, est, juxta receptam a sociologis definitionem, multitudo aliqua hominum qui ratione stabili inter se conjunguntur ad communem quemdam finem, collatis viribus, attingendum per media de se apta. Tria igitur ad societatem aliquam constituendam maxime pertinent:

- a) Plures ut sint homines, nempe aliqua multitudo; singularis enim vir societatem nequit efficere, ut patet.
- b) Ut adunetur haec multitudo modo stabili per aliquod vinculum morale, quod solet etiam forma societatis dici et auctoritatem includit 2.
- c) Ut omnes socii in eumdem tendant finem per media de se apta ac proportionata, quamvis fortasse habitualis cooperatio non perseveret.

Jamvero hae tres notae modo descriptae certo certius in ipsa Ecclesia catholica reperiuntur; quare veri nominis societas aestimanda est.

Minor per partes declaratur et demonstratur. Etenim: a) Eccle-

L' Belliot, Manuel de Sociologie catholique, 2 partie, ch. 1; section 1, la société; 3 partie, ch. 2, l'Etat. — « Nomen societatis, ait Donat (Summa philos. christianae, vol. 8, n. 120), late et strictius sumitur. Late acceptum significare solet generatim complexionem hominum vitae commercium inter se habentium. Stricte sumptum significat unionem stabilem plurium ad communem finem obtinendum. » — 2 Auctoritas non tantum veluti societatis proprietas accipienda est, sed tanquam pars essentiae; quia includitur in unione morali stabili, quae essentiam constituit societatis. Ad rem Donat (l. c. n. 125): « In multis saltem (societatibus) non potest intelligi unio vinculis moralibus ad communem finem obtinendum aptis constituta, nisi simul includatur jus efficaciter dirigendi membra ad finem, velut in Ecclesia, quae in S. Pontifice fundata est." »

sia ingentem continet multitudinem hominum, siquidem Christus Redemptor baptizatos in se credentes congregavit in unionem aliquam externam et visibilem, ut omnibus notum est 1. -- b) Asseclae deinde Ecclesiae vires suas subjiciunt auctoritati Supremi alicujus Ducis in terris, qui est Papa, eo consilio ut proprium finem attingant, aptioribus etiam adhibitis mediis. - c) Finis autem Ecclesiae est religiosus et ordine suo spiritualis ac supernaturalis, ita quidem ut unicus detur pro omnibus christianis ac certus ad quem tendere habent : adeptio hempe aeternae felicitatis quam procurat Ecclesia sanctificando animas et curando justitiam socialem. Media deinde ad hunc finem attingendum sive necessaria sive apta minime desunt Ecclesiae. Constat enim ipsi ex divino instituto praesto esse speciale Dei auxilium et gratiam supernaturalem, quae peculiari etiam titulo confertur per sacramenta; accedunt praeterea viri christiani cooperatio in vera fide, firma spe et sincera caritate, bona ejus opera et preces quibus Dei gratiam ac animae suae consequitur sanctitatem, etc.

Nec desideratur omnino externa hujus finis manifestatio, quum Ecclesia curet justitiam in externis etiam fidelium actibus relucentem, ut supra dictum est 2. Itaque inconcussa remanet haec conclusio, nihil unquam deesse ut Ecclesia catholica possit et debeat haberi vera societas sensu genuino ac obvio.

#### ARTICULUS II.

# Ecclesia est societas perfecta.

- 19. Catholica Ecclesia non solum vera est aliqua societas, sed etiam perfecta apparet; quod quidem positive ac directe probabimus, et deinde indirecte ostendemus ex rejecta contraria opinione et damnata propositione decima nona in Syllabo.
- I) Ut positive asserta propositio firmetur, necesse erit definire quid societas perfecta sit, et ostendere notas hujus definitionis revera convenire Ecclesiae.
- a) Societas perfecta, juxta Cardinalem Tarquini (L. 1, n. 40); « est illa quae est in se completa, adeoque media ad suum finem obtinendum sufficientia in semetipsa habet ». Sed enucleatius adhuc id explicat, juxta Aichner-Friedle (§ 27, p. 80), ipse magnus Aquinas ³, dicens « societatem perfectam eam esse, quae non sit

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Aichner-Friedle (§ 22) citans Bossuet, ait Ecclesiam esse societatem « hominum viatorum veram Christi doctrinam profitentium ». — <sup>2</sup> Cf. Aichner-Friedle, § 3, p. 8; Vermeersch-Creusen, Epitome, I, n. 3, etc. — <sup>3</sup> Aichner-Friedle citat quidem hunc D. Thomae locum: « 1. 2. q. 90, a. 8 ad·3 »; sed per errorem, nam citata quaestio non habet nisi quatuor articulos.

alterius pars, quaeque finem non habeat ad alterius finem (in eodem scilicet genere) ordinatum; adeoque sit in suo genere independens et in se completa; unde consequitur, quod media ad sui conservationem, propriique finis assecutionem necessaria in semetipsa habere debeat ». Quando societas aliqua in se sufficientia media ad finem proprium plene obtinendum non possidet, sed cogitur juvamentum ab alia societate exquirere, cui liberum sit auxilium praebere aut negare, tunc dicitur societas imperfecta, puta familia, societas herilis et sic porro.

b) Jamvero notae societatis perfectae modo descriptae conveniunt Ecclesiae catholicae, quae utique tanquam societatem completam se nobis exhibet, omnibus instructam mediis sufficientibus pro fine proprio. Et ita rem esse, jam probamus ex ipsis Sacris Litteris divinam Christi Institutoris testantibus efficacissimam voluntatem. Copiosissime enim SS. Redemptor instruxit suam Ecclesiam mediis propriis, tradendo ipsi infallibile suum magisterium ad illustrandum intellectum fidelium mentesque eorum dirigendas in via aeternae salutis, magistratus distinctos quoque illi constituendo ac potestate eam donando plenissima tum ad leges condendas, tum ad aptum regimen sibi stabiliendum, tum ad judicia ferenda poenasque decernendas. « Tibi dabo claves regni coelorum, ait Christus Petro qui factus est caput visibile Ecclesiae. Et quodcumque ligaveris super terram, erit ligatum et in coelis : et quodcumque solveris super terram, erit solutum et in coelis » (S. Matth., 16, 19). Pariter sacramenta instituit Dominus Jesus ad animas sanctificandas ritusque induxit sanctissimos ad colendum Summum Deum. Quid tandem deesse potuisset Ecclesiae ad assequendum plenissime proprium suum finem?

Mirifice id quoque constat ex perpetua traditione ac testimoniis SS. Patrum, qui pro Ecclesia Romana strenuissime vindicarunt omnes perfectae societatis praerogativas. Suffragantur plures definitiones et declarationes ecclesiasticae, quarum unam tantum hic lubeat commemorare, illam nempe Leonis XIII, in Encyclica: Immortale Dei (1 nov. 1885): « Ecclesia societas est, ait, genere et jure perfecta, cum adiumenta ad incolumitatem actionemque suam necessaria, voluntate beneficioque Conditoris sui, omnia in se et per se ipsa possideat.»

II) Indirecte potest haec veritas demonstrari via, uti dicunt, eliminationis; scilicet Ecclesia catholica cum non ordinetur ad ullam societatem nec ipsi aliae societates v. g. infidelium ullo devinciantur vinculo, in co versatur statu ut a ceteris societatibus media non habeat necessaria ad procurandam adeptionem proprii sui finis. Jamvero absurdum sane foret et impium asserere,

Christum Dominum non providisse Ecclesiae suae, ita ut mediis prorsus destitueretur ad finem assequendum. Ergo ipsa in se et de se sufficientia haec possidet media, et sic societas perfecta erit aestimanda.

Idem tandom eruitur ex damnata propositione contraria, quae decima nona inscribitur Syllabo et sic sonat : « Ecclesia non est vera perfectaque societas plane libera, nec pollet suis propriis et constantibus juribus sibi a divino suo fundatore collatis, sed civilis potestatis est definire, quae sint Ecclesiae jura ac limites, intra quos eadem jura exercere queat » 1.

Igitur abunde constat, Ecclesiam catholicam societatem esse perfectam 2.

#### ARTICULUS III.

Ecclesia catholica est societas suprema in genere suo ac plane independens.

20. — Ecclesiam catholicam non solum veram esse aliquam societatem, sed etiam supremam haberi in genere suo planeque independentem a statu civili, non semel affirmarunt Summi Pontifices, idque optimo sane egerunt consilio. «Sicut finis quo tendit Ecclesia, ait Leo XIII disserens de juribus quae competunt illi, longe nobilissimus est, ita ejus potestas est omnium praestantissima, neque imperio civili potest haberi inferior, aut eidem esse ullo modo obnoxia... Itaque dux hominibus esse ad caelestia non civitas, sed Ecclesia debet: eidemque hoc est munus assignatum a Deo, ut de iis quae religionem attingunt, videat ipsa et statuat...; brevi ut rem christianam libere expediteque judicio suo administret. Hanc vero auctoritatem in se ipsa absolutam planeque sui juris, quae ab assentatrice principum philosophia jamdiu oppugnatur, Ecclesia sibi asserere itemque publice exercere nunquam desiit » (Encyclica: Immortale Dei).

Praeclare haec a Leone XIII dicta non una duntaxat possunt firmari ratione, quidquid in contrarium asserant liberalismi et modernismi sectatores. Primum igitur referam argumenta ad stabiliendam veram sententiam, deinde paucis adhibitis verbis errores praedictos refellere intendam.

I) Thesis ex ratione probatur: Illa societas suprema dicenda est et plane independens in rebus suis, quae finem nobilissimum habet nulli alii fini subordinatum, simulque sufficientia media in se pos-

¹ Aichner-Friedle (§ 19, p. 60) de auctoritate Syllabi haec sapienter notat: « Romanus Pontifex in praedictis monumentis uti universalis ecclesiae magister ecclesiam, et proinde ex cathedra docet, damnans quasdam propositiones » etc. Vide etiam pag. 61, nota 4. — ² Alio modo alii auctores, ut Bargilliat (I, n. 19), Aichner-Friedle (§ 27, p. 80 sq.), Cocchi (I, p. 9 sq.) etc., argumenta proponunt.

sidet quibus finis proprius plene possit attingi; atqui Ecclesia catholica talis est societas, ergo in suo genere reputatur suprema ac plane independens.

Major certa apparet, imo quasi evidens aestimatur, cum nihil sit aliud quam declaratio ejus quod contineri perspicitur in ipsis verbis : suprema et plane independens.

Minor nullam patitur difficultatem; constat enim apud omnes, hunc finem nobilissimum esse quem prosecutus est in terris Christus Dominus Redemptor. Porro in S. Scriptura Ipse pronuntiat (Joan., 10, 10) se venisse in terras, ut homines « vitam habeant et abundantius habeant »; eumdem vero finem praefixit Ecclesiae suae, postquam ad Apostolos haec fuerat locutus (Joan., 20, 21): « Sicut misit me Pater et ego mitto vos. » Finis ille est « salus animarum sempiterna », ut supra exposuimus ¹. Praeclarissimus utique omnium finium hic est, qui ex parte hominum nulli alii potest subjacere. — Media etiam ad eum finem attingendum maxime congruentia suppeditavit SS. Redemptor Ecclesiae suae, ita quidem ut ipsa pro indole et natura eorum plene sufficientia reputari possent ac deberent; libera nempe mandata in sacra quaeque, adjuncta potestate ferendarum legum et addita expedita quoque facultate judicandi puniendique, ut articulo praecedenti ostensum fuit. Haec igitur media, cum versentur circa res spirituales aut spiritualibus adnexas, et sint a Deo ad finem duntaxat supernaturalem concessa, penes solam Ecclesiam catholicam remanent, excluso quovis interventu status civilis, ut declaratum fuit a Leone XIII (l. c.): « Dux hominibus esse ad coelestia non civitas, sed Ecclesia debet. »

Itaque firma stat conclusio, Ecclesiam Christi, id est catholicam, supremam esse in suo genere societatem ac plane independentem a statu civili.

- II) Huic conclusioni refragantur quotquot liberales ac modernistae nuncupantur; de quorum errore parcissimis verbis hic quaedam subjungam.
- a) Liberalismus dicitur a falso quodam conceptu libertatis, daturque alius philosophicus, inhaerens principiis naturalismi et rationalismi eaque adducens ad mores formandos et actiones dirigendas vitae humanae (de quo hic non loquimur); alius vero theolo-

¹ Leo XIII (l. c.) solidum praebet argumentum scribens ; « Nam Unigenitus Dei Filius societatem in terris constituit quae Ecclesia dicitur, cui excelsum divinumque munus in omnes saeculorum aetates continuandum transmisit, quod Ipse a Patre acceperat. »

gicus, qui perperem omnino contendit in gubernanda societate nullam habendam esse rationem divinarum legum et ordinationum circa fidem moresque, quas non capit natura. Plus minusve aperte aut absolute ista proponitur doctrina ab asseclis « pessimi liberalismi generis », quod abhorret Ecclesia nec semel rejecit ac damnavit 1.

Triplex species liberalismi theologici solet praeterea ab auctoribus delimitari, unus quem dicunt « absolutum », alter qui vocatur : « moderatus », et tertius demum qui reputatur : « catholicus », sed rectius : liberalis catholicismus est nuncupandus (cf. Bargilliat, I, n. 29 sq.).

- 1) Liberalismus absolutus asserit non posse Ecclesiam se propriis legibus ac nutu regere, sed eam subjici omnimodis ditioni ac imperio status civilis. Ut patet, Ecclesiae naturam prorsus abnuit tanquam societatis verae ac perfectae; quare propositiones 20 et 39 Syllabi quibus exprimitur, damnationi Pii P. IX fiunt obnoxiae.
- 2) Liberalismus moderatus statuit non esse Ecclesiae attendendum in vita sociali ac publica, facta tamen civibus facultate ut privatim omnem colant religionem. Status igitur in jure quolibet societatis humanae, in suis legibus, moribus, publicis institutis ac officiis respectum habebit nullum ad Ecclesiam. En principium separationis, ut aiunt, status ab Ecclesia sensu proprio et pleno. Rejicitur ex damnata propositione 55 in Syllabo; deinde vehementer impugnatus fuit a Leone XIII in Encyclica: Libertas, et a Pio X in Encyclica: Vehementer (11 Feb. 1906).
- 3) Liberalismus qui dicitur « catholicus » seu catholicismus liberalis 2 in thesi quidem sejunctionem perfectam Ecclesiae a statu non probat, attamen docet Ecclesiam catholicam se componere debere ac reconciliare cum progressu moderno, cum recenti civilitate seu cultura et generatim cum « ideis hodiernis », omissa recta illa distinctione inter libertatem veram et falsam, inter ea quae in doctrinam redundant et quae solum ad modum quemdam externum spectant. Expetunt studiosi hujusce mitigati liberalismi ut Ecclesia faveat cultuum libertati, liberam agnoscat omnibus facultatem opiniones suas et cogitationes publice in scriptis ac diariis manifestandi, sponte renuntiet dominio temporali Status Pontificii, separationem status ab Ecclesia ultro acceptet et sic porro. Sed etiam hic modus « pessimi liberalismi generis » in exprobratione est, constanterque eum rejecerunt Summi Pontifices non uno evulgato documento. Nihil enim, ait Leo XIII, est tam alienum quam velle ut Ecclesia quod vel falsum est vel injustum dissimulanter ferat, aut in iis quae sunt religioni noxia, conniveat. Itaque idem Pontifex in celebri sua Encyclica: Immortale Dei, apodicticam hanc pronuntiat sententiam: « Quaecumque sunt igitur virtuti veritatique contraria, ea in luce atque in oculis hominum ponere non est aequum ; gratia tutelave legum defendere, multo minus. » Huc quoque pertinent plures propositiones quae in Syllabo continentur et ad liberalismum mitiorem se referunt, quasque pluribus in allocutionibus expresse improbavit Pius P. IX (propos. 77 sq., 80). Accedit con-

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>Cf. in Syllabo propositiones damnatas 19 sq. 39, etc.; Leonis XIII Encyclicam: «Libertas» (20 Jul. 1888); Bargilliat, I, n. 20, 26 sqq.; J. Alberti, Theol. Pastoralem, II, p. 59 (3 ed.) etc. — <sup>2</sup> Ipsi adhaeserunt v. g. Montalembert, De Falloux et plurimi alii.

demnatio Americanismi sub Leone XIII et coetus qui dicitur : Le Sillon sub Pio X, ubi non pauca ex opinionum commentis liberalium rejici perspiciuntur

b) Modernismus plures errores liberalismi renovavit ac propriae suae pestiferae doctrinae quasi inseruit. Circa annum 1905 nomine modernistarum appellati sunt in Italia ii qui studio novitatis seducti, abbati Murri e juniore clero adhaerebant, erroresque perniciosos longe lateque sparserunt. Ita nempe renovatam voluerunt Ecclesiam et ipsam religionem catholicam, ut cum variis modernae vitae exigentiis ac propensionibus magis consentirent et congruerent etiam quoad essentialia 1. Inter principia a modernistis evulgata illud quoque occurrit ad rem nostram pertinens : Scientia, potestas civilis et conscientia singulorum hominum praedicantur autonomae; quare solutae remanent a potestate ecclesiastica, imo ipsa Ecclesia conscientiae collectivae civium subordinata esse debet. -- Liceat hanc adhuc referre modernistarum assertionem ab Americanismo ex parte mutuatam : Variae fidei professiones et omnes religiones inter se possunt conciliari ac componi.

Hos et similes circa naturam, praerogativas, constitutionem, etc. Ecclesiae modernisticos errores fortiter refellerunt tum *S. Officium* Decreto: Lamentabili sane exitu (die 3 Jul. 1907), tum *Pius P. X* Encyclica: Pascendi dominici gregis (die 8 Sept. 1907), qui non dubitavit affirmare modernismum « omnium haereseon collectum esse » <sup>2</sup>.

## CAPUT II

## De constitutione sociali Ecclesiae.

21. — Divinus Ecclesiae Institutor ipsi tanquam perfectae alicui et supremae societati, dedit socialem quoque constitutionem, ea nempe ratione ut illam componeret quoad personas ex laicis et clericis, distinguens tamen inter clericos sacrum principatum et diversos gradus; quoad formam autem, ex hierarchia aliqua tum

¹ Cf. de notione et expositione modernismi : Vermeersch, de modernismo (Beyaert, Brugis), Supplementa Periodica, vol. 5, suppl. 16, p. 45 sqq.; A. Gisler, der Modernismus (Benziger, Einsiedeln); Revue thomiste, vol. 20, p. 451 sqq.; Zeitschrift f. k. Theologie, 1913, p. 347 sqq.; Bessmer, S. J. Philos. u. Theol. des Modernismus (Herder); Kirchl. Handlexikon, Bd. 2: Modernismus, etc. — Definitur a T. Richard (Revue thomiste, p. 452): «Un ensemble de concessions doctrinales très graves faites au détriment de la vérité catholique à ce qu'on est convenu d'appeler la conscience et la critique modernes: » — ² Acta Sanctae Sedis, vol. 40, p. 470 et 593 sqq.

ordinis tum jurisdictionis et ex elementis veri regiminis monarchici. Facultatem deinde tribuit Christus Jesus ut ipsamet Ecclesia constitutionem socialem sibi perficeret juxta ordinationes divinas. Itaque in tota structura socialis hujus pulcherrimi aedificii ea sedulo discernere debemus quae sunt ex institutione divina et quae ex humano tantum sunt et ecclesiastico jure superaddita. Demum retundere aliquos oportebit perniciosores errores contrarios. Hinc triplex quoque oritur articulus; in primo nempe sermonem instituemus circa distinctionem clericorum a laicis; in secundo, de hierarchia dicemus quae competit Ecclesiae tanquam societati spirituali a Christo Domino conditae; in tertio tandem, describemus formam Ecclesiae monarchicam simulque refutabimus nonnullos errores circa ejus constitutionem.

Alio tamen loco magis in specie agemus de clericis, de laicis, de potestate jurisdictionis et sic porro; id enim omnino ad secundam partem spectat quae inscribitur: de personis. Hic normae tantum generales leviter adumbrantur, quatenus aliquam notitiam praebent socialis constitutionis Ecclesiae.

#### ARTICULUS I.

#### De distinctione essentiali inter clericos et laicos.

Ea est Ecclesiae constitutio ut ex divina ordinatione essentialis sit distinctio inter laicos et clericos. Apertissime id declarat Codex juris canonici referens doctrinam Concilii Tridentini (sess. 23, de ordine, c. 4): « Ex divina institutione sunt in Ecclesia clerici a laicis distincti, licet non omnes clerici sint divinae institutionis » (c. 107). Ex his verbis manifestum fit, divina quadam ordinatione ipsam Ecclesiam haberi tanquam societatem inaequalem, in qua semper duplicem oportebit personarum classem distinguere, unam nempe quae praeest, alteram quae subest.

Prior classis vocatur « clericorum », quia revera hi sortem sunt consecuti optimam; eorum enim haereditas peculiari titulo est Dominus Deus, deinde vero etiam in Ecclesia, ut insinuat Maroto (I, n. 484), meliorem adepti sunt sortem propter quamdam praeeminentiam prae viris laicis (κληρικοί).

Secundum jus hodiernum ii dicuntur clerici qui divinis ministeriis perprimam saltem tonsuram mancipati sunt; ita quidem canon 108, § 1, qui praeterea declarat (§ 2), ipsos clericos non esse omnes in eodem gradu, sed inter eos sacram hierarchiam esse in qua alii aliis subordinantur. Subjective vero hic sumitur « hierarchia » (ἐρρὰ ἀρχή, sacer principatus), designatque non potestatem aliquam ecclesiasticam, sed potius personas quibus specialis in

Ecclesia committitur publica auctoritas. Haec est etiam significatio ejusdem vocis in canone 6 sessionis 23 *Concilii Tridentini*: « Si quis dixerit in Ecclesia catholica non esse hierarchiam divina ordinatione institutam, quae constat ex episcopis, presbyteris et ministris, anathema sit » 1.

Altera classis de qua supra, laicorum est (λαικοί a voce λαός populus), et hoc nomine : laici, a tempore saltem Tertulliani, ea populi christiani pars designabatur quae non ad statum clericalem pertinebat. Jamvero hodiedum, sensu stricte juridico (c. 108, § 1), laici sunt omnes baptizati, qui non primam receperunt tonsuram. Ideo ad eos monachi quoque spectant et religiosi clericatui non adscripti, moniales ac religiosae cum votis vel solemnibus vel simplicibus, ut innuit canon 107.

Laici quamvis excludantur a sacra hierarchia, efformant tamen *ipsum gregem dominicum* de quo Christus Dominus B. Petro et aliis Apostolis eorumque successoribus curam dedit, quem pascere debent doctrina, exemplis ac bono regimine <sup>2</sup>. Jus igitur habent laici, ad normam disciplinae ecclesiasticae, spiritualia bona a clero recipiendi, et potissimum, ut ait Codex (c. 682), adjumenta ad salutem necessaria. Quare incumbit animarum pastoribus obligatio administrandi fidelibus Sacramenta, quoties hi legitime petant (c. 467, § 1); idque maxime valet cum agitur de aegrotis aut morti proximis (c. 468, § 1). Laicis quoque competit jus, sub tutela Ordinariorum, unitatem in Ecclesia fovendi opportunis associationibus, optimis scriptis et aliis mediis congruentibus, ut suo loco videbimus. Falsum esset contra Ecclesiam catholicam hanc proferre accusationem, quasi negligeret laicos <sup>3</sup>. Debent autem laici, ut patet, curam regendi Ecclesiam iis relinquere, qui ex Dei ordinatione in ea sunt praepositi.

#### ARTICULUS II.

#### De hierarchica constitutione Ecclesiae.

22. — Ex ipsamet divina institutione datur in Ecclesia catholica hierarchia sacra, constans potestate tum ordinis tum jurisdictionis atque personis variis diverso gradu constitutis, quae hacce potestate augentur. Probationes juridicae potissimum desumuntur ex definitione tridentina superius ad verbum relata, deinde ex pluribus textibus Codicis juris canonici v. g. ex c. 108, § 3; 196, 948 4.

¹ Codex juris can, hoc modo declarationem tridentinam reddidit cañone 108, § 3: «Ex diví na institutione sacra hierarchia ratione ordinis constat Episcopis, presbyteris et ministris; ratione jurisdictionis, pontificatu supremo et episcopatu subordinato; ex Ecclesiae autem institutione alii quoque gradus accessere. »—² Cf. Aichner-Friedle, § 60, p. 189 sqq.; Laureatius, n. 50 sqq.; Leitner, II, p. 91 sqq., etc. —;³ Non recte igitur scripsit Dr. Ulrich Stutz (der Geist des Codex, S. 83; im «Tag » n. 228) : «Die katholische Kirche ist die Kirche des Klerus. Die Laien bilden lediglich das zu leitende und zu lehrende Volk. Das Recht der k. Kirche ist fast ausnahmslos Geistlichkeitsrecht.»— ¹ Canon 108 jam fuit num. prace. citatus. Canon vero 196 sic sonat : «Potestas jurisdictionis seu regiminis quae ex divina institutione est in Ecclesia, alia est fori externi, alia fori interni. »— In c. 948 haec verba leguntur : « Ordo ex Christi institutione clericos a laicis in Ecclesia distinguit ad fldehum regimen e\*cultus divini ministerium. »

Duplici sane sensu, ut jam monuimus, intelligitur hierarchia sacra: sensu subjectivo (de quo egimus num. praec.), quatenus personae ipsae significantur quibus talis publica auctoritas committitur gradibus diversis ac subordinatis, scilicet Papa, episcopi, presbyteri, ministri; sensu deinde objectivo, quatenus sola potestas in se considerata intenditur, quae de facto diversa participatur ratione. Hoc ultimo sensu, ut vult Maroto (I, n. 486), designatur hierarchia « generice et fundamentaliter »; circa quam plura sunt advertenda, de quibus nunc breviter agemus, eo fine ut socialis Ecclesiae constitutio melius cognoscatur.

Hierarchia ecclesiastica objective sumpta perspicitur esse duplex, constat enim aliqua potestate ordinis et aliqua potestate jurisdictionis.

- I) De potestate ordinis.
- a) Definitio: Potestas ordinis est capacitas seu facultas ex genere suo spiritualis et supernaturalis, quae maxime circa sacra conficienda ac peragenda versatur. In particulari autem potest describi: spiritualis potestas se referens directe ad sacrificium, sacramenta et sacramentalia conficienda aut administranda <sup>1</sup>. Juxta doctrinam notissimam quae attribuitur D. Thomae <sup>2</sup>, « potestas ordinis aut est ad consecrationem ipsius Eucharistiae, aut ad aliquod ministerium ordinatum ad hoc sacramentum Eucharistiae»; et tunc accipitur ordo in sensu alicujus ritus sacri seu ordinationis qua spiritualis potestas alicui committitur ad peragendas functiones ecclesiasticas sacratas.
- b) Praeterea designat ordo varios gradus quibus juxta inaequalem quamdam mensuram praedicta potestas communicatur.

Ex his ordinibus seu gradibus aliqui certissime sunt de jure divino constituti, episcopatus nempe, presbyteratus et diaconatus; testante Benedicto XIV, a quibusdam canonistis 3 vocantur ordines hierarchici stricte dicti seu sacramentales. Ceteri ordines, scilicet subdiaconatus ex sententia communi, et ordines minores ex sententia vix non certa 4, reputantur non hierarchici seu non sacramentales; ita tamen, et id non incongrue notat Maroto (I, n. 487), ut illa quoque ordinis potestas quae de jure tantum ecclesiastico est, constituatur de facto ad perfectam imitationem potestatis ordinis ex jure divino ortae. Potestas autem quae est de jure divino, nequit alicui demandari seu delegari. Sed nihil impedit quominus potestas ordinis quae ab Ecclesia in specie ortum habet, aliis quoque mandetur, dummodo tamen id expresse sive jure sive indulto fuerit concessum 5.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Cf. Gasparri, de S. Ordinatione, I, n. 2, II, n. 1137 sqq.; Wernz, II, n. 3; Laurentius, n. 37, 55; Maroto, I, n. 486 sqq., etc. — <sup>2</sup> In Supplemento ad Summam theol. q. 37, a. 2 in corp. Hoc supplementum redactum fuit, juxta Mandonnet (Biog. thomiste, I, p. XXI), a Raynaldo, socio D. Thomae. — <sup>3</sup> Benedictus XIV, de synodo dioec.; L. 8, c. 10, n. 4. — Vide apud Aichner-Friedle, § 61 p. 193, Marotto, I, n. 489. — <sup>4</sup> Gasparri, de S. Ordinat., II, n. 1138. — <sup>5</sup> Hoc patet ex canone, 210. — Notat Maroto citans Gasparri (I, n. 490), ordines non sacramentales ab Ecclesia dispositos esse ad instar veri sacramenti ordinis, ita ut veluti quasi-characterem imprimant et nunquam iterari possint.

- II) De potestate jurisdictionis.
- a) Definitio: Jurisdictio, a jus dicere, in genere est facultas seu potestas quaedam publica efficaciter dirigendi actiones subditorum ad proprium finem alicujus societatis perfectae. Vocatur quoque potestas: regiminis (c. 196), quia maxime ad gubernationem societatis pertinet sive ecclesiasticae sive civilis. Jurisdictio ecclesiastica brevissime solet definiri: Est potestas regendi baptizatos in ordine ad aeternam salutem <sup>1</sup>. Reducitur autem ad eam magisterium, quod Ecclesiae competit summum ad declarandam etiam infallibili modo doctrinam catholicam ab omnibus tenendam <sup>2</sup>. Titulo ordinario et titulo extraordinario pertinet haec jurisdictio ad veram Ecclesiam quae est Romana; siquidem societas existimatur ipsa perfecta ac suprema in suo genere ex institutione divina, simulque tanta potestas peculiari aliqua ratione directe collata est Apostolis eorumque successoribus ab ipso Christo Jesu <sup>3</sup>.
- b) Jurisdictio alia est de jure divino, alia vero de jure ecclesiastico. Ex jure divino ea potitur S. Pontifex in gradu supremo; gradu deinde subordinato, episcopatus ea quoque gaudet (c. 108, § 3). Qui autem in Ecclesia hierarchicam obtinent jurisdictionem, eam non obtinent ex populi vel potestatis saecularis consensu aut vocatione; sed in summo pontificatu residet ipsomet jure divino, adimpleta tantum conditione legitimae electionis a Cardinalibus factae et acceptationis electi, in episcopatu vero et reliquis gradibus jurisdictionis habetur canonica missione (c. 109). Inde certissimum fit, Papam a Deo immediate supremam accipere jurisdictionem, stante nempe legitima electione et acceptatione. Omnes autem alii qui sub Romano Pontifice constituuntur, rite debent deputari ad exercendam jurisdictionem, quamvis pluribus eorum, ut dictum est, etiam de jure divino haec ipsa conveniat in genere (c. 108, § 3).

Jurisdictio erit aut fori *externi* aut fori *interni* aut *utriusque*; deinde etiam dividitur in *ordinariam* (sive propriam sive vicariam) et *delegatam*, quae non semel poterit quoque *subdelegari*, quemadmodum suo loco fusius explicabimus.

¹ Cf. Werhz, II, n. 3; Maroto, I, n. 486, Vermeersch-Creusen, Epitome, I, n. 485; Laurentius, n. 39, sqq. etc. — Laurentius (n. 42) haec affirmat de jurisdictione: « Ex potestate jurisdictionis jus ecclesiasticum fluit.» Inde perspicitur quam necessarium sit statim notiones praemittere de hac potestate Ecclesiae. — ² Praeter ordinis et jurisdictionis potestatem invexerunt aliqui auctores potestatem magisterii, sed ea est ad jurisdictionem reducenda (cf. Maroto, I, n. 486, nota 2). Etiam Wernz (II, n. 3) positive declarat: « Ipsa enim potestas magisterii sub potestate jurisdictionis ut species continetur.» — ³ Vide etiam Vermeersch-Creusen, Epitome I, n. 485, qui citat Cardinalem Billot (de Ecclesia, p. 456 sqq.).

#### ARTICULUS III.

## De regimine Ecclesiae monarchico.

- 23. Constitutio Ecclesiae nec democratica est nec aristocratica, sed formam monarchicam induit singularem. Hanc propositionem paucis illustrabimus, deinde eam probabimus contrariosque intendemus confutare errores.
  - 1) Exponitur status quaestionis.
- a) Forma monarchica in eo consistit ut unus sit dux in aliqua societate, non solum tanquam primus inter pares, sed tanquam princeps qui in perpetuum omnibus aliis praesit illisque imperet auctoritate plena et suprema. « Monarchia adest, ait Donat (Summa phil. christ., 8, n. 328), si una persona proprio jure subjectum supremae potestatis est. » Praesidis potestas non sufficit ad regimen monarchicum, quoniam de se nec perpetua nec satis plena perspicitur esse. Attamen parum refert utrum per viam haereditariam an per viam electionis efficiatur aliquis princeps, modo caeterae non desint conditiones.

Formae monarchicae contraria aestimatur democratia, in qua regimen habetur per deputatos a populo, et supremus non intercedit unicus rerum gubernator. Vigente hac forma, censetur populus plus minusve esse subjectum potestatis, quamvis de facto non a multitudine auctoritas exerceatur, verum ab aliquibus paucis electis <sup>1</sup>.

Aristocratica habetur societatis forma, cum potestas suprema in collegio optimatum residet, quemadmodum id olim consueverat in republica Romana aut Veneta fieri.

b) Porro democraticam esse Ecclesiae constitutionem aliqui affirmarunt, rejicientes ac minuentes vim auctoritatemque sacrae hierarchiae, et « pervertentes, ut ait Concilium Vaticanum, constitutam a Christo Domino in sua ecclesia regiminis formam ». Asserebant enim, toti Ecclesiae directe traditam fuisse potestatem; a ministris vero eam nonnisi in forma commissoria exerceri.

Alii deinde, Febroniani nempe quicumque, docuerunt Ecclesiam habere alicujus aristocratiae rationem, eo quod Christus non uni viro, sed collegio, scilicet Apostolis potestatem concesserit;

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Cf. Donat, S. J. Summa philos. christianae, vol. 8, n. 334 seqq.; Belliot, O. F. M. Manuel de sociologie catholique, p. 619 sqq., etc.

hanc proinde possident non tantum Romani Pontifices, sed Episcopi etiam pleno jure et ex institutione divina.

Theologi tandem catholici ac canonistae asserunt, formam regiminis ecclesiastici esse *monarchicam*, idque verissimum contendunt, ut statim estendemus.

# II) Probatur formam Ecclesiae catholicae esse monarchicam.

- a) Unus tantum praeest Ecclesiae catholicae, non solum primus inter pares, quasi potiores habens partes in inspectione et directione, verum etiam plena ac suprema suffultus auctoritate, quae perpetua et independens exsistit in Ecclesia universa. Jam olim plura Concilia, ut Lugdunense II, Florentinum et Vaticanum (c. III de Ecclesia) definierant solum Papam tenere primatum in universum orbem; hic autem primatus non honoris tantum est, sed etiam potestatis vere episcopalis, ordinariae et immediatae tum in omnes et singulas ecclesias, tum in omnes et singulos pastores et fideles, a quavis humana auctoritate independentis (c. 218). Summus igitur Pontifex, qui est verus Christi vicarius in terris, successor B. Petri cui traditae sunt claves jurisdictionis universalis, ac caput totius societatis fidelium visibile, revera dicendus est monarcha, quanquam per viam electionis auctoritate sua fuerit potitus.
- b) Ex his ultro sequitur, ecclesiasticum regimen non esse democraticum; etenim nec vi potestatis a populo deputatae nec etiam nomine ipsius populi gubernat Papa, sed vi potestatis quam immediate accepit a Deo et in nomine Jesu Christi cujus est vicarius in terris. Ex populo potest quidem eligi, ut non semel id feliciter evenit, et in hoc sensu dicere valemus, democraticum in Ecclesia non deesse elementum <sup>1</sup>.

Neve constitutio Ecclesiae aristocratica reputanda est, etsi episcopatus in ea necessario reperiatur ex divina quoque institutione; episcopalis enim potestas semper remanet supremae jurisdictioni Pontificum subjecta. Imo totum etiam collegium episcoporum conciliariter congregatum nihil quidquam adversus legitimum Papam agere valebit: Prima Sedes a nemine judicatur nisi a solo Deo <sup>2</sup>. Episcopatus igitur, ut recte notant auctores, potius robur ac fulcimentum Summi Pontificatus reputandus est quam temperamentum ejusve diminutio <sup>3</sup>.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Cf. Cocchi, I, p. 42. — <sup>2</sup> Phillips, I, § 31; Aichner-Friedle, p. 77, qui, dum citat Bellarminum (de Pont. Rom., L. 2, c. 29), haec addit : « Ad summum in tali casu (scil. criminis admissi vel scandali dati) resistentia, quae dicitur passiva, licita est. » — <sup>3</sup> Phillips, I, § 30, p. 237 sqq.; Aichner-Friedle, l. c., etc.

c) Forma igitur regiminis ecclesiastici, si consideretur in se, monarchica est, quamvis Concilium Vaticanum ab hoc vocabulo abstinuerit, ut notat Aichner-Friedle (l. c., p. 76).

De cetero non incongrue haec dicit Zallinger <sup>1</sup>: « Neque etiam si summi Pontificis atque episcoporum potestas intacta relinquatur, de loquendi formula magnopere solliciti erimus. » Quare aliquibus catholicis scriptoribus placuit formam socialem Ecclesiae « plane singularem » appellare, contenduntque ipsi eam esse « Christocratiam » et non posse aut non debere sub hac ratione comparationem institui cum variis regiminibus status civilis. Sed tunc contentio tantum est de nomine, non vero de ipsa re <sup>2</sup>.

# III) Errores contrarii doctrinae catholicae modo expositae.

Plures horum errorum pertinent ad assertionem de regimine aliquo democratico in Ecclesia; nonnulli vero circa formam aristocraticam maxime versantur. Inde duplex eorum series.

a) Tempore Ludovici Bavari, saeculo xiv, Marsilius Patavinus, professor Parisiensis, haec docuerat in suo « Defensorio pacis » (una cum alio professore Joanne a Giandone), « potestatem ecclesiasticam residere de se, ex jure naturae, in ipsa communitate fidelium; deinde translatam fuisse tum ex voluntate fidelium, tum ex jure historico ad principes christianos, etc. ». Perabsurda haec sententia saepius damnata fuit a Joanne P. XXII, praesertim anno 1327.

Patavini errorem istum renovarunt Wiclef et Huss. Deinde vero, saeculo xvi, statuit Lutherus, potestatem ecclesiasticam in populo totam esse, et nonnisi usurpatione ab eo ad Papam et episcopes esse devolutam. Adagium ejus erat: Prorsus ejusdem juris sumus omnes; hoc autem apertissime est contra S. Scripturam quae refert institutionem primatus Petri, contra facta historica et contra sanam rationem 3.

Richerius, syndicus collegii Sorbonnensis, saeculo xvii, reponit etiam summam potestatum ecclesiasticarum in ipsum fidelium coetum, qui tamen deputat Papam, ut servetur unitas. Summus Pontifex, juxta Richerium, non habet nisi potestatem ministerialem; hancque solam in sua dioecesi possidet episcopus. Systema perversum istud damnavit Innocentius XI, anno 1681.

b) Graeci schismatici plurimi et Anglicani haeretici formam Ecclesiae praedicarunt aristocraticam, et rejectis primatu Romani

¹ Jus nat. et publ. p. 739, citatur ab Aichner-Friedle, p. 77, nota 10. — ² Cf. Aichner-Friedle, l. c., n. 10. — ³ Jam in Bulla « Exsurge » Leonis X (15 junii 1520) haec damnata reperitur propositio Lutheri: « Verbum Christi ad Petrum, Quodcumque solveris super terram etc., extenditur dumtaxat ad ligata ab ipso Petro » (prop. 26). Cf. quoque propositionem 25 (Bullarium romanum, ed. Taurin., vol. 5, p. 751).

Pontificis ac hegemonia Patriarchae oecumenici, solam retinuerunt episcopalem auctoritatem.

Gallicani asserebant Christum contulisse immediate toti Apostolorum collegio supremam potestatem; et perperam concludebant Romanum Pontificem non esse infallibilem, nisi accedat consensus Ecclesiae, Conciliumque Generale stare supra auctoritatem Papae 1. Reprobavit eos Innocentius XI.

Febronius (Nicolaus de Hontheim, episcopus coadjutor trevirensis) in suo libro: de statu Ecclesiae (1763), agnovit in Romano Pontifice tantummodo aliquem primatum consociationis, ad stabiliendam unitatem et ad commoda ejus procuranda; nempe Papa debet advigilare ac dirigere, nequit tamen coercere nec infallibiles emittere declarationes in rebus fidei aut morum. Infallibilitas, juxta Febronium, nonnisi Ecclesiae competit; et Papa in dioecesibus Episcoporum nihil valet statuere, nisi de consensu Episcoporum qui immediatam, plenam et absolutam a Christo accipiunt potestatem jurisdictionis.

Tam Gallicani quam Febroniani erronee senserunt circa Apostolorum praerogativas successorumque eorum ; et valde imminuerunt vim primatus Romanorum Pontificum <sup>2</sup>.

#### CAPUT III

# De relatione Ecclesiae ad alias societates.

24. — Praeter Ecclesiam Dei alia datur societas in se completa, quae tamen rebus temporalibus praeponitur. De facto isto nullum suboriri poterit dubium; experientia enim constat et quotidiano usu, quia nos christiani sumus simul et cives. Theologice autem et juridice de hac re nos olim admonuerat solemne illud S. Gelasii Papae effatum, scribentis ad Anastasium Imperatorem romanum: « Duo sunt quippe, Imperator Auguste, quibus hic mundus regitur, auctoritas sacra Pontificum et regalis potestas. » Quam sententiam clarissime pro hodiernis temporum moribus iterum enuntiavit Leo XIII in Encyclica Immortale Dei: « Deus, sic ipse, humani generis procurationem inter duas potestates partitus est, scilicet

¹ Cf. Declarationem cleri Galliae circa libertates gallicanas, anno 1682 : propositiones 2 et 4. — ² Vide Bargilliat, ed. 25, I., n. 51 et 52 ; Aichner-Friedle, § 25, p. 76, etc.

ecclesiasticam et civilem, alteram quidem divinis, alteram humanis rebus praepositam. » Quae cum ita sint, de relatione inquirimus inter ecclesiasticam et civilem potestatem. Quaestioni satis fit per propositiones tres, quae totidem continentur articulis ; agemus nempe tum de status independentia, tum de potestate indirecta Ecclesiae in statum, tum de conventionibus Ecclesiae cum statu.

#### ARTICULUS I.

De status divina origine, auctoritate et independentia in suo ordine.

Propositio prima quae debet per partes demonstrari, hacc est: Status civilis non secus ac Ecclesia, a Deo est conditus, habetque rationem verae et proprie dictae societatis, in genere suo supremae ac perfecte independentis (sovrana, uti aiunt).

I) Status civilis est ab ipso Deo, tanquam auctore naturae, qui voluit homines congregari in societatem.

Id probat christiana philosophia, confirmantque scientia S. Scripturarum et sacra theologia. Uno tantum verbo haec indicabo.

- a) Status civilis est exigentia quaedam ipsius naturae humanae, prout nempe indita fuit a Deo auctore naturae; quare recte dicitur statum civilem esse ab ipso Deo conditum. Et sane quidem, non eo modo creati sunt homines a Deo, ut singuli sibi sufficerent; sed teste evidenti experientia et sana ratione, in communi vivere debent, scilicet in coetu sub aliquo vinculo quo adunentur ad invicem, et pacifice juribus suis ac vitae prosperitate frui possint: inde habemus societatem civilem in sua essentia constitutam, ut supra jam ostendimus.
- b) Hoc idem nos docent S. Scriptura et theologia dogmatica, confirmantque declarationes SS. Patrum et Summorum Pontificum. Sic v. gr. S. Paulus scribit ad Romanos (13, 1-7): « Omnis anima potestatibus sublimioribus subdita sit: non est enim potestas nisi a Deo; quae autem sunt, a Deo ordinatae sunt. Itaque qui resistit potestati, Dei ordinationi resistit » (Cf. etiam ad Cor., I, 6, 1 sq.). E sanctis Patribus liceat citare D. Augustinum (de civit. Dei, L. 4, c. 33: « Deus igitur ille felicitatis auctor et dator, qui solus est verus Deus, ipse dat regna terrena et bonis et malis. Neque hoc temere et quasi fortuitu, quia Deus est, non fortuna; sed pro rerum ordine ac temporum occulto nobis, notissimo sibi. »

Non aliter loquitur S. Pontifex Leo XIII, in Encyclica: Immortale Dei (ed. Parisiens. vol. 2, p. 18): « Ex quo, ait, illud consequitur potestatem publicam per se ipsam non esse nisi a Deo. Solus enim Deus est verissimus maximusque rerum dominus, cui subesse... omnia... necesse est: ita ut quicumque jus imperandi habent, non id aliunde accipiant nisi ab illo summo omnium principe Deo 1. »

c) Hic tamen adverte (quasi per transennam), certam formam regiminis seu formam politicam non esse a Deo societatibus humanis inditam, sed variis causis secundis hujus determinationem fuisse relictam.

Ideo quibuslibet formis politicis se accommodare poterit Ecclesia, ut diserte declarat Leo XIII in pluribus Encyclicis (Immortale Dei, l. c. p. 18; Diuturnum illud, tome I, ed. Paris. p. 142 sq.).

- II) Status civilis verae et proprie dictae societatis habet rationem, quin imo in genere suo suprema est ac perfecte independens. Paucis haec dicta exponuntur et probantur.
- a) Definiunt statum civilem: Est coetus stabilis familiarum sub aliquo regimine independenti perfectae vitae sufficientiae causa sociatus <sup>2</sup>. Rationem verae societatis habet, quia omnes implet condiciones ad societatem stricte sumptam constituendam requisitas. Datur enim in eo populus seu multitudo, quia non una tantum familia sed plures coadunantur in statum. Adest etiam morale aliquod vinculum, cum unitas habetur per regimen et auctoritatem, quae statui inesse perspicimus. Tandem nec finis deest unicus in quem tendant cives consociati; ideo enim in unum coalescunt ut efficacius promoveant publicam securitatem ac rerum omnium prosperitatem <sup>3</sup>.
- b) Jam ex his facile eruitur, statum civilem societatem quoque esse perfectam; enimvero sibi sufficit quo possit attingere finem suum proprium. Siquidem ipsa natura hunc determinatum statui indidit finem; sed non solum finem, verum etiam omnia ei jura mediaque attribuit, quibus absque alterius ope valeret per se finem proprium adipisci. Itaque status eivilis ipse est omnium aliarum societatum naturalium complementum ultimum, ideoque recte vocari potest et debet societas perfecta 3.

¹ Pluries eadem affirmatur doctrina in solemni Encyclica Pii P. XI, quae incipit his verbis: ª Ubi arcanoDei consilio ³, diei 23 Decembris 1922 (A. A. S., vol. XIV, pag. 673 sqq.). — ² Vide Donat, Summa Phil. christ., vol. 8, n. 194. — ³ Finis ultimus status est gloria Dei et beatitudo hominum aeterna; finis autem proximus qui a natura inditur, videtur esse prosperitas et securitas publica civium a statu promovenda. Vide circa finem Ecclesiae et Status quae habet Pius P. XI in Encyclica: Ubi arcano, p. 690. — ³ Cf. Donat, Summa Phil. christ., 8, n. 303.

c) Insuper in rebus suis status civilis supremus dicitur ac plane independens, ita ut nulli alii subjiciatur; quod tamen bene est explicandum et limitandum.

Res enim triplicis generis occurrere possunt in humanae vitae consuetudine:

1) Res pure civiles, ut sunt politia exercenda, impositio tributorum, punitio congruens pro transgressoribus legum civilium et alia id genus; in his igitur statuendis ac vindicandis dicitur status maximus ac supremus perfecteque independens per se a quavis alia societate. — 2) Res pure ecclesiasticae, puta irregularitates quae statuuntur a jure, aut praescripta circa sacram ordinationem clericorum, etc., quae minime statum, sed unice Ecclesiam spectant. — 3) Demum res mixtae, quae sub respectu aliquo sive ad Ecclesiam sive ad statum pertinent, ita quidem ut unaquaeque harum societatum jure proprio aliquid de his statuere valeat. Exemplum sit matrimonium: quatenus sacramentum est, subjacet juxta principia theologiae potestati Ecclesiae; quatenus civiles sibi adjunctos habet effectus, refertur etiam ad statum.

Dicimus ergo, statum civilem in rebus mere temporalibus vera gaudere suprematia. Probamus ex ratione et ex auctoritate.

Ex ratione sic argumentari possumus cum Card. Cavagnis: Ecclesiasticae societatis potentia ad ea tantum se extendit quae conferunt ad obtinendum finem Ecclesiae; atqui finis Ecclesiae est ordine suo supernaturalis, ad quem obtinendum sane leges circa res mere temporales neque utiles essent neque rationabiles. Itaque ex sese destituerentur omni vi, et subditi ad earum observationem non tenerentur. Restat ergo ut solus status civilis de iis statuere possit <sup>1</sup>.

Ex auctoritate demonstratur praesertim SS. Pontificum et D. Thomae.

A) In Decretalibus (L. 2, T. 28, c. 7, si duobus) scribit Alexander P. III: « Quod quaeris si a civili judice ad nostram audientiam fuerit appellatum, an hujusmodi appellatio teneat? — Tenet quidem in his qui sunt nostrae temporali jurisdictioni subjecti; in aliis vero scilicet civibus non clericis, secundum juris rigorem credimus non tenere. » In constitutione: Per venerabilem (c. 13, X, IV, 17) idem affirmare videtur Innocentius III ²; ait enim: « Insuper cum Rex superiorem in temporalibus minime recognoscat, sine juris alterius laesione in eo se jurisdictioni nostrae subjicere potuit (scilicet voluntarie). » — Sed praesertim Leo P. XIII in suis Encyclicis aperte hanc expressit doctrinam: « Itaque Deus, sic ait in Encyclica: Immortale Dei (II, p. 26), humani generis procurationem inter duas potestates partitus est, scilicet ecclesiasticam et civilem, alteram quidem divinis, alteram humanis rebus praepositam. Utraque est in suo genere maxima: habet utraque certos quibus contineantur terminos. »

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Cf. Laurentium, n. 1143; Aichner-Friedle, § 31; Bargilliat, I, n. 21 sq., etc. Vide quoque celebrem Epistolam Pli P. X ad Episcopos Galliae, quae incipit his verbis: « Notre charge apostolique » ac agit de doctrina sociali a « Sillon et Sillonistes » emissa (Acta A. S. vol. II, p. 607 sqq.). — <sup>2</sup> Cf. Laurentium, n. 1144, qui plures alios quoque indicat fontes.

B) In eamdem sententiam inclinaverat D. Thomas, ut apparet ex his verbis (L. 2 sent. d. 44, expos. textus ad 4): « Dicendum quod potestas spiritualis et saecularis utraque deducitur a potestate divina, et ideo in tantum saecularis potestas est sub spirituali, in quantum est a Deo supposita, scilicet in his quae ad salutem animae pertinent. Et ideo in his magis est obediendum potestati spirituali quam saeculari. In his autem quae ad bonum civile pertinent, est magis obediendum potestati saeculari quam spirituali, secundum Matth., 22, 21: Reddite quae sunt Caesaris, Caesari » 1.

Jam concludere valemus cum Wernz, « societatem civilem esse in genere suo, scilicet in rebus mere temporalibus, perfecte independentem (sovrana) ».

#### , ARTICULUS II.

#### De potestate indirecta Ecclesiae in Statum.

25. — Salva utriusque societatis, civilis nempe et ecclesiasticae, in genere suo suprematia, ambae nexu sane multiplici conjunguntur ad invicem, ita ut non liceat eas prorsus separare; quinimo ecclesiastica societas, certis sub adjunctis, acquirit etiam vi potestatis spiritualis aliquam jurisdictionem in res temporales non suas, sed tantum indirecte, id exigente altiori bono animarum.

Duo sunt attente circa hanc doctrinam consideranda: 1) necessitas affirmatur colligationis mutuae inter Ecclesiam et Statum; 2) asseritur quibusdam in adjunctis dari indirecte relationem quamdam subordinationis Status ad Ecclesiam. Adverte tamen, nos hic non inquirere de potestate Ecclesiae circa res temporales suas, ut sunt beneficia ecclesiastica quoad eorum dotationem, piae fundationes, etc. Ex innumeris enim testimoniis auctorum, ex jure vetere et novo atque declarationibus SS. Pontificum abunde constat, in eas directe et proprie Ecclesiae competere auctoritatem <sup>2</sup>. Sufficiat adducere canonem 1495, § 1: « Ecclesia catholica nativum jus habet libere et independenter a civili potestate acquirendi, retinendi et administrandi bona temporalia ad fines sibi proprios prosequendos. »

Agimus de rebus temporalibus quae non sunt Ecclesiae propriae. Thesis autem exponi ac probari debet per partes.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Laurentius, n. 1145. — Aichner-Friedle, § 31 nervose scribit: « Societatem civilem in rebus temporalibus et sub respectu finis temporalis non esse ecclesiae subjectam, sed plane in lependentem, omnes a lmittunt. Nam qui lqui l fit in rebus temporalibus sub respectu finis temporalis, est praeter finem ecclesiae. Atqui generalis regula est, societates nihil posse in iis, quae sunt extra finem proprium (Card. Tarquini). » — <sup>2</sup> Cf. Wernz, I, n. 10; Laurentius, n. 1158.

# I) De colligatione mutua inter Ecclesiam et Statum.

Status et Ecclesia quamvis sint societates diversae et independentes ab invicem, tamen non sunt sejungendae. Praeclare id omnibus notum fecit Leo P. XIII (Encyclica: Diuturnum): « Interutramque potestatem, ait, quaedam intercedat necesse est ordinata colligatio seu conjunctio mutua. »

Rationes hujus rei possunt afferri plures ac validissimae:

- a) Utraque potestas seu auctoritas unum eumdemque summum habet et immediatum Auctorem, *Deum* scilicet, ut supra probavimus.
- b) Ambae societates, quamvis fine donentur proximo diverso, eumdem tamen habent finem remotum et ultimum, procurando gloriam Dei.
- c) Iidem homines simul sunt subditi Ecclesiae et subditi Status ; itaque in eosdem habetur utriusque societatis tum cura tum auctoritas, etsi diversus sit respectus.
- d) Teste experientia, uno quasi nexu in vita hominum conjunguntur spiritualia et temporalia, divinaque humanis miscentur; quare mutuum auxilium praebere sibi invicem, et concordiam amicitiamque fovere ambae societates inde edocentur.
- e) Adde tandem illud, quod summi est in re momenti : homines non tantum privatim et quasi singuli, verum etiam collecti cum vitam publicam agunt, ad veram religionem colendam tenentur. Igitur societas ipsa publica, ut animadvertit Laurentius (n. 1147), magnis et necessariis officiis obligatur erga veram Ecclesiam <sup>1</sup>. Per concordiam autem solam et mutuum subsidium totum genus humanum, duplici constans regimine sicut homo constat corpore simul et anima, quasi sub una voluntate feliciter et secure regitur <sup>2</sup>. Id jam bene expresserat Ivo Carnutensis scribens : « Cum regnum et sacerdotium inter se conveniunt, bene regitur mundus. »

Aptissime inde concludimus, minime licere ut status sit athaeus aut indifferens erga omnes religiones, scilicet erga omnes pari modo affectus <sup>3</sup>. Nam de religione putare, ait Leo XIII in Encyclica: Immortale Dei, nihil inter formas dispares et contrarias interesse, hunc plane habet exitum: nolle ullam probare judicio, nolle usu. Atque istud ab atheismo, si nomine aliquid differt, re nihil differt (§: de religione). Nec licet separare, ut aiunt, Statum ab Ecclesia, aut Ecclesiam a Statu. Penitus enim destrueretur ordinata illa colligatio de qua egimus. Quocirca, quanquam separatio ista de facto praeferenda sit statui persecutionis utpote minus malum, tamen sententia ipsa, suadens hunc sepa-

<sup>· ·</sup> Vide Schema Concilii Vaticani (collectio lacensis, 7, 573, b. — · Encyclica : « Immortale Dei », II, p. 22. — · Bargilliat, I, n. 27, qui citat Leonem P. XIII.

rationis modum, rejecta ac damnata fuit in propositione 55 Syllabi, in Encyclica Pii P. X (Vehementer nos, 11 Feb. 1906) et aliis documentis <sup>1</sup>.

#### II) De indirecta potestate Ecclesiae in res temporales.

Ecclesiae potestas spiritualis sub certis rerum adjunctis hanc quoque vim acquirere potest ut nonnunquam indirecte se ad res temporales extendat, quatenus hae graviter intersint, in casu peculiari, ad animarum salutem.

Hanc de potestate indirecta Ecclesiae in Statum sententiam non omnes admittunt catholici scriptores.

Dicunt ex eis non pauci, « Ecclesiam et Statum tam stricte sibi esse aequales atque coordinari, ut nunquam sub ullo respectu potestas Ecclesiae res temporales attingere valeat ad Statum pertinentes », sive hae res sint mere civiles, sive mixtae quatenus *Statum* spectent; ac vice versa. Horum auctorum theoria vocatur: perfecta coordinatio utriusque potestatis. A multis modernis propugnatur doctrina ista ².

Ex opposito nonnulli catholici viri olim statuebant, S. Pontifici ex voluntate Christi competere supremam jurisdictionem in res omnes temporales, ita ut per ipsum Papam gubernatoribus regnorum potestas communicetur <sup>3</sup>. Sed hanc falsam et imprudentissimam doctrinam fortiter impugnarunt Bellarminus ac Suarezius saeculo decimo sexto et septimo, tam felici cum successu

ut penitus deinde fuisset ab omnibus derelicta.

Plures autem scriptores e temporibus medii aevi et recentioris aetatis agnoscebant Ecclesiae potestatem aliquam directivam in res civiles ; ita v. g. Gerson, Fénelon, Gosselin et alii 4. Censent enim Ecclesiam catholicam, quan quam vera non gaudeat jurisdictione in temporalia, posse tamen « directione sua », scilicet consiliis, monitionibus et declarationibus, influere in ipsos magistratus et populum, ita ut hi jam non laedant jura animarum, sed agant etiam in temporalibus juxta rectitudinem et justitiam. Haec est theoria de potestate directiva Ecclesiae.

Optima vero plurimorum egregiorumque theologorum sententia ea est, quae nonnullis in adjunctis, ubi bonum animarum spirituale id exigit, tribuit Ecclesiae potestatem quoque indirectam in res temporales non suas ; illam autem sententiam, quae hodiedum satis certa est, jam tuto possumus et proponere et defendere <sup>5</sup>. Jurisdictio quippe summa Ecclesiae, etsi spiritualis, nonnunquam tamen sub certis rerum adjunctis eam quoque dicitur acquirere vim, ut redundet in temporalia, quando id necessarium est ad salutem animarum efficaciter procurandam. Quare ratione « potestatis indirectae » valet etiam Ecclesia, si tam male gestentur res saeculares ut inde gravissima immineat noxia saluti animarum, subditos absolvere a juramento fidelitatis erga principem ac praesidem, qui forte sua abuterentur auctoritate in animarum detrimentum. Requiritur tamen ut usus talis potestatis insolitae videatur necessarius ad salutem animarum in summum positam discrimen propter

¹ Apud Bargilliat, I, n. 26; Haring, § 25; Laurentium, n. 1155; Wernz, I, n. 38, II, etc.—² Cf. Scherer (Staatslexikon, III, p. 467); ipse eam rejicit, dum Sägmüller illi favere videtur (p. 35 sqq.).—³ Potestatem directam Papae in temporalia docuerunt Augustinus Triumphus (saec. 14), Pelagius et pauci alii.—⁴ Suarez in suo opere: Defensio fidei (L. 3, c. 22) loquitur etiam de potestate directiva Ecclesiae, sed alio omnino sensu, qui potius reducitur ad potestatem indirectam (Wernz, I, n. 10; Laurentius, n. 1158).— ⁵ Hanc doctrinam praesertim Bellarminus invexit.

pessimam gubernationem rerum temporalium; id vero est absque ullo dubio connexum spirituale 1.

Theoria de potestate indirecta Ecclesiae in Statum probatur :

A) Ex auctoritate; B) ex ratione.

A) Ex auctoritate. — Plures SS. Pontifices hanc stabilierunt aut saltem insinuaverunt doctrinam. Sic Innocentius III (const. Novit 13, X, 2, 1 et const. Per venerabilem, etc.) ait : « Non enim intendimus judicare de feudo, cujus ad ipsum spectat judicium..., sed decernere de peccato cujus ad nos pertinet sine dubitatione censura, quam in quemlibet exercere possumus et debemus. » Item saltem probabilius Bonifatius VIII, in bulla: Unam sanctam, ubi legimus <sup>2</sup>: « Nam veritate testante, spiritualis potestas terrenam instituere habet (id est docere) et judicare, si bona non fuerit. »

Idem probabiliter eruitur ex damnata propositione 24 Syllabi: « Ecclesia vis inferendae potestatem non habet, neque potestatem ullam temporalem directam vel indirectam. » Deinde deduci quoque potest ex Encyclica « Pascendi » Pii X (anno 1907), in qua dicitur de modernistis, § 5: « Viam ad agendum civi praescribere praetextu quolibet, abusus (aiunt) ecclesiasticae potestatis est, toto nisu rejiciendus » (n. 118 apud Denzinger). Apertissime utem enuntiatur haec doctrina in epistola Card. Merry del Val ad Archiepiscopum Lugdunensem (14 octob. 1913) quae inserta fuit Actis Apost. Sedis, vol. 5, p. 558 sqq.

Multi quoque doctissimi viri eam tenent; ita praeter Bellarminum et Suarezium, etiam Card. Hergenröther, Wernz, Aichner, Heiner, Laurentius, Bargilliat, Willems, etc. Imo ipse Leibnitzius olim hanc acceptaverat sententiam, uti referunt. Alii tandem, ut von Scherer <sup>3</sup> et Haring <sup>4</sup> valde favent expositae doctrinae.

B) Ex ratione.— Et re quidem vera, logice debet in ipso munere potestatis ecclesiasticae includi facultas avertendi a populo christiano spiritualia damna, quae ex abusu civilis potestatis possent ratione quadam notabili in ipsum redundare. Ecclesia enim, cujus finis longe est nobilior praestantiorque, filios suos omnes ad hunc spiritualem ac supernaturalem finem conducere debebit. Id nequit secure atque constanter peragere, uti decet, nisi simul ipsi competat facultas, urgente causa, ita disponendi temporalia ut spiritualibus

¹ Haec theoria communiter hisce effertur verbis: Potestas spiritualis Papae indirecte, id est propter spiritualia, circa temporalia versatur (cf. Bellarminum, de controvers., I, 3, L. 5, c. 6; Suarez, defensio fidei, L. 3, c. 22, n. 2, etc. — ² Nonnulli canonistae ut Heiner, von Scherer, Sägmüller censent hic agi de potestate directa; plerique tamen (Mazella. Hergenröther, etc.), contradicunt. — ³ Staatslexikon, vol. III, l. c. — ⁴ Grundzüge (2 ed.), § 24, p. 45 sqq.

nocumentum afferant nullum. Igitur sub certis tantum adjunctis superioritas quaedam *ind recta* agnoscenda erit Ecclesiae super Statum, quae non simpliciter affirmanda est, sed restricta habetur intra certos et definitos limites, quando nempe specialis rerum spiritualium urget necessitas <sup>1</sup>.

#### ARTICULUS III.

De conventionibus Ecclesiae cum Statu seu Concordatis.

26. — Ad praecavendos conflictus Ecclesiae cum Statu hosque amicabili, ut aiunt, quadam ratione componendos, non semel inita fuerunt inter utramque societatem specialia pacta, quae cum varii sint tenoris, commune tamen nunc obtinent nomen Concordatorum. Patet autem opportunum hic esse locum, instituendi sermonem de perdifficili hac materia, quamvis alii auctores de ipsa tractent sub titulo « de jure canonico particulari » ²; quia, aiunt, concordata referunt leges alicui ecclesiae proprias. Ast maxime etiam pertinent ad quaestionem de relatione Ecclesiae catholicae ad Statum civilem; quapropter statim, triplici interposita sectione, de iis hoc ordine dicemus: a) De notione concordatorum in genere et de eorum origine historico. — b) De juridica eorum natura. — c) De concordatorum vi et effectibus.

## § 1. DE NOTIONE ET ORIGINE CONCORDATORUM.

## I) De notione concordati.

Quamvis circa naturam et definitionem concordati acriter disputent auctores, ut in secunda sectione ostendemus, tamen in genere nihil impedit quominus concordatum « transactionem aliquam » dicamus Ecclesiam inter et Statum, qua de suis juribus et rebus aliquid concedit Ecclesia ut pro sua tutela ac pro pace servanda a Statu vicissim aliquid obtineat.

Finis concordatorum est aut pax restituenda aut pax servanda inter utramque societatem, ecclesiasticam et civilem. De se minime necessaria sunt concordata; in conflictu enim potestatum, quando temporalia noxam manifestam ac gravissimam spiritualibus afferunt, Ecclesia uti poterit, ut diximus, potestate indirecta in Statum, et sic res componet. Hodiernis autem temporibus, cum valde diminuta sit fides christiana et regna acatholica dentur non pauca

 $<sup>^1</sup>$  Recte in salebrosam hanc quaestionem animadvertit Laurentius, citans Suarezium et Hergenröther (n. 1459): « Qua potestate indirecta non turbatur securitas civilis potestatis, sed a periculis et turbatione protegitur. » —  $^2$  Sic v. g. Bargilliat, I, n. 151 sqq. ; Haring, § 30 et 34 et alii.

ubi viri etiam catholici vivunt, non semel urgebit necessitas pacta seu conventiones quasdam ineundi cum variis Statibus eorumque ducibus, idque valde interest ad fovendam mutuam concordiam et pacem.

Potest itaque concordatum in universum definiri: « Conventio quaedam inter Ecclesiam et Statum, qua, de consensu utriusque solemniter dato, delimitantur jura et obligationes circa materiam aliquam ad ambas societates quadam ratione pertinentem.» Spectat concordatum saepe saepius res mixtas, ut videre est ex ipsa definitione <sup>1</sup>.

Plurimi auctores, juxta ipsam theoriam quam defendunt, definitionem quoque specialem tradunt concordatorum; ita v. g. Card. Tarquini hanc notissimam dedit : « Concordatum est lex particularis ecclesiastica pro aliqua Ecclesiae parte, auctoritate summi Pontificis edita, ad Principis ejus loci instantiam, speciali ejusdem Principis obligatione confirmata, se eam perpetuo servaturum » 2. Exinde concludit illustris auctor « partes Romani Pontificis in concordatis eas esse quae legislatori competunt, Principum vero quae subjectorum sunt propriae ». Melius tamen videtur Wernz concordatum descripsisse aut, si vis, definiisse (I, n. 165): « Lex est pontificia et civilis, ait, lata pro particulari quadam republica ad ordinandas relationes inter Ecclesiam et Statum circa materiam aliqua ratione utramque potestatem sive societatem concernentem, quae simul adjunctam habet vim pacti publici inter Sedem Apostolicam et illam rempublicam initi et utramque partem vere obligantis. » Equidem postea negat idem Wernz (l. c. p. 192, nota 26), concordata «inter pacta internationalia proprie dicta » contineri. Contrarium affirmare non audemus de omnibus concordatis; attamen cum Maroto (I, n. 174) asserimus, concordata saltem nunc a S. Sede iniri « in forma pactorum internationalium, ita ut ab eadem Sede non abrogentur aut immutentur nisi illis rationibus quibus revocantur aut mutationi subjiciuntur internationales conventiones ». Exinde etiam deducimus cum eodem auctore (quod patet ex ipso canone 3), jus concordatorum, quamvis sit particulare, induere peculiarem aliquem characterem, nempe juris internationalis, ac inde non subjacere in ordine ad novum Codicem iisdem limitationibus quae alia jura particularia afficiunt.

¹ Ratione quadam haud dissimili concordatum definit Cocchi (I, n. 38) : « Conventio inter Ecclesiam et Statum civilem, qua moderatur habitudo inter utramque potestatem, circa materiam aliquo modo ad utramque pertinentem. » Aperte confitetur se vestigia Card. Billot sequi ac ejus verbis saepe uti in tota hac quaestione (p. 60, nota 1). — ² Apud Card. Gennari, Consult. canon. I, p. 6.

### II) De concordatorum origine.

Concordatorum vestigia jam antiquitus inveniuntur notata in ipsa Historia ecclesiastica, quamvis nomen diversum mutuata fuerint et nonnunquam pactum tantum amicitiae significarint <sup>1</sup>. Omnium primum videtur fuisse concordatum « Carisiacum » (Chiersy, in Gallia) inter S. P. Stephanum III et Pipinum, Praesulem Francorum, anno 754. Alia concordata valde antiqua sunt: concordatum inter Urbanum II et Rogerum I, Ducem Galabriae, saeculo undecimo; deinde concordatum Londinense (an. 1107) pro Anglia, Wormatiense sub Calixto II (an. 1122) pro Germania <sup>2</sup>. Ab his abhinc temporibus Summi Pontifices saepius tales inierunt pactiones. Omnium celeberrimum fuit magnum illud concordatum quod statuit Pius P. VII cum Napoleone I an. 1801, post revolutionem gallicam; ultimum vero quod condidit Sancta Sedes hodiernis temporibus, praeter pactum initum inter Pium P. X et Petrum regem Serbiae, an. 1914, fuit Concordatum Pii P. XI cum Lettonia <sup>3</sup>.

Quamvis verum sit quod axioma pervulgavit: historia concordatorum, historia dolorum, nequit tamen negari, tales conventiones nonnunquam utiles esse ad sedandos conflictus aptasque ad avertenda extrema ab Ecclesia pericula. Cum enim, sic Ivo Carnutensis ad Paschalem P. II, « regnum et sacerdotium inter se discordant, non tantum parvae res non crescunt, sed etiam magnae res miserabiliter dilabuntur ». Quare vix hodie est civile gubernium ubi desit concordatum cum Ecclesia, nisi separatio Status ab Ecclesia penitus fuerit declarata. Hodiernis autem statibus rerum, a quibus saepissime christiana praeteritorum saeculorum principia aliena sunt, datur non semel concordatum tanquam extremum remedium extremis malis.

Post immane recentissimum bellum, cum plures novi ex veteribus nati fuissent status, aliive adjunctis sibi provinciis multum crevissent, revocavit Benedictus XV vel potius nulla declaravit privilegia, quae Apostolica Sedes aliis concesserat «per pactiones sollemnes conventionesque» (Allocutio, 21 nov. 1921). Ratio haec est, quia jam alia habetur persona moralis, nec ea amplius adest « quacum Apostolica Sedes olim convenerat. Ex quo illud natura consequitur, ut etiam pacta et conventa, quae inter Apost. Sedem et eas Civitates antehac intercesserant, vim jam suam ømnem amiserint». Simul tamen S. Pontifex dicere non omisit, Sanctam Sedem non recusaturam quominus, si velint ipsae, paciscantur praepositi harum Civitatum concordiam cum Ecclesia, aliis tamen condicionibus quae mutatis temporibus melius congruant. Confirmavit autem Benedictus XV illud quoque, se in hujusmodi pactiones minime passurum ut quidquam irrepat quod sit ab Ecclesiae dignitate aut libertate alienum 4. Et re quidem vera, conventione facta hac solemni,

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Cf. Wernz, I, n. 165, II, IV; Aichner-Friedle, § 41 sqq.; Guidus Cocchi, I, n. 39, etc. — <sup>2</sup> De Angelis (L. 1, T. 4 app. de concordatis, n. 3) existimabat pactum Calixtinum cum imperatore Henrico concordatis non esse adnumerandum, sed ipsum errare circa factum hoch historicum judicat Wernz, l. c., IV, p. 194. — <sup>3</sup> « Concordat entre le Saint-Siège et le gouvernement de Lettonie <sup>3</sup>, die 30 Maii 1922 (cf. Acta A. S., vol. XIV, p. 577 sqq.).,— <sup>4</sup> Acta Apost. Sedis, vol. 13, p. 522.

jam cedit jus commune Ecclesiae juri concordatario, ut patet ex canone 3 Codicis

#### § 2. DE-NATURA JURIDICA CONCORDATORUM.

- 27. Plures adsunt sententiae circa intimam concordatorum naturam juridicam, quae solent ad tres praesertim revocari, theoriam legalem, theoriam contractus bilateralis, theoriam privilegiorum. His addimus theoriam aliquam « intermediam ».
- a) Theoria legalis statuit concordata non esse nisi merum privilegium a principe saeculari Ecclesiae concessum; ideoque nullam ipsi inesse vim obligandi nisi ratione legis civilis, illudque posse revocari ad nutum principis saecularis. Haec est sententia regalistarum ac fere omnium auctorum protestantium, aut acatholicorum, quales sunt Schulte, Hinschius, Sarwey, Hübler. Omnino falsa est doctrina ista, quoniam nititur principio, Ecclesiam esse Statui subordinatam; cujus assertionis insulsitas ex iis etiam patet quae supra diximus de relationibus Ecclesiae ad Statum.
- b) Theoria contractus seu ut communiter appellatur: pactorum tenet, concordata vera esse pacta bilateralia ex parte Ecclesiae et ex parte Status, ita quidem ut sint contractus in sensu quoque stricto, scilicet synallagmatici onerosi inter duas partes contrahentes rite initi, ex justitia commutativa utrinque obligantes.

Illustres sane recensentur fautores aut defensores hujus theoriae, inter quos eminent De Angelis, Card. Cavagnis, Card. Agliardi, Giobbio, Aichner, Turinaz, Labis, Scherer, Bargilliat, Prümmer, etc. Etiam aliqui acatholici, ut Richter-Dove, Herrmann, Bluntschli eam tuiti sunt.

Rationes praecipuae quae militant pro hac sententia hae fere sunt: doctrina illa valde conformis videtur locutionibus SS. Pontificum et Card. Secret. Status. Ita v. g. Julius III (14 Januar. 1554): « Nos, ait, attendentes concordata praedicta vim pacti inter partes habere, et quae ex pacto constant, absque partium consensu abrogari non consuevisse, neque debere... statuimus juxta ipsorum concordatorum continentiam, etc. » Idem declaravit Benedictus XIV quoad concordatum anni 1753, quod inivit cum rege Ferdinando <sup>2</sup>; Pius deinde VII de concordato anni 1817 dixit: « Haec

¹ Sonat hic canon : « Codicis canones initas ab Apostolica Sede cum variis Nationibus conventiones nullatenus abrogant aut iis aliquid obrogant; eae idcirco perinde ac in praesens vigere pergent, contrariís hujus Codicis praescriptis minime obstantibus. » — ² « La Santità sua, sic ait, in fede di S. Pontifice, e Sua Majestà in parola di Re cattolico, promettono mutuamente per se stessi ed in nome dei loro successori, la fermezza inalterabile e perpetua sussistenza di tutti e ciascheduno degli articoli praecedenti dichiarando che ne la S. Sede, ne i Re cattolici abbiano rispettivamente a pretendere più... e che si abbia a ritenere irrito e di nessuno valore ed effetto, quando si facesse... contro tutti od alcuno degli stessi articoli, » Cf. Cocchi, I, n. 42.

concordata habent vim veri contractus utrumque obligantis.» Nostris quoque temporibus, Leo XIII in Epistola ad Episcopos et fideles Galliae (16 Febr. 1892) concordatum vocat: « Un pacte solennel et bilatéral toujours fidèlement observé de la part du Saint-Siège.» Vix aliter Pius P. X de conventione locutus est quami intercessisse declaravit inter Apostolicam Sedem et Rempublicam Galliae (Encyclica « Vehementer nos »). Sic Cardinalis quoque Secretarius Status Antonelli, die 19 Julii 1850, litteris datis ad Delegatum Sardiniae, de mutua utriusque partis (contrahentium) loquitur obligatione et asserit sub hoc respectu concordata aequiparari pactis internationalibus.

c) Tertia theoria quae est privilegiorum, contractus hypothesim prorsus rejicit, affirmatque concordata ex parte Ecclesiae privilegia esse Statui concessa, et ratione solius fidelitatis ligare Ecclesiam ad sui observantiam; ex parte tamen Status haberi contractum unilateralem quo obligatur ex justitia erga Ecclesiam. Inde concludunt Ecclesiae semper licere etiam sine consensu Status abrogationem talium privilegiorum proclamare, cum nempe id exigit Ecclesiae utilitas; econtra Statui non esse id permissum, nisi assentiat Ecclesia.

Multi et non ignobiles canonistae plus minusve huic adhaeserunt opinioni, inter quos recensent Schmalzgrueber, S. J., Wiestner, S. J., De Bonald, Card. Tarquini, S. J., Card. de Azevedo, Card. Satolli, Mgr Radini-Tedeschi, de Luca, S. J., Liberatore, S. J., Redactores ephemeridis: Civiltà cattolica et alios.

Nec desunt approbationes SS. Pontificum, ut videre est ex litteris quas ad De Bonald dedit Pius P. IX, ut ipsi gratularetur de opusculo: Deux questions sur le Concordat, etc. « Gratulamur itaque, sic Pontifex <sup>1</sup>, tibi tuoque scripto ominamur, ut, qui blasphemant quod ignorant, inde tamen discant Ecclesiam per haec conventa, de rebus ad se spectantibus, non aliena appetere jura, sed propria largiri. »

Suppetunt fautoribus hujus theoriae validiores quaedam rationes, quarum tres tantum referam:

1) Potestas seu jurisdictio ecclesiastica gratuitum est donum a Christo Domino SS. Pontificibus concessum, quibus minime licet donum illud alienare quovis modo, sed stricta incumbit cura integre istud successoribus transmittendi. Porro, si veri contractus bilaterales essent concordata, Papa contrahens cederet partem suae jurisdictionis vel potestatis principibus saecularibus, et sic alie-

¹ Apud Card. Gennari, Consult. canon. I, p. 5. Ipse Gennari vocat doctrinam Card. Tarquini: « Enseignement net et pressant que beaucoup de canonistes ont adopté »; rem tamen non decidit.

naret quod non est alienabile. Ergo dicendum est concordata non contractus stricte bilaterales reputari.

- 2) Potestas SS. Pontificum nullo modo potest *praescribi*, quapropter nec alienari potest; nam quod aptum fit alienationi, subest quoque *praescriptioni*.
- 3) In concordatis nonnunquam ceduntur principibus jura seu bona spiritualia, et vicissim ab ipsis Ecclesiae agnoscuntur bona seu jura temporalia. Porro, si talia concordata essent contractus stricti et proprie dicti ex justitia commutativa obligantes, jam adesset labes alicujus simoniae. Ergo non sunt contractus stricti.
- 28. Theoria quae magis mihi arridet, quia verior apparet, ea est quae vocatur mixta seu intermedia <sup>2</sup>, quamque proponunt Wernz <sup>3</sup>, Duballet, Laurentius et alii. Satis recte, ni fallimur, hi auctores statuunt articulos alicujus concordati non semper eadem obligare ratione; ideo, dicunt, in specie perspicere ac judicare oportebit cujusnam naturae sint singuli articuli. Jamvero non pauca concordata, in aliquibus articulis, vera et proprie dicta continent privilegia a SS. Pontificibus Statui concessa. Hinc quoad istos articulos nequeunt concordata pacta bilateralia sensu proprio nuncupari. Confirmatur verbis Benedicti XV in Allocutione diei 21 nov. 1921, qua nulla declarat « privilegia quae Apostolica Sedes aliis concesserat per pactiones sollemnes conventionesque ». Haec autem S. Pontifex semper valide, nonnunquam etiam licite, ut mox ostendemus, auferre poterit.

In multis vero concordatorum articulis, prout saepe de facto inita fuerunt concordata, Statui imponitur obligatio observandi eos ex titulo quoque novo, scilicet ex justitia commutativa; vicissim eadem incumbit necessitas Sanctae Sedi, quatenus Ecclesia in his rebus veram contrahere valeat obligationem justitiae. In valido quidem usu suae potestatis non pendet Romanus Pontifex a consensu principum civilium, sin minus potestas ejus non amplius esset vere monarchica 4.

Omnes autem articuli concordatorum corroborantur ac firmantur interposita publica fide a SS. Pontificibus ex una parte, ex altera

¹ Hoc argumentum refellere conatur Prümmer quaeritando (Manuale, q. 24): « Simonia est studiosa voluntas emendi vel vendendi res spirituales vel spiritualibus annexas pretio temporali. Ubi autem hic invenitur emptio et venditio? » — Sed nonne in c. 728 dicitur: « Cum de simonia agitur, emptio-venditio... late accipiendae sunt pro qualibet conventione? » — ° Cf. Haring, § 31, Bargilliat, n. 160. — ° L. c. n. 173. — ° Etiam Card. Billot, ut refert Cocchi (I, n. 43), affirmat obligationem contractam per concordata nullam importare diminutionem auctoritatis pontificiae.

vero parte a Statu, sieque formam accipiunt pactorum internationatium.

Recte itaque potest natura juridica concordatorum ita describi : Conventio facta inter S. Pontificem et Statum aliquem civilem in forma pacti internationalis, qua ordinantur pro particulari quadam republica relationes inter Ecclesiam et Statum quoad materiam aliquo modo utramque potestatem concernentem; ita ut gera obligatio inde enascatur pro utraque parte, saltem ratione ipsius pactionis publicae 1.

### § 3. DE CONCORDATORUM VI ET EFFECTIBUS.

29. — I) Per concordatum remittit Ecclesia aliquid de exercitio juris sui in favorem Status, sive id versetur circa res spirituales, ut est jurisdictio Episcoporum, libera exsistentia Ordinum religiosorum et sic porro; sive respiciat res temporales aut res mixtas, puta erectionem aut descriptionem novarum dioecesium et parochiarum, bona varia pro sustentatione ministrorum cultus, etc. Status autem protectionem suam et nonnullos favores ad quos plerumque ipso jure naturali aut divino jam tenebatur, elargitur Ecclesiae, ita ut, facto concordato, ad id ipsum praestandum ex novo titulo, nempe vi pacti solemnis obligetur. Recte animadvertit Card. Billot in suo tractatu de Ecclesia Christi, Ecclesiam quando majorem libertatem aut protectionem obtinet a Statu, reapse non recipere gratiam sed potius admissionem plenam illorum jurium quae a suo Divino Fundatore jam acceperat ; itaque ipsa non jura appetit sed propria potius elargitur Statui, quae recte, ut supra diximus, veniunt nonnunguam sub nomine : « privilegia » 2. Haec quidem ratione materiae.

Ratione formae difficile erit negare eam esse formam pacti mutui, quod vere obliget utramque partem vi conventionis publice factae. Scribit Wernz 3: « Nulla est ratio a terminologia ipsorum SS. Pontificum, in authenticis ipsorum documentis, atque etiam in ultimis Leonis XIII encyclicis adhibita, recedendi, ne simus magis catholici quam romani Pontifices. »

II) Igitur quoad ipsos effectus, concordata cum charactere donentur conventionum internationalium, de jure gentium videntur esse. Quare et leges sequuntur juris gentium et juris naturae, ut S. Pontifex Pius X expresse in sua Encyclica « Jamdudum » (24 Maii 1911) declaravit. De concordato enim Lusitaniae agens

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Hanc sententiam refellere conatur Bargilliat (I, n. 160), asserendo eam ad solutionem quaestionis non conferre. Sed in § 3 sequenti dicemus quomodo ad talem solutionem aliquid conferat. — 2 Guidus Cocchi, I, n. 40. — 3 I, Tit, VIII, de concordatis, n. 165 sqq.

injuriose ab hac republica rescisso, haec ait: « Quae pacta sollemniter conventa inter Lusitaniam et Apost. Sedem, jus naturae ac gentium violando, rescindit. » Sed jam antea Card. Secretarius Status Antonelli ad nuntios scripserat de concordatorum vi et effectibus (an. 1850): « Conventiones istae dicuntur per utriusque partis contrahentis solemnem et reciprocam promissionem, adducere obligationem nullatenus minorem ea, quae ex publicis alterius speciei pactis deducitur, ut inter diversa gubernia concludi consueverunt. »

Subditis vero promulgantur singuli articuli Concordatorum ex parte Ecclesiae tanquam lex particularis ecclesiastica, ex parte Status tanquam jus et statutum civile. Inde patet quaenam particularia ipsis officia et jura obveniant <sup>1</sup>.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Vide Card. Gennari (Consult. canon., I, p. 10 sqq.). — Doctissimus auctor quamvis rem disputatam decidere noluerit, haec tamen scribit: «Le concordat en effet... n'est autre chose qu'un privilège accordé par le Souverain Pontife pour une région déterminée au souverain de ce pays et à ses sujets, etc... » (p. 10). — Confer etiam quae habet Dr. Eichmann (Lehrbuch des Kirchenrechts, p. 61, 62).

### TRACTATUS II

# De fontibus exsistendi juris canonici

Scriptores: S. Thomas, Summa theol. 1, 2, q, 90 sqq.: S. Alphonsus, Theol. mor. L. I'n. 90 sqq. (ed. Gaudé, p. 70) cum Append. II: de privilegiis (Gaudé, p. 187); Homo Apost." II, c. 1 sqq.; Suarez, de legibus, L. I sqq., praesertim, L. IV (ed. Vivès, Ivol. 5); Reiffenstuel; jus can. universum, L. I, T. 1, n. 22 sqq.; Wernz, I, n. 89 sqq.; Aichner-Friedle, § 207 sqq.; Maroto, I, n. 477 sqq.; Marc-Gestermann, I, n. 140 sqq.; Prümmer, Theol. mor., I. n. 141 sqq.; Lehmkuhl, Theol. mor. (11 ed.), I, n. 240 sqq.; Vermeersch-Creusen, Epitome, I, n. 26 sqq.; Aertnys-Damen, I, n.127 sqq.; Bargilliat, I, n. 63 sqq.; Laurentius, n. 370 sqq.; Blat, I, n. 58 sqq.; Leitner, I, p. 35 sqq; Guidus Cocchi, I, n. 44 sqq.; Toso, ad Codicem juris can. commentaria minora, I, p. 25 sqq.; Vermeersch, Theol. moralis principia, I, n. 155 sqq.

30. — Principia exsistendi juris canonici objective recensentur duo a Magistro Gratiano, cum dicat in celebrato suo Decreto: « Omne autem jus legibus et moribus constat. Lex est constitutio scripta. Consuetudo autem est jus quoddam moribus institutum, quod pro lege suscipitur cum deficit lex » (D. I, c. 2, 3 et 5). Ex his perantiquae jurisprudentiae principiis novus quoque Codex suam eduxit primi libri partitionem; agit nempe primo de legibus ecclesiasticis in se spectatis (Tit. I), deinde vero de consuetudine (Tit. II).

Sed non tantum leges, quatenus objective jus constituunt, emanant a voluntate legifera aliqua; verum etiam ii omnes qui veri aestimantur legislatores, possunt sub determinata forma edere rescripta ad particularem consultationem pertinentia, quae nec necessario nec directe sint ordinata ad bonum commune veluti leges presse dictae. Deinde a legislatore non paucae facultates praeter vel contra jus commune aliquibus tribui solent; hoc autem si fiat per modum legis privatae, privilegium vocatur, si per modum relaxationis legis in quibusdam casibus et transeunter, ut aiunt, fieri contingat, appellatur dispensatio. Inde est cur Codex statim titulos addat de rescriptis, de privilegiis et de dispensationibus.

Integer igitur tractatus hic capitibus constat quinque : a) de legibus ; b) de consuetudine ; c) de rescriptis ; d) de privilegiis ; e) de dispensationibus. De singulis autem concisis dicemus verbis.

#### CAPUT I

# De legibus ecclesiasticis.

Constat apud omnes catholicos viros, definitionibusque dogmaticis ac constanti Ecclesiae traditione est probatum necnon Syllabo Pii P. IX et recentissima Constitutione Benedicti XV « Providentissima » confirmatum, Ecclesiam verum esse regnum spirituale et supernaturale cui Christus Dominus potestatem dedit legiferam, a potestate civili plane independentem <sup>1</sup>. Jure utique divino competit Ecclesiae potestas leges proprias condendi, quibus se submittere tenentur quicumque veniant sub nomine christianorum et fidelium; quare solemniter pronunciat Tridentina Synodus (sess. 7, c. 8): « Si quis dixerit baptizatos liberos esse ab omnibus sanctae Ecclesiae praeceptis quae vel scripta vel tradita sunt, ita ut ea observare non teneantur nisi se sua sponte illis submittere voluerint, anathema sit. »

Apertissime haec doctrina de legifera Ecclesiae potestate in Sacra quoque continetur Scriptura, et quidem cum dixit Christus Petro: « Tibi dabo claves regni coelorum; et quodcumque ligaveris super terram, erit ligatum et in coelis, et quodcumque solveris super terram, erit solutum et in coelis (Matth., 16, 19). » Idipsum autem omnibus deinde concessit Apostolis, ut habemus ex Matth., 18, 18: « Amen dico vobis, quaecumque alligaveritis super terram erunt ligata et in coelis », etc. Verba quibus usus est Dominus Jesus: « ligare, solvere, claves regni coelorum », potestatem quoque includunt leges ferendi in ea societate quam condidit Christus, nempe in Ecclesia. Ita rem intellexerunt Apostoli, ut apparet ex Actis Apost. (c. 15, 28), ex Epistolis S. Pauli ad Corinthios (I, 11, 2), ad Thessal. (I, 4, 2), ad Timotheum (I, 3, 2 et 6), etc. Quam interpretationem tota traditio constansque Ecclesiae praxis probarunt.

Ceterum cum Ecclesia, uti probavimus, sit societas perfecta planeque independens in rebus suis, legiferam quoque habere debebit potestatem <sup>2</sup>.

Tractando autem de ecclesiasticis legibus hunc sequemur ordinem:

- 1) Trademus definitionem ac divisionem legum ecclesiasticarum, praemittendo notiones de lege in genere.
  - 2) Agemus : de objecto et forma legum canonicarum ;
  - 3) De subjecto activo potestatis legiferae, scil. de auctore legum;
  - 4) De subjectivo passivo seu subditis legum;

 $<sup>^1</sup>$  Vide etiam Concilium Vaticanum, sess. 4, c. 3. — In Syllabo confer propositiones 19, 20, 41, 42. Ex auctoribus praesertim Bellarminus in tertia controversia generali : de S. Pontifice, L. 4, hanc quaestionem fusius tractavit; deinde Wernz, I, n. 90; Bargilliat, I, n. 63, Cocchi, I, n. 44 sq., etc. —  $^2$  Cf. Huguenin-  $4\,\mathrm{arc},\ n.$  50 sqq.; Bargilliat, I, n. 63, etc.

- 5) De effectibus legum;
- 6) De interpretatione ac cessatione legum.

Sex igitur his articulis absolvetur quaestio de legibus, quae ab omnibus etiam moralistis fuse tractatur.

#### ARTICULUS I. AND ARTICULUS I.

### De notione et divisione legum ecclesiasticarum.

31. — I) Notio legum. — Vocis: lex, si inquiramus definitionem, varias quidem inveniemus apud auctores etymologias ad hoc nomen spectantes. Dicit S. Thomas (1. 2. q. 90, 1 in corpore): « Dicitur enim lex a ligando, quia obligat ad agendum. » Sed deinde articulo 4 (ad 3) Aquinas haec habet: « Isidorus dicit in 5 Etymologiarum, c. 3 et l. 2, c. 10, quod lex a legendo vocata est, quia scripta est. »

Suarez de variis significationibus vocis « lex » disserens, haec pronunciat (L. 1, c. 2, n. 9): « Putat enim (Thomas) a ligando sumptam esse (etymologiam), quia proprius effectus legis est ligare seu obligare. Isídorus autem a legendo putat legem esse dictam, quod inde colligit, quia lex debet esse scripta, et ideo legenda est... sed oportet legendi verbum ad interiorem lectionem, seu recogitationem ampliare, ut notavit Alensis...; huic etymologiae consonat nomen hebraicum, quo lex tora dicitur, id est instructio. Alii denique legem dictam esse putant ab eligendo, vel quia cum magna et prudenti electione ferenda sit; vel quod unicuique ostendat quid eligendum sit...; sic Augustinus in quaestionibus ex novo Testamento... Cicero vero (l. 1 de legibus) a legendo dictam esse declarat : Quia nos, inquit, delectus vim in lege ponimus, sicut Graeci (ait) legem vocant nomon, a tribuendo unicuique quod suum est, quia lex debet esse justa; unde alii derivant legem ab eo quod legitime actiones humanas moderatur, ut refert Turrecremata... Itaque hae omnes etymologiae aliquid explicant quod vere convenit legi: unde vero vox derivata sit, incertum est et parum refert ».

Ad definitionem realem quod attinet, multiplex proferri solet; notior est illa quam tradit *D. Thomas* et quam potius tanquam legis descriptionem accipimus. « Lex, ait (1. 2. q. 90, a. 1 in corp.) quaedam regula est et mensura actuum, secundum quam inducitur aliquis ad agendum vel ab agendo retrahitur. » De ea autem dicit Suarez (l. c. c. 1, n. 1): nimis lata et generalis videtur 1.

Altera legis notio ab *Aquinate* prolata celeberrima est et ab omnibus probatur: « Nihil est aliud, sic ipse (1. 2. q. 90, a. 4 in corp.), quam quaedam rationis ordinatio ad bonum commune, ab eo qui curam communitatis habet promulgata. »

 $<sup>^{\</sup>rm 1}$  Nec D. Thomas hanc definitionem tanquam completam proponere vult, ut apparet ex articulo 4 (in corpore).

S. Alphonsus (Theol. mor., L. 1, n. 90; Homo Apost., II, n. 1), dum sequitur Busembaum, eam legis definitionem seligit quam olim cl. Reiffenstuel (I, T. 1, n. 23) proposuerat: « Lex est recta agendorum ratio a publica potestate communitati denuntiata, cum voluntate eam perpetuo obligandi ad aliquid agendum vel omittendum 1. »

Hae definitiones si legi ecclesiasticae applicentur, sic sonant: « Leges canonicae sunt ordinationes rationis ad bonum commune Ecclesiae ab eo qui jurisdictione curam ipsius habet, promulgatae » (Blat, I, n. 58); vel uti habent Aichner-Friedle cum Maroto (I, n. 179): « Sunt ordinationes stabiles superioris ecclesiastici competentis fidelibus modo obligatorio impositae. »

Quamvis fortasse perpetuitas proprie dicta non sit absolute necessaria ad rationem legis <sup>2</sup>, attamen firmitas aliqua specialis seu stabilitas omnino requiritur, ut sit lex; transeuntes ordinationes vocantur etiam: praecepta communia, statuta, edicta, decreta, etc. Imo juxta plures auctores, maxime antiquiores, ut refert Maroto (n. 180), lex est ordinatio perpetua, quae nonnisi a legitimo Superiore potest revocari aut cessat ab intrinseco <sup>3</sup>.

### II) Divisio legum canonicarum.

Ratione objecti possunt leges dividi in affirmativas et in negativas, prout jubent ponere actum aut ipsum omitti.

Ratione subjecti in Constitutiones Apostolicas quae solemniori quoque modo emanant a SS. Pontificibus, in Decretales quae eduntur ad alterius supplicationem pro interpretatione juris communis, in « Motu proprio » quae ad nullius instantiam publicantur, in Encyclicas quae in persona Ordinariorum ad plures mittuntur Ecclesias, etc.; — et in Decreta Conciliorum seu S. Romanarum Congregationum; — deinde in statuta aliarum auctoritatum inferiorum quibus potestas legislativa competit, v. g. conciliorum provincialium, etc. 4.

Ratione formae distinguuntur praesertim bullae quae sunt solemnissimae litterae apostolicae sub plumbo datae pro re maximi momenti; praeterea brevia, quae minus sunt solemnia nec dantur sub plumbo sed sub annulo piscatoris, etc. <sup>5</sup>.

Ratione effectus discernuntur in leges praescribentes, permit-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Hanc definitionem optime deinde explicat Reiffenstuel per partes (n. 29 sqq.). — 
<sup>2</sup> Maroto citans Génicot-Salsmans (I, n. 180); item Vermeersch-Creusen, Epitome, I, n. 43. — 
<sup>3</sup> Praeceptum est dictamen efficax seu jussum conscientiae a competente superiore singulis aut in casu particulari datum. Perpetuitate caret de se, nec requiritur in praecipiente ulla potestas legifera. — Consilium, monitum, adhortatio etc., obligationem prepriedictam non imponunt. — 
<sup>4</sup> Cf. Vermeersch-Creusen, Epitome, I, n. 28 sqq. — 
<sup>5</sup> Prümmer, Manuale, q. 49; Bargilliat, I, n. 477; Maroto, I, n. 377, etc.

tentes, prohibentes et poenales. Leges prohibentes quae etiam vetantes nuncupantur, subdividi solent in simpliciter vetantes aliquem actum tanquam illicitum, et in irritantes actum tanquam invalidum. Juxta c. 11 ad irritandum aut inhabilitandum omnino requiritur ut id « expresse vel aequivalenter » statuatur. Nonnunquam nisi per sententiam judicis irritantur actus legibus contrarii. — Leges vero poenales duplicis generis esse possunt : sunt enim quae ad culpam simul et poenam obligant, aliae vero ad solam poenam subeundam adigunt et vocantur : mere poenales. Vix in Ecclesia conduntur leges mere poenales ; attamen aliquorum ordinum et institutorum religiosorum regulae continent statuta mere poenalia 1.

Ratione extensionis habentur leges territoriales quae afficiunt territorium et personales quae afficiunt directe personas ipsas independenter a territorio. Deinde etiam sub hoc respectu dantur leges universales, quae directe ad omnes diriguntur, et particulares quae juxta mentem Codicis conduntur pro particulari territorio, ita ut respiciant non universae Ecclesiae personas, sed personas alicujus determinati territorii <sup>2</sup>. Leges autem tum universales tum particulares possunt esse sive territoriales sive personales <sup>3</sup>. Recensentur demum leges generales quae ad omnes Ecclesiae fideles spectant, speciales quibus genus tantum aliquod personarum seu coetus determinatus subjicitur, tandem singulares quae exceptiones a jure communi per modum legis continent, ut sunt privilegia de quibus fuse dicemus <sup>4</sup>.

#### ARTICULUS II.

# De objecto et forma legum canonicarum.

- 32. Objectum legis omne id est ad quod ambitus potestatis legiferae Ecclesiae se extendit. Forma autem hic intelligitur actus quo leges vim acquirunt intrinsecam.
  - I) De objecto seu materia legum ecclesiasticarum.

Quae ad finem Ecclesiae rite attingendum necessaria sunt, possunt quoque objectum esse legum canonicarum, modo sint de materia honesta et justa, possibili et utili. Objectum igitur directum

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Vide S. Alphonsum, Theol. mor., L. 4, n. 145, 147; Suarez, I, L. 5, c. 2, etc. — An dentur leges ecclesiasticae pure poenales explicat Marc-Gestermann, I, n. 183. — <sup>2</sup> Can. 13 et 14; Maroto, I, n. 24 et 199. — <sup>3</sup> Maroto, n. 183. — <sup>4</sup> Cf. Wernz, I, n. 89; Maroto, n. 24.

harum legum est id quod ad finem spiritualem Ecclesiae pertinet aut proxime cum ipso cohaeret; objectum vero *indirectum* sunt etiam res temporales vel mixtae, quatenus jus Ecclesiae ad eas se extendit.

Actus heroici non possunt ordinarie nec per se praescribi legibus Ecclesiae, nisi bonum commune id exigat <sup>2</sup>.

Actus interni indirecte saltem attinguntur ab Ecclesia si connectantur necessario cum externis. Quare a P. Alexandro VII haec damnata fuit propositio (55): « Quis praecepto paschali satisfacit etiam sacrilega communione. » Certum deinde est Ecclesiam posse suis legibus circumscribere et determinare directe actus externos occultos, ut ex nevo Codice patet.

Circa actus mere internos magna exsurgit difficultas, dissentiuntque auctores. Vi solius jurisdictionis, ni fallimur, nequeunt actus isti directe in foro externo praescribi aut prohiberi a legislatore humano. Dicit enim Innocentius P. III (c. 34 de simonia X L., 5, 3): «Nobis datum est de manifestis tantummodo judicare. » Porro potestas judicialis et potestas legifera eodem ordine in eadem objecta se extendunt; quare harum neutra videtur in actus mere internos posse exerceri.

Haec est etiam sententia gravissimorum theologorum, imprimis D. Thomae (1. 2. q. 91, a. 4 in corp.), S. Alphonsi (Theol. mor., I, n. 100; Homo Apost., II, 17), Benedicti XIV, Suarezii, Caietani, De Lugo, Salmantic. Wernz, Vermeersch-Creusen, Bargilliat, etc. Equidem plures auctores maxime recentiores opponunt, inter quos citantur a Maroto: Ballerini, Bouquillon, Noldin (I, n. 185, d), sed ipse Maroto fatetur contrariam sententiam « communiter » a theologis et canonistis teneri (nota 2). Probe tamen nota, Ecclesiam bene posse in rebus ad fidem et doctrinam pertinentibus exigere assensum non tantum externum, verum etiam internum, ut ex pluribus ecclesiasticis testimoniis id est certissimum 3. Patet demum Ecclesiam in foro suo interno etiam de internis judicare, quare recto sensu intelligi debet vulgare adagium: Ecclesia de internis non judicat 4.

### II) De forma et promulgatione legum canonicarum.

Forma legum distinguitur hic duplex : externa et interna ; requiritur etiam promulgatio ut lex vim obligandi habeat. Inde tria haec oportebit distinguere :

A) Forma externa seu extrinseca legum consistit in signis aut verbis satis expressis, quibus voluntas legislatoris possit sufficienter innotescere. Praeter hanc formam, natura rei inditam, nulla alia solemnior requiritur. Attamen legislatores inferiores nonnunquam talem patientur necessitatem propter jus positivum, quando

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Cf. Wernz, I, n. 96. — <sup>2</sup> Marc-Gestermann, I, n. 154; Wernz, l. c. — <sup>3</sup> Cf. Billot, de Eccles. II, th. 22, ad quem remittit Marc-Gestermann, I, n. 156. — <sup>4</sup> Bargilliat, n. 67.

ad scripturam tenentur certis modis habendam, stemmate obsignatam aut sigillo 1.

- B) Forma interna legum est intentio legislatoris, seu seria ejus voluntas imponendi subditis obligationem aliquam in ordine ad rem ipsam vel ejus modum. Efficax illa voluntas omnino requiritur in quolibet actu legislatoris, ita ut saltem radicitus et ex parte dicenda sit necessaria.
- C) Promulgatio demum legis debet haberi, quia secus omni vi obligandi destitueretur lex materialiter sumpta. Pertinet promulgatio ad ipsam essentiam legis, ita ut lex non promulgata revera non sit lex. Quare legimus in canone 8, § 1: « Leges instituuntur cum promulgantur » ². Dicere possumus ordinationem legislatoris ad bonum commune habitam, non esse, priusquam promulgetur, nisi legem in actu primo; fit autem lex in actu secundo, tunc cum promulgatur ³. Concludere nobis licebit, legem non constitui in suo esse, ut aiunt, formali nisi per promulgationem ⁴.

Equidem contradicit *Bouix* (de curia, p. 308) contenditque quaestionem de necessitate promulgationis esse saltem controversam, imo, sic ait, « sententiam quae negat promulgationem esse essentialiter requisitam ad legem, tanquam veram et certam esse praeferendam, cum sententiae affirmanti omnis probabilitas adempta sit ». Sed hac in re juxta Wernz (I, n. 100), cl. canonista Bouix opinionem tuetur fere ab omnibus doctoribus duce S. Thoma *rejectam*, atque solidis rationibus minime comprobatam. Canon deinde quem citavimus (8, § 1), immensum sane pondus affert sententiae affirmanti.

Est autem promulgatio: publica denuntiatio legis facta communitati auctoritate illius qui communitatis habet curam. Valde differt a divulgatione legis; per hanc enim notitia legis jam promulgatae latius diffunditur in populum, et de ipsa facile potest intelligi principium jure receptum: Ignorantia facti non juris excusat. Nonne in Codice legimus (c. 16, § 1): « Nulla ignorantia legum irritantium aut inhabilitantium ab eisdem excusat, nisi aliud expresse dicatur »? Post aliquod enim tempus divulgatio legis praesumitur facta 5. Hic effectus quo securius obtineatur, introducta est vacatio legis, scilicet status intermedius inter promulgationem legis et necessitatem observandi legem. Notum est leges ab Apostolica Sede latas promulgari per editionem in Actorum Apost. Sedis commentario officiali, ut constat ex canone 9. Talis autem

¹ Vide Wernz, I, n. 99. — ² Haec verba desumpta sunt ex Decreto Gratiani, B. 4, c. 3. — ³ Marc-Gestermann, n. 137; Wernz, I, n. 100; Bargilliat, n. 76. — ⁴ Ita Bargilliat (I, n. 76); « Promulgatio, ait, necessaria est, ut lex constituatur in suo esse formali. » Idque demonstrat ex Aquinate (1. 2. q. 90, a. 4). — ⁵ Of. canonem 16, § 2: « Ignorantia vel error circa legem aut poenam aut circa factum proprium... generatim non praesumitur. »

lex quamvis sit promulgata, non obligat tamen ordinarie nisi post tres menses propter specialem dispositionem legislatoris quam eodem canone expressit. Haec suspensio effectus legis jam promulgatae, quae apte vacatio legis appellatur, non habet locum pro legibus episcopalibus nec pro legibus inferiorum praelatorum, ut id expresse a canone 335, § 2, declaratur.

Modus promulgationis nullus de se requiritur determinatus ; sufficit ut lex communitati proponatur *hoc vel illo modo*, quo mediate vel immediate, simul vel successive, ad omnium moraliter possit devenire notitiam <sup>1</sup>.

#### ARTICULUS III.

De subjecto activo potestatis legiferae seu de auctore legum.

- 33. Inter eos qui potestate pollent leges condendi in Ecclesia Dei, aliqui leges ferre possunt pro tota Ecclesia, jus ergo universale habent; alii vero jure tantum restricto gaudent pro certis territoriis aut personis. De utrisque singillatim agemus.
  - I) Jus universale leges ferendi in totam Ecclesiam competit:
- a) Summo Pontifici ex ipsa institutione primatus divinitus facta, ut patet ex Constit. « Pastor Acternus » Concilii Vaticani (c. 3) et ex c. 218, § 1, quo asseritur, Romanum Pontificem habere supremam et plenam potestatem jurisdictionis in universam Ecclesiam, in iis quoque quae ad disciplinam et regimen pertinent. Talis jurisdictio esse nequit sine potestate leges instituendi earumque ope conscientiam fidelium ligandi.
- b) Eamdem potestatem legiferam habent Concilia oecumenica cum Romano Pontifice adunata ab ipsoque confirmata. Id manifestum est ex c. 222, § 1 et 2, c. 228, § 1 ².
- c) Variis deinde Congregationibus Romanis aut Tribunalibus aliquid suae potestatis tribuere solet S. Pontifex ad decreta condenda et etiam leges ferendas, ita tamen ut nihil extraordinarium vel grave inconsulto Papa edatur, generatimque gratiae ac resolutiones pontificia approbatione insigniantur (c. 244, § 1 et 2). Non potest S. Pontifex absolute ipsis delegare universalem suam legiferam potestatem, nec de facto id unquam fecit 3.

¹ Olim Constitutiones SS. Pontificum ad celebriores mittebantur Universitates; leges autem Romae affigebantur valvis magnarum Basilicarum Petri et Pauli, S. Joannis Lateranensis, etc. Deinde vim acquirebant obligandi juxta usum et probatam doctrinam auctorum (cf. praesertim S. Alphonsum, Theol. mor., L. 1, n. 96 et 106; Wernz, I, n. 100 et 101; Maroto, I, n. 189 sq. et 191, 192.— ² Vide Wernz, I, n. 92; Vermeersch-Creusen, Epitome, I, n. 48; Cocchi, I, n. 49.— ³ Cf. etiam canonem 241, Constitutionem: Vacante Sede

- II) Jus restrictum edendi leges pro regione quadam particulari sibi subdita aut personis determinatis imprimis habent :
- a) Legati Romani Pontificis, in provinciis sibi subditis (c. 268, § 1 et 2).
- b) Concilia plenaria et provincialia, pro territoriis suis respectivis (c. 291, § 2). Synodi vero dioecesanae non habent hanc potestatem nisi ratione Episcopi qui solus est legislator (c. 362).
- c) Patriarchae, Primates, Metropolitae in suis provinciis ac territoriis; episcopi vero residentiales, etiam extra synodum, in suis dioecesibus (c. 335, 329, 334, § 1).
- d) Ecclesiae cathedralis capitulum, quoties et quamdiu sede vacante legitime jurisdictionem ordinariam retinet (non ultra 8 dies juxta c. 432, § 1). Nihil tamen poterit innovare <sup>1</sup>.
- e) Vicarius capitularis leges ferre valebit de his tantum in quibus ordinaria ipsi competit jurisdictio, exceptis his quae in jure manifesto prohibentur (c. 435, § 1; 437, 455, § 2).
- f) Omnes demum personae morales aut physicae quibus a S. Sede aut a jure potestas quasi episcopalis in foro externo collata est, ut sunt vicarii et praefecti apostolici, abbates et praelati nullius, capitula Ordinum religiosorum et plurium Congregationum clericalium exemptarum quibus talis data est potestas, ut suo loco dicemus <sup>2</sup>.

In specie notare oportet, Superiores Majores Religionum clericalium exemptarum, itemque Abbates monasteriorum sui juris venire quidem sub nomine Ordinariorum (c. 198, § 1), atvero nonnisi intra ambitum Constitutionum a S. Sede approbatarum et juxta usum legitimum leges posse condere aut ordinationes vim legum habentes 3.

#### ARTICULUS IV.

### De subjecto passivo seu de subditis legum.

34. — Inquirimus quisnam subditus sit legum canonicarum, seu « subjectum passivum potestatis legiferae ». Porro vel negative vel positive potest haec quaestio considerari, et quidem quoad partem positivam tum in genere tum in specie. Inde triplex divisio hujus articuli.

Apost. — Cocchi (l. c.) ait : « Vacante Sede Apost. nemo potest leges generales condere, neque Collegium Cardinalium neque Concilium generale.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Canon 431, § 1; cf. Wernz, n. 94; Marc-Gestermann, n. 145; Vermeersch-Creusen, l. c., n. 48. — <sup>2</sup> Vide canonem 323, § 1; 294, § 1; Wernz, I, n. 94, III; Laurentius, n. 370. — <sup>8</sup> Exempla apud Vermeersch-Creusen (Epitome, I, n. 48, 6).

1) Negative si rem consideres, dices cum Codice juris (c. 12) '« legibus mere ecclesiasticis non teneri, qui baptismum non receperunt, nec baptizatos qui sufficienti rationis usu non gaudent (amentes), nec qui, licet rationis usum assecuti, septimum aetatis annum nondum expleverunt, nisi aliud jure expresse caveatur ». Quare nec idololatres nec mahumetani nec judaei nec catechumeni de se adstringuntur legibus Ecclesiae, nec habitualiter amentes. nec impuberes ante septennium completum, excipe si agitur de annua confessione juxta c. 906, etc., ut suo loco dicemus. Nec tenentur ipsi legislatores quoad vim coactivam legum : tenentur tamen quoad vim directivam et ratione legis naturalis, ut ait Vermeersch-Creusen (I, n. 49), « quae hunc ordinem sancit ut pars concordet cum toto, et caput cum membris ». Id locum habet, cum agitur de legislatoribus singularibus, quamvis aliqui auctores 1 adhuc severius judicent; cum autem legislativa potestas pluribus est communis, quilibet absolute vi legis positivae ad ejus observantiam adstringitur, sicut ceteri 2.

Haeretici autem et schismatici de se ad leges tenentur, modo valide baptismum receperint 3; nulla enim lege positiva eximuntur a praescriptis Ecclesiae, nisi tamen agatur de matrimoniis contrahendis. De his quippe valet canon 1099, § 2: « Acatholici sive baptizati sive non baptizati, si inter se contrahant, nullibi tenentur ad catholicam matrimonii formam servandam. » Ratio praecipua horum decisorum fundatur in c. 87, ubi Codex declarat sine ulla exceptione generale principium: « Baptismate homo constituitur in Ecclesia Christi persona cum omnibus christianorum juribus et officiis. » Quare non satis probabilis videtur in se opinio eorum qui excipiunt haereticos et schismaticos ab obligatione quarumdam legum sanctificationem animarum directe spectantium. Nulla quidem ab istis incurritur culpa moralis, propter ignorantiam legis et bonam fidem subjectivam 4.

II) Positive et in genere tum ad leges universales tum ad leges particulares habendus est respectus. Legibus universalibus subditi sunt omnes christifideles toto orbe degentes, si pro materiae exigentia ad eos quoque spectet suprema legislatoris voluntas. Hoc clare eruitur ex canone 13, § 1.

Legibus autem particularibus, quae scilicet non totam afficiunt Ecclesiam sed aliquod tantum territorium vel personas alicujus territorii, ii censentur subjecti qui de territorio sunt et simul com-

<sup>\*\*</sup>Hos refert Aertnys-Damen, I, n. 146. — \* Cf. S. Alphonsum, L. 1, n. 154; Wernz, n. 106; Marc-Gestermann, n. 209; Bargilliat, n. 70. — \* Juxta Génicot-Salsmans, I, n. 111, non desunt auctores qui existiment Ecclesiam nolle urgere leges de festis et jejuniis, erga eos qui in secta jam dudum constituta infeliciter nascantur. Ipse addit: « Codex rem non dirimit. »— \* Cf. Wernz, I, n. 103; Aertnys-Damen, I, n. 148; Vermeersch-Creusen, I, n. 50, etc. — Bargilliat (n. 70) mitiorem tenet partem.

morantur in territorio, non vero alii. Sic enim rem declarat c. 13, § 2: « Legibus conditis pro peculiari territorio ii subjiciuntur pro quibus latae sunt quique ibidem domicilium vel quasi-domicilium habent et simul actu commorantur. » Ratio videtur esse, quia in his jurisdictio ad territorium limitatur, et mediante illo, attingit subditos territorii, ut aestimant Wernz (n. 105) et Bargilliat (n.72). Itaque in genere nonnisi eos afficient leges particulares, qui in ipso territorio actu degunt, ibique aut domicilium aut saltem quasidomicilium habent.

Duplex datur domicilium: paroeciale unum, dioecesanum alterum. Paroeciale est habitatio in aliqua paroecia vel quasi-paroecia cum intentione perpetuo ibi manendi, nisi quid inde avocet <sup>1</sup>; vel simpliciter factum commorationis per decennium habitae (c. 92, § 1). Dioecesanum est, cum non in paroecia vel quasi-paroecia aliquis suum domicilium habet, sed in dioecesi, vicariatu aut praefectura (c. 92, § 3): Qui alicubi domicilium habet, nomine venit « incolae ».

Duplex quoque datur quasi-domicilium: paroeciale nempe et dioecesanum; acquiritur commoratione in paroecia aut dioecesi cum animo ibi manendi saltem per majorem anni partem si nihil avocet, vel simpliciter per factum aliquod habitationis protractae ad majorem anni partem (c. 92, § 2). Elapsis 6 mensibus, jam adimpletur major pars anni <sup>2</sup>. Qui quasi-domicilium alicubi habet, vocatur in jure hodierno: advena <sup>3</sup>. Peregrinus autem est qui extra suum domicilium et quasi-domicilium versatur, dum illud retinet. Vagus, qui nullibi domicilium aut quasi-domicilium possidet (c. 91). De his ultimis speciali modo disseremus.

Amittuntur domicilium et quasi-domicilium discessione a loco cum animo non redeundi 4.

III) In specie agere debemus de exemptis, peregrinis et vagis ; inquirimus nempe an teneantur legibus?

Porro legibus juris communis utique tenentur hi omnes, modo non sint in territorio ubi viget indultum.

Exempti legibus particularibus quas in territorio ubi degunt episcopi tulerint, de se non tenentur ; indirecte vero ad eas servandas non semel adigentur ratione boni communis <sup>5</sup>. Nec desunt

¹ Marc-Gestermann, I, n. 203, II. — ² Acta S. Sedis, 34, p. 346; Marc-Gestermann, I, n. 203, III. — ² C. 91. — Olim advena ille dicebatur qui alicubi domicilium vel quasi-domicilium extra locum suae originis habebat. — ⁴ C. 95. — Exceptio datur pro uxoribus, amentibus, minoribus juxta c. 93. — ⁵ Wernz, I; n. 105 ; Génicot-Salsmans, I, n. 144.

casus jure statuti ubi etiam exempti jurisdictioni episcoporum subsunt.

Peregrini legibus territorii in quo versantur tenentur, quoties hae leges generales sint et in loco ipso obligent; deinde quoties de legibus quamvis particularibus agatur, quae ordini publico consulunt vel actuum solemnia determinant (c. 14, § 1, n. 2). Aliis legibus in territorio ubi peregrinantur non obligantur; quia, ait Wernz (n. 107), omnis lex ecclesiastica per se et ordinarie territorialis est. Nec legibus patircularibus sui territorii tenentur, quamdiu ab eo absunt, nisi hae leges expresse sint personales, vel earum transgressio noceat in proprio territorio, v. g. quoad legem residentiae (c. 14, § 1, n. 1).

Vagi, juxta canonem 14, § 2, nunc obligantur etiam legibus particularibus loci ubi sunt, a quibus olim eximebantur (Wernz, n. 107). Ratio haec esse videtur, quia proprius vagorum parochus aut Ordinarius est ipse parochus vel Ordinarius loci in quo actu commorantur (ex canone 94, § 2).

Quoad favores, nequeunt peregrini et vagi privilegiis patriae frui, cum haec non personalia sint  $^{1}$ .

#### ARTICULUS V.

### De effectibus legum canonicarum.

- 35. Datur effectus immediatus et essentialis legis et dantur etiam effectus mediati; de se autem, ut lex suum effectum producat, minime requiritur a parte subditorum acceptatio seu receptio. Itaque, triplici hac subdivisione instituta, loquemur de effectu primario et immediato legis, deinde de effectibus mediatis, et tertio de legis acceptatione.
- I) Essentialis omnis legis effectus hic est ut obligationem aliquam imponat in conscientia, quia lex est vinculum quoddam ordinis moralis <sup>2</sup>. Id expresse declarat Aquinas (1. 2. q. 96, a. 4 in corp.) inquirens « utrum lex humana imponat homini necessitatem in foro conscientiae »? Respondet : « Si quidem justae sint (leges), habent vim obligandi in foro conscientiae a lege aeterna, a qua derivantur. » Etiam leges irritantes ad hoc saltem obligant, ut

Wernz, I, n. 107; Marc-Gestermann, n. 204. — Huc pertinet proverbium; Si fueris Romae, romano vivito more; si fueris alibi, vivito sicut ibi. — 2 Vide Wernz, n. 109; Bargilliat, n. 81; Marc-Gestermann, n. 177; Vermeersch-Creusen, I, n. 36.

aliquis actum irritum non defendat tanquam validum; neque, si jure sit actus nullus, ille possit in conscientia haberi fons emolumentorum et jurium, ut ait Wernz (n. 110), maxime postquam intervenerit sententia declaratoria.

Leges aliquae vocantur simpliciter morales, quia ad culpam theologicam directe transgressores obstringunt. Aliae appellantur poenales, sive sint poenales mixtae, sive pure aut mere poenales 1; ad hoc saltem constringunt transgressores, ut solutio poenae fiat moraliter obligatoria, si poena imponitur. Plures autem illustres canonistae ut de Angelis (I, L. 1, 2, p. 53), Santi, Hergenröther et alii, negant dari leges ecclesiasticas mere poenales 2; sed jam supra innuimus, plures Regulas Ordinum religiosorum explicite non ad culpam sed ad poenam obligare. Equidem, ut recte notat Maroto (I, n. 221), in foro externo, quoad jus, saepe obligatio juridica absoluta erit; quare si talis lex violetur, aderit vera culpa juridica, cui vera poena etiam respondet. Sed obligatio in conscientia non erit absoluta; quia supposita transgressione legis mere poenalis, non inde directe exsurgit culpa moralis quoad rem (eam enim excludere vult legislator), attamen alia via, ratione poenae quam supponimus in conscientia impositam, adest quoque obligatio moralis, secus non esset vera lex 3. Nonnunquam ita statuitur obligatio ad poenam subeundam, ut intercedere oporteat sententiam aliquam judicis, idque maxime evenit in poenis ferendae sententiae. Si latae sententiae et privativa tantum sit poena (censurae, etc.), statim premet reum ; econtra, si positiva sit aut tali aequiparanda, nonnisi post sententiam declaratoriam criminis generatim urgebit obligatio 4.

Leges quae fundantur in praesumptione communis periculi, seu, ut loquitur Codex (c. 21), « ad praecavendum periculum generale », vere obligant et urgent, quamvis in casu particulari non sit periculum (de facto). Itaque v. gr. leges circa prohibitionem librorum vigent, etiamsi sciat aliquis se nullum ex istorum lectione passurum detrimentum. Secus dicendum, si de praesumptione tantum facti agitur; huic enim applicatur adagium: praesumptio cedit veri-

tati 5.

II) Praeter effectum hunc immediatum et essentialem, dantur quoque plures effectus mediati, qui a Suarezio (L. 1, c. 15, n. 2) et Wernz (n. 109) in quinque distinguuntur capita: 1) Praescriptio; 2) prohibitio; 3) permissio; 4) poena; 5) irritatio actus contrarii. De prioribus aut egimus aut postea dicemus; de legibus *irritantibus* pauca addere debemus.

Definiuntur leges irritantes communiter : illae leges quae decernunt actus quosdam nullius esse valoris, etsi aliter ex solo jure naturae aut ex generalibus principiis juris positivi hi essent validi <sup>6</sup>.

¹ Cf. D. Thomam, 2. 2. q. 189, a. 9 ad 2, etc. Lex non praesumi potest pure poenalis, sed id debet demonstrari sive ex ipsa declaratione legislatoris, sive ex consuetúdine legitima.

— ² Vide quae circa leges poenales dicit Reiffenstuel (L. 1, n. 221 sqq.). — ³ De quaestione illa praesertim olim disseruerunt Sanchez et Suarez, ac hodiedum Prümmer, A. Koch, Vermeersch, Biederlack, Maroto, etc. Rem etiam examini subjecimus in opere : de sacrae obedientiae virtute et voto (n. 58 et 124). Cf. « Nouvelle revue théologique », 1923, p. 122. — ⁴ Reiffenstuel, I, n. 197 sqq. — Theol. mor., II, D. 2, q. 4, n. 34. — ⁴ Marc-Gestermann, I, n. 192. — ⁶ Maroto, I, n. 222, etc.

Ad leges irritantes referri possunt leges inhabilitantes, quae reddunt quasdam personas incapaces ad actus determinatos valide efficiendos.

Eruendum autem est ex *ipsis verbis legis*, quisnam sit modus quo irritatio actus praescripta fuerit: utrum plenissime et *ipso jure*, an per rescissionem tantum et *post sententiam judicis*; utrum absolute et erga *omnes*, an conditionate et in gratiam *tantum alicujus*? Stricta obligatio omittendi actum ipso jure nullum tunc existit, cum actus invalide gestus evadit *turpis*, et per legem canonicam *directe* et *absolute* prohibetur; lex enim simul est irritans et prohibens <sup>1</sup>.

Leges simpliciter prohibentes actum reddunt quidem illicitum aut etiam rescindibilem, non vero invalidum; id enim proprium est legum irritantium et inhabilitantium, dummodo adsit conditio in c. 11 expressa: « Irritantes aut inhabilitantes eae tantum leges habendae sunt, quibus aut actum esse nullum aut inhabilem esse personam expresse vel aequivalenter statuitur. » Si occurrat dubium juris circa leges etiam irritantes aut inhabilitantes, nulla erit obligatio; si agatur de dubio facti, dispensare potest Ordinarius, dummodo sit de his legibus, ait c. 15, « in quibus Romanus Pontifex dispensare solet » ².

Quid autem erit sentiendum circa hos effectus legum, stante ignorantia ex parte transgressoris? — Distinguere oportet inter ignorantiam in foro externo et in foro interno. In foro externo, ut diximus, non praesumitur ignorantia legis vel poenae. Si tamen constet inculpabilem interne adfuisse ignorantiam, non imputatur violatio legis tanquam delictum ecclesiasticum (c. 2202, § 1). Si lex quidem non ignoretur, sed poena tantum sancita a jure, tunc dicendum erit ignorantiam solius poenae imputabilitatem delicti non tollere, sed aliquantum minuere. Itaque nonnunquam ab incurrendis censuris, etc., excusabit, ut suo loco dicemus (c. 2229, § 2 et 3). « Nulla autem ignorantia legum irritantium aut inhabilitantium ab eisdem excusat, nisi aliud expresse dicatur » ; sic pronuntiat severissime canon 16, § 1, et recte quidem, quia hae leges latae sunt ad tutandum praesertim bonum publicum, cui officere non debet privatorum ignorantia.

III) Ad effectus legis non necessario nec per se requiritur a parte subditorum acceptatio seu receptio, ut cum Suarezio (L. 3, c. 19) et aliis sapientissime statuit S. Alphonsus (I, n. 138), quem sequuntur etiam hodierni auctores: Wernz (n. 102), Bargilliat (n. 85), etc.

Necessitas enim talis acceptationis proveniret vel ex defectu potestatis in legislatore qui indigeret consensu subditorum ad leges

Wernz, I, n. 110; Marc-Gestermann, I, n. 185 sqq.; Cocchi, I, n. 65, b. — Cf. Maroto, I, n. 230; Vermeersch-Creusen, I, n. 74; Cocchi, I, n. 74. — Dubium juris versatur circa sensum quem habet aliqua lex, quando auctores v. g. non conveniunt quando dubitatur utrum exsistat talis lex, etc. In dubio facti non dubitatur de exsistentia legis, sed utrum id revera commissum fuerit cui applicanda est norma legis.

condendas, sed hoc in jure falsum esset; vel ex benignitate legislatoris, qui non vellet subditos suos obligare, nisi ipsi acceptent, at falso hoc supponeretur. Alia quippe est intentio legislatoris, qui saepius etiam determinat quandonam incipiat tempus obligationis. Ita ratiocinantur Suarez (L. 4, c. 16, n. 3) et Wernz (n. 102). S. Alphonsus breviter hanc adducit rationem (l. c. secunda sent.): « Quia praelati ecclesiastici non habent potestatem a populo ». Supposita ergo justitia legis, et haec debet praesumi, ipso facto oritur pro subditis obligatio acceptandi legem, ita ut peccent hi qui legem sufficienter promulgatam non observent. Hinc damnata fuit ab Alexandro VII propositio contraria (28): « Populus non peccat, etiamsi absque ulla causa non recipiat legem a principe promulgatam » 1.

Per accidens tamen fieri poterit, ut lex culpabiliter a subditis non acceptata, consuetudine paulatim ad abrogationem trahatur <sup>2</sup>. Non ex ipsa populi dissensione provenit hic effectus per accidens, sed vi desuetudinis. In jure autem canonico (c. 25, 27, 30) sine consensu aliquo auctoritatis non habet vim consuetudo; porro juxta c. 27, § 1 nunc requiruntur 40 anni ut praescriptio fiat contra legem. Videtur adhuc suffragari ratio quam legimus apud S. Alphonsum (n. 139), dicentem, principem nolle aliquos obligare ad observandum quod non est a majori et saniori parte populi receptum. Sed patet hic minus agi de legibus, ecclesiasticis quam de legibus civilibus, et casus est particularis qui quadamtenus ad epikeiam reduci poterit ex benigniori interpretatione legislatorum mentis.

#### ARTICULUS VI.

### De legum interpretatione et cessatione.

36. — Remanet ut dicamus de recta interpretatione legum ecclesiasticarum et de earum cessatione. Inde duplex habebitur sectio.

### § 1. DE INTERPRETATIONE LEGUM.

Interpretari nihil aliud est quam explicare sensum qui inhaeret alicui dicto aut scripto; sed variis modis aliqua interpretatio fieri solet. Itaque exponemus primo definitionem interpretationis legum, deinde varia interpretationis genera.

I) Definitio. — Sensu magis generali interpretatio est : explicatio seu explanatio sensus in lege aliqua contenti. Id maxime solet fiéri ab auctoribus in commentariis.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Ut refert Marc-Gestermann (I, n. 163), ita docuerant plures haud ignobiles theologi, inter quos Caietanus, Navarrus, Lessius. — <sup>2</sup> Wernz I, n. 102, nota 76; Bargilliat, n. 85, b, etc.

Sensu deinde magis restricto, quo non semel etiam accipitur, est explicatio sensus quodammodo dubii et subobscuri legis jam latae. Tunc distinguitur a simplici declaratione, quae est manifestatio sensus verborum legis in se clarae per alias voces aut sententias clariores.

Fieri poterit ut occurrant casus non praevisi a legislatore, ubi dubium exsurget an obligatio legis ad hos quoque se extendat. Exinde nonnunquam datur locus epikeiae, de qua jam superius diximus.

- II) Divisio. Triplex datur interpretatio ratione auctoritatis e qua procedit : authentica, usualis et doctrinalis. De quibus singulis agemus.
- a) Authentica est illa quae fit a legislatore aut ab ejus delegato aut a competente superiore (cf. can. 17, § 1). Haec interpretatio eamdem prorsus vim habet ac ipsa lex. Quodsi declaret tantum verba legis in se certa, nulla alia indiget promulgatione et retrotrahitur. Id etiam potest fieri propter dubium, ut aiunt <sup>1</sup>, subjectivum aliquorum, seu propter legem subjective dubiam; talis interpretatio authentica comprehensiva eos tenet ad quos dirigitur, dum alii obligantur propter legem sufficienter promulgatam et claram.

Quodsi legem aliquam restringat, vel extendat, vel objective dubiam authentice interpretetur, tunc lex de novo eget promulgatione et non retrotrahitur (c. 17, § 2). Si per modum sententiae judicialis detur aut rescripti in re peculiari, ligat tantum personas atque afficit tantum res pro quibus data est <sup>2</sup>.

- b) Usualis interpretatio ea dicitur quae legitima consuetudine inducitur. De hac generale illud viget principium (c. 29): « Consuetudo est optima legum interpres », modo non desint, conditiones requisitae a jure (cf. c. 25 sqq.), de quibus mox latius disseremus. Vim legis utique habet hujusmodi interpretatio, quando adjunctam habet praescriptionem legitimam, ut ait Cocchi (I, n. 76).
- c) Interpretatio doctrinalis est ea quae fit a peritis viris juxta normas jurisprudentiae. Majorem vel minorem acquirit vim juxta pondus et efficaciam rationum allatarum ; inde axioma : valet quantum valent rationes. Usuali interpretationi tunc tantum aequiparatur, quando communis et constans est doctorum sententia.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Cf. F. Claeys Bounaert, Nouv. revue theol. 1922, p. 267; Selecta capita Cod. j. c. n. 12. — <sup>2</sup> Pro decretis S. C. Rituum vide Marc-Gestermann, I, n. 169, 5. — De insertione in A. A. S., cf. Vermeersch-Creusen, n. 60.

Quomodo vero generatim facienda sit interpretatio legum, edocemur variis textibus juris canonici; et hi sunt quasi regulae recentes quae satis concordant cum antiquioribus « regulis juris » in Decretalibus Gregorii IX et in Libro Sexto contentis, vel cum « titulis : de significatione verborum » <sup>1</sup>. En praecipua capita :

- 1) Leges canonicae intelligendae sunt secundum propriam verborum significationem in textu et contextu consideratam; quae si dubia et obscura manserit, ad locos Codicis parallelos si qui sint, ad legis finem ac circumstantias et ad mentem legislatoris est recurrendum (c. 18; c. 49).
- 2) Si certa de re desit expressum praescriptum legis sive generalis sive particularis, norma sumenda est, nisi agatur de poenis applicandis, a legibus latis in similibus, a generalibus juris principiis cum aequitate canonica servatis, a stylo et praxi Curiae Romanae, a communi constantique sententia doctorum (c. 20).
- 3) In dubio de revocatione legis praeexsistentis, standum est pro lege; revocatio non praesumitur, sed in occurrente casu, leges posteriores ad priores trahendae sunt, et his quantum fieri possit, conciliandae (c. 23).
- 4) Stante autem lege posteriori, quid sentiendum erit de vi legis prioris? Oportebit distinguere in hoc casu. Etenim lex posterior obrogat priori, idque evenit cum expresse lex hoc edicat, aut sit illi priori directe contraria, aut totam de integro ordinet legis prioris materiam; at lex posterior generalis, si excipias praescriptiones peculiares de hac materia circa novum Codicem (c. 6, n. 1), nullatenus derogat locorum specialium et personarum singularium statutis, nisi aliud in ipsa lege generali posteriori expresse caveatur (c. 22).
- 5) Per novum Codicem ex peculiari dispositione canonis 6, omnes leges tum universales tum particulares oppositae abrogatae sunt. Leges vero quae ex veteri disciplina implicite assumptae fuerunt in novum jus, remanent intactae; si non explicite aut saltem implicite continentur in Codice, omnem vim obligandi amiserunt (n. 6). Leges omnes poenales juris veteris, si earum nulla mentio occurrit in novo Codice, abrogatae sunt (n. 5), dum leges quibus indulta et privilegia concessa sunt, integrae manent nisi expresse Codex aliter caveat (c. 4). In dubio num aliquod praescriptum Codicis discrepet cum veteri jure, a veteri jure non est recedendum (c. 6, n. 4).

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Titulus de verborum significatione invenitur tum in Decretalibus Gregorii IX, tum in Libro Sexto, tum in Clementinis et Extravagantibus.

Interpretatio legum saepe dicitur aut stricte aut late esse facienda, ita ut in primo casu coarctetur et in secundo casu dilatetur principiorum applicatio ususve verborum. Ne tamen unquam repugnet cum genuino sensu verborum vel manifesta intentione legislatoris satis in ipsis verbis contenta! Stricte autem interpretari oportet: a) leges odiosas, quae poenam statuunt, aut liberum jurium exercitium coarctant, aut exceptionem continent a lege (v. gr. per dispensationem a lege communi datam in commodum privatorum). Ita canon 19. — b) Strictam quoque interpretationem, in dubio, patientur rescripta, quae ad lites referuntur vel jura aliis quaesita laedunt, vel adversantur legi in commodum privatorum, vel demum impetrata fuerunt ad beneficii ecclesiastici assecutionem (c. 50),

Plura alia quae favores aut facultates continent, late erunt interpretanda juxta c. 50, et secundum « regulas juris », quae plurimum valent in hoc rerum genere. De his vero suo loco in specie agemus, tractatu sequenti, cum occurrent in Decretalibus Gregorii IX et Libro Sexto.

## § 2. DE CESSATIONE LEGUM ECCLESIASTICARUM.

- 37. Dari possunt causae sive extrinsecae sive intrinsecae quibus cessare dicuntur leges canonicae; quamvis enim leges, ut ostendimus, aliqua perpetuitate gaudeant, non sunt tamen aeternae <sup>1</sup>.
- I) Causae extrinsecae cessationis legum erunt aut ex parte legislatoris qui abrogat in toto aut in parte legem quam ipse vel decessor minoris parisve superioritatis condidit; aut ex promulgatione novae legis oppositae priori et clausulis necessariis rite munitae <sup>2</sup>; aut tandem ex consuetudine contraria legitime praescripta.
- II) Causae intrinsecae sunt ex parte legis, cessatio causae finalis seu finis, et ea mutatio conditionum legis ut haec fiat iniqua, impossibilis, prorsus inutilis aut nociva.

Cessante fine legis adaequate et totaliter etiam intrinsecus pro aliqua communitate, cessat ipsa lex <sup>3</sup>. Si non pro communitate, sed tamen pro privato aliquo totaliter finis legis cessat, tunc lex non desinit esse; attamen locus dari potest epikeiae, quae est benignior alicujus legis interpretatio contra verba etiam clara legis, sed secundum mentem legislatoris quem supponimus rationabiliter exemisse quosdam casus e legis dispositione <sup>4</sup>.

Si finis legis non adaequate nec totaliter cessat, remanet ipsa lex. Ratio est, quia revera sufficit ille finis quem supponimus remanere, ut essentia alicujus legis adsit tanquam ordinationis rationis ad bonum commune, quemadmodum in definienda lege exposuimus.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Cf. Maroto, I, n. 180. — <sup>2</sup> Vide numero praecedenti. — Pro clausulis : Contrariis quibuscumque non obstantibus, etc., vide Maroto, n. 246; Cocchi, I, n. 78. — <sup>3</sup> Cf. Maroto, I, n. 245; Leitner, I, p. 42; Wernz, n. 117, etc. — <sup>4</sup> Suarez, L. 6, c. 6, 7; Cocchi, I, n. 80.

#### CAPUT II

#### De consuetudine.

- 38. Dictum est hucusque de lege scripta, nunc aliqua addenda sunt de consuetudine, quae dicitur lex non scripta. Praemittimus definitionem ac divisionem, postea agemus de conditionibus ejus, demum de modo quo cessat.
- I) Definitio ac Divisio. Plerique theologorum agnoscunt aliquam consuetudinem facti seu materialem, et aliquam consuetudinem juris seu formalem <sup>1</sup>. Quandoque, ut recte notat Vermeersch-Creusen (I, n. 85), consuetudo facti seu frequens agendi modus, parit consuetudinem ut rem juris.

Consuetudo juris sensu proprio est jus non scriptum diuturnis populi moribus de consensu aliquo legislatoris introductum. Canon 25 de consuetudine affirmat, eam in Ecclesia vim legis non obtinere nisi de consensu competentis Superioris ecclesiastici. Id etiam asserit S. Alphonsus in genere de consuetudine legitima vim legis habente <sup>2</sup>.

Dividitur consuetudo: a) ratione modi quo se habet ad legem scriptam, in consuetudinem secundum, praeter et contra legem. In primo casu corroborat legem, in ultimo vero derogat legib) Ratione durationis in consuetudinem ordinariam et centenariam atque immemorabilem (c. 5 et 30). c) Ratione extensionis est vel generalis vel particularis.

- II) Conditiones. Quatuor praesertim recensentur conditiones:
- a) Ex parte Superioris requiritur consensus saltem generalis. Sufficit quoque consensus legalis; imo etiam tacitus pro abrogatione legis per viam conniventiae efficax reputatur ab auctoribus <sup>3</sup>.
- b) Ex parte subjecti necessaria declaratur ab ipso Codice (c. 26) communitas, quae legis ecclesiasticae saltem recipiendae capax » sit. Oportet deinde ut adsit intentio se obligandi vel consuetudinem introducendi ; praeterea ut actus, ad hunc finem scienter positi,

<sup>&</sup>quot;[Cf.:Brie, Gewohnheitsrecht, I, § 2, 18; Gennari, Cons. can., II, p., 254, Quest. can., II, p. 56 seqq.; Wernz, I, n. 485 sqq. — 2 L. 4, n. 407. — De jure consuetudinario romano vide Maroto, I, n. 252, p. 268, nota 4. — 3 Vermeersch-Creusen, I, n. 87. — Notandum est, ab Ecclesia plura tolerari, quae tamen minime ab ipsa approbantur, quando v. gr. Ecclesia silet ob timorem majoris mali.

sint per plures vices repetiti, uniformes, publici et a majori parte communitatis habiti.

- c) Ex parte objecti requiritur unice ut consuetudo sit rationabilis. Bona fides, ne ab initio quidem, necessaria est, ut recte asserit S. Alphonsus (Theol. mor., I, n. 107, II). Consuetudo autem facti quae in jure expresse reprobatur, non est rationabilis (c. 27, § 2); quare nequit esse legitima.
- d) Ex parte temporis requiritur diuturnitas congruens. Porro olim plurimi theologi quos refert S. Alphonsus (I, n. 107 et 139), censebant decem annos plerumque sufficere ad inducendam consuetudinem; nunc vero ex canone 27, quocum concordat c. 28, requiruntur 40 anni continui et completi. Imo pro consuetudine contra aliquam legem quae clausulam contineat futuras consuetudines prohibentem, centum exiguntur anni vel tempus immemorabile (c. 27, § 1).
- III) Cessat consuetudo eodem ferme modo quo desinit esse lex scripta, nempe vel ab intrinseco vel ab extrinseco.

Ab intrinseco cessat, cum fiat nociva aut irrationabilis.

Ab extrinseco cessat per aliam consuetudinem contrariam priori, vel per legem ipsi contrariam. Porro consuetudines centenariae aut immemorabiles a nulla lege revocantur, nisi de iis expressa occurrat mentio in lege (c. 30). Consuetudo particularis tollitur solum per contrariam legem particularem, non autem per legem generalem, nisi de ipsa in specie fiat mentio.

Sed peculiari aliqua ratione haec praescripsit *Codex novi juris* circa consuctudines hucusque in Ecclesia vigentes, quae contrariae videbantur novo juri (c. 5):

1) Consuetudines expresse a Codice reprobatae, quamvis sint centenariae aut immemorabiles, cessant nec amplius possunt introduci; sunt enim corruptelae juris.

2) Omnes consuetudines ordinariae quae Codici contrariae sunt, indistincte

suppressae habeantur, nisi aliud in jure ipso caveatur.

3) Consuetudines centenariae aut immemorabiles quae non expresse prohibentur in Codice, possunt sustineri, si Ordinarii pro locorum ac personarum adjunctis existiment eas prudenter submoveri non posse 1.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Maroto, I, n. 170; Vermeersch-Creusen, I, n. 93.

#### CAPUT III.

# De rescriptis.

- 39. Circa rescripta haec dicemus : a) De eorum notione ac definitione; b) de auctore et subjecto illorum; c) de valore rescripti; d) de rescripti interpretatione atque exsecutione; e) de cessatione rescriptorum.
- I) Notio et divisio. Venit hoc nomen a « re-scribere » et est responsum scriptum Papae vel S. Congregationis vel Ordinarii ad alicujus supplicationem aut relationem aut consultationem <sup>1</sup>.

Olim Romani Imperatores ad quaesita privatorum et magistratuum respondere scriptis consueverant, unde provenit haec vox. Deinde, saeculo jam IV, SS. Pontifices usi sunt rescriptis, praehabitis relationibus vel fidelium vel episcoporum. Sub Alexandro P. III († 1180) frequentior occurrit mentio eorum. Nunc ex canone 36, § 1 concludendum est, rescripta etiam ab Ordinariis posse concedi, cum id hactenus potius proprium esset Romani Pontificis. A fortiori idem est tenendum de sacris Romanis Congregationibus, quae nomine Papae agunt.

Divisio: a) Ratione objecti dantur rescripta gratiae, quibus favor conceditur ex liberalitate, vel quibus dispensatio vel privilegium inest; et rescripta justitiae quae ad definiendas controversias judiciales spectant. Possunt autem sub hoc respectu dari etiam rescripta mixta.

- b) Ex speciali relatione sua ad legem sunt rescripta vel secundum jus, vel praeter jus, vel contra jus.
- c) Ratione modi dantur rescripta sine clausula: motu proprio, quae dicuntur ad instantiam; et rescripta cum clausula: motu proprio, qua specialem acquirunt efficaciam<sup>2</sup>.
- d) Ratione formae habentur rescripta in « forma gratiosa », ut aiunt, seu gratiae factae, quando gratia jam est concessa ; et rescripta in « forma commissoria », quando concessio gratiae committitur Ordinario vel Superiori. Commissio autem haec erit aut necessaria aut libera, quod eruere licet ex canone 54 3.
- II) De auctore et subjecto rescriptorum. In genere ille capax est dandi rescripta, qui valet tanquam Superior leges condere. Papa plerumque rescripta concedit ministerio Sacrarum Congre-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Cf. Leitner, I, p. 46; Wernz, I, n. 149; Maroto, I, n. 278; Laurentius, n. 395, etc. — Cf. Maroto, I, n. 285; Vermeersch-Creusen, I, n. 115. — <sup>5</sup> Maroto, n. 278.

gationum et aliquorum Tribunalium aut Officiorum, maxime vero S. Poenitentiariae, Cancellariae Apostolicae et Secretariae Status <sup>1</sup>.

Rescriptum obtinere potest quicumque subditus exsistit legislatoris ecclesiastici rescribentis, sive sit actor sive sit reus, sive de viro agatur sive de femina, in omni causa ecclesiastica pro se vel pro altero, etiam ipso inscio.

Excipiuntur casus aliqui a jure determinati (c. 36, § 2), nempe : a) Excipiuntur excommunicati contra quos lata fuerat sententia declaratoria vel condemnatoria excommunicationis, nisi in ipso rescripto de ea mentio fiat (c. 2265, § 2). b) Personaliter interdicti, sub iisdem conditionibus (c. 2275), itemque suspensi ex c. 2283.

- III) De valore rescriptorum. Servandae sunt conditiones seu solemnitates sive *intrinsecae* sive *extrinsecae*, quae ad valorem actus faciunt. Quare de his speciatim loquendum est.
- A) Solemnitates intrinsecae spectant ad narrationem facti, ad supplicationem et ad partem dispositivam.
- 1) In narratione facti exponuntur objectum et causa supplicationis. Nititur autem principio hoc generali : « In omnibus rescriptis semper ipso facto conditio adest : si preces veritati nitantur » (c. 45). In rescriptis ad preces, quae conceduntur sub clausulis : motu proprio, omissiones quidem sanantur, at non omnes. Ita v. g. vitium obreptionis sanatur, modo falsa non sit causa finalis eaque unica proposita (c. 45). Nullum obreptionis vitium validitati dispensationis a minoribus impedimentis matrimonii obstare potest (c. 1054).
- 2) Ipsa supplicatio partem expositivam concludit, eodemque fulcitur principio: si preces *veritati* nitantur.
- 3) Conclusio seu pars dispositiva designat in specie et res concessas et conditiones concessionis cum aptis clausulis.

Defectus internus inficiens valorem rescripti poterit esse aut subreptio seu: reticentia veri, aut obreptio seu: insinuatio falsi. Ambo evenient vel propter dolum vel etiam propter ignorantiam et simplicitatem. Porro ex subreptione jam non invalidatur rescriptum, nisi ea omissa fuerint quae ex stylo Curiae ad validitatem sunt exprimenda. Stylus autem Curiae est modus quo juxta Constitutiones SS. Pontificum <sup>2</sup> aut alia praescripta juris aut etiam con-

¹ Wernz, I, n. 150. A Cancellaria Apostolica nonnunquam dantur rescripta in forma Bullae, aut Brevis aut simplicis epistolae (Cocchi, I, n. 103). — ² Ordo servandus a Curia Romana praescriptus est a Pio X in Constit. « Sapienti consilio ».

suetudinem legitimam, Curia ecclesiastica in expediendis negotiis agere solet.

Speciali ratione ex obreptione fit invalidum rescriptum, si nulla ex causis motivis propositis vera sit aut unica causa exposita fallat 2. Peculiaris deinde lata est prohibitio ne gratia ab una S. Congregatione vel Officio Romanae Curiae denegata, ab alia S. Congregatione vel Officio aut a loci Ordinario, etsi potestatem habente, concedatur sine assensu prioris, salvo jure S. Poenitentiariae pro foro interno (c. 43). Similis prohibitio viget in ordine ad gratiam denegatam alicui a suo proprio Ordinario. Si vult ab alio Ordinario hanc eamdem expetere gratiam, repulsam manifestare debebit. Attamen non invalidatur ipse actus contrarius, quia hic mentio occurrit de prohibitione aliqua simplici; quare ex canone 11 concludere oportebit talem gratiam illicite tantum obtineri. Aliter vero res se habebit, cum agitur de vicario generali, de quo specialis viget haec praescriptio (c. 44, § 2) : « Gratia a Vicario Generali denegata et postea, nulla facta hujus denegationis mentione, ab Episcopo impetrata, invalida est ; gratia autem ab Episcopo denegata nequit valide, etiam facta denegationis mentione, a Vicario Generali, non consentiente Episcopo impetrari. » Primum canonis membrum exceptionem continet, ut patet, a regula generali, qua licet gratiam aliquam, ab inferiore denegatam, valide saltem obtinere a superiore, non manifestata repulsa inferioris.

B) Solemnitates extrinsecae censentur esse aut essentiales aut accessoriae. Ex canone vero 39, conditiones in rescriptis appositae tunc tantum reputantur essentiales, cum per particulas « si, dummodo, vel aliam ejusdem significationis exprimuntur ». Conditiones igitur quae per ablativum absolutum exprimuntur, jam non ad validitatem spectant, ut contra Maroto affirmat Vermeersch-Creusen (I, n. 114); quia revera non est « particula ejusdem significationis ». Attamen si id exigat ipsa rei natura, profecto ad essentiam quoque pro validitate pertinebit.

Ob solum errorem in nomine *loci* in quo persona moratur rescripta non fiunt irrita; nec ob errorem in nomine *personae* cui aut a qua conceduntur (Papae, etc.); nec tandem ob errorem *rei* de qua agitur, dummodo judicio Ordinarii nulla de ipsa re aut persona sit dubitatio (c. 47).

Secundum Wernz (I, n. 153, I) rescripta nulla erunt, si nomen Romani Pontificis, nomen datae, etc., omittantur. Abrasio vero et correctio in parte dispositiva, gravis error latinitatis, etc., reddunt rescriptum suspectum<sup>3</sup>.

- IV) De interpretatione et exsecutione rescriptorum. Plurima ex iis quae dicta fuêre de legum interpretatione hic maxime valent, ut articulo 6 praecedentis capitis notatum est. Itaque pauca tantum sunt addenda.
  - A) Quoad interpretationem rescriptorum haec optima traditur

¹ Nonnisi stylus Curiae Romanae facit jus, ut habet d'Annibale citatus a Vermeersch-Creusen, I, n. 109. — ² Dantur causae motivae et impulsivae seu minus principales, quae mere disponunt ad concedendum. — ³ Cocchi, I, n. 103 animadvertit non raro abrasiones fieri in ipsa Cancellaria.

norma: Generatim ita sunt interpretanda rescripta legitime praesentata, ut verba *clara* fideliter sint servanda, quamvis videantur esse gravia et a jure communi exorbitantia <sup>1</sup>. Itaque canon 49 asserit, rescripta intelligenda esse secundum propriam verborum significationem et communem loquendi modum, nec debere ad casus alios praeter expressos extendi.

In dubio autem hae regulae maxime valent: a) Quoad rescripta quae ad lites referentur, scilicet rescripta justitiae, vel quae jura aliis quaesita laedunt, etc., stricta adhibenda erit interpretatio (c. 50). — b) Quoad rescripta vero gratiae, etc., latam interpretationem interponere decebit  $^2$ . — c) Si contingat ut de una eademque re duo rescripta inter se contraria impetrentur, peculiare, in iis quae peculiariter exprimuntur, praevalet generali. Si sint aeque peculiaria aut generalia, prius tempore praevalet posteriori, nisi in altero fiat expressa mentio de priore, aut nisi prior impetrator dolo vel notabili negligentia suo rescripto usus non fuerit. In dubio quis prior impetraverit aliquod rescriptum eodem die concessum, utrumque rescriptum irritum est, quia sibi contrarium; si res tamen ferat, rursus ad eum qui rescripta dedit, est recurrendum (c. 48).

- B) Quoad exsecutionem rescriptorum, distinguere oportet inter rescripta quae immediate, absque intermedio exsecutore vel delegato conceduntur, et alia quae exsecutore sive necessario sive libero seu voluntario, uti aiunt, indigent <sup>3</sup>. Codex autem circa res illas satis intricatas haec in summa statuit:
- 1) Rescripta quae conceduntur a S. Sede et pro quibus nullus praescribitur exsecutor (c. 51), effectum suum habent a momento quo datae fuerunt litterae; alia vero pro quibus requiritur exsecutor vel jure vel ex usu, effectum tantum a tempore exsecutionis habent.
- 2) Exsecutor rescriptorum duplex esse potest; unus enim alium pro suo prudenti arbitrio sibi substituere valebit (c. 57, § 1), alter vero nequit ad arbitrium hoc munus delegare substituto, nisi pro actibus praeparatoriis. Ratio est, quia aut propter industriam personae fuit electus, aut substitutio ipsi interdicta erat substitutive persona praefinita (c. 57, § 1 et/2).
- 3) Circa tempus quo potest aut debet rescriptum exsecutori praesentari, declarat c. 52, rescripta quorum praesentationi nullum est definitum tempus, exsecutori posse exhiberi quovis tempore, modo absit fraus et dolus.
- 4) Circa rationem agendi, in genere aut in specie, illius qui renuntiatus est exsecutor, haec sunt praesertim tenenda : a) Priusquam exsecutor valide suo munere fungi valeat, debet recipere litteras

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Cf. Pirhing in hunc tit. n. 15 sqq.; Wernz, I, n. 155. — <sup>2</sup> Schmalzgrueber, in hunc tit. n. 28; Wernz, n. 155; Cl. Bouuaert, n. 25, etc. — <sup>3</sup> Cf. Wernz, I, n. 155; Maroto, I, n. 288.

commissorias earumque recognoscere authentiam ac integritatem 1. Deinde tenetur exsecutor procedere ad normam sui mandati, et quidem sub poena nullitatis debet conditiones essentiales implere litteris appositas ac substantialem procedendi formam servare (c. 55). — b) Rescriptorum exsecutio ad forum externum spectantium, scripto facienda est (c. 56); sed haec non est conditio valoris<sup>2</sup>. - c) Rescripta S. Sedis quae Ordinario impetrantis debent praesentari, ea sunt quorum litterae id praecipiunt, aut cum agitur de rebus publicis aut cum comprobare conditiones quasdam oportet (c. 51). — d) Quando exsecutori non mere aliquod ministerium committitur, sed ipsa gratia concedenda, tunc hujus est pro suo prudenti arbitrio et conscientia gratiam concedere vel denegare (c. 54, § 2). Non potest exsecutio rescripti denegari, si committatur merum exsecutionis ministerium, modo non constet de ejus invaliditate vel de neglectis necessariis conditionibus vel de indignitate impetrantis, ità ut allis offensio futura sit per gratiae concessionem. Tunc autem, intermissa exsecutione, statim certiorem oportet facere de hac ultima re ipsum rescribentem, juxta c. 54, § 1. — e) Si error quocumque modo evenerit in exsecutione rescripti, potest exsecutor illud iterum exsecutioni mandare (c. 59, § 1); item ab exsecutoris successore in dignitate vel officio potest quodlibet rescriptum ad effectum duci, nisi fuerit electa industria personae (c. 58).

- V) De cessatione rescriptorum. Quatuor praesertim modis cessant réscripta :
- a) Exspirato tempore, si ad tempus rescriptum erat datum; vel impleta conditione resolutoria 3.
- b) Revocatione peculiariter a Superiore facta et illi intimata qui rescriptum obtinuerat (c. 60).
- c) Per legem aliquam contrariam revocatur rescriptum, si mentio fiat de ipso, vel si lex lata sit a Superiore ipsius rescribentis (c. 60, § 2).
- d) Per Apost. Sedis aut dioecesis vacationem, si ex additis clausulis id appareat vel rescriptum contineat potestatem alicui factam concedendi gratiam peculiaribus personis in eodem expressis, et res adhuc integra sit (c. 61).

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Cocchi, I, n. 108 asserit: « Unde etsi per telegraphum vel per amicum rescias, tibi commissionem jam esse imperatam vel concessam... non potes procedere et invalide procedis, nisi ejusdem commissionis notitiam tibi fuerit data auctoritate rescribentis (c. 53). » — <sup>2</sup> Vermeersch-Creusen, I, n. 120; Cocchi, I, n. 109. — <sup>3</sup> Vide Wernz, I, n. 156; Cocchi, I, n. 110.

Omnibus etiam modis quibus cessant *privilegia* et *dispensationes*, cessant rescripta, si in ipsis talia contineantur. De privilegiis autem et dispensationibus statim nunc dicemus.

#### CAPUT IV

# De privilegiis.

40. — Tractatio hujus capitis praesertim in jure religiosorum habebitur, ut ex Codice quoque docemur (c. 613 sqq.). Quare nonnisi principia hic sunt praemittenda, paulisperque explicanda ac perpendenda. Privilegiorum trademus primo notionem ac divisionem, postea agemus de eorum acquisitione, interpretatione, usu et amissione.

#### I) De notione et divisione.

Vox « privilegium » etymologice provenit a verbis: privus et lex. Privus apud Latinos sonabat: singulus, privatus, segregatus; inde privilegium est « priva lex », scilicet provisio singularis quae in privatos fertur homines. Sensu aut odioso aut favorabili accipiebatur¹; mox tamen nonnisi tanquam favor habebatur.

1) Definitio autem privilegii in jure canonico varia esse poterit, cum nempe sumatur stricte vel late, objective aut subjective.

Stricte sumptum privilegium erit « lex privata qua specialis favor aliquibus prae aliis conceditur beneficio legitimi Superioris », seu brevius: lex privata favorabilis.

In sensu *objectivo* et efficienter reputatur lex privata, quia normam quamdam objectivam constituit juxta quam agere licebit privilegiato, aliisque obligatio imponitur eum non turbandi in usu obtenti favoris. Itaque minus proprie *lex* dicitur; et est *privata*, quippe quae secedit a jure communi conceditque aliquid speciale quibusdam prae ceteris. Recte sane jam Gregorius IX in Corpore juris antiqui affirmaverat (c. 25, X, 5, 40): « Cum privilegium sit lex privata..., nec esset privata, nisi aliquid specialiter indulgeret.»

Sensu *subjectivo* est specialis ille favor qui tali lege seu provisione conceditur, inde *legitima facultas* ordinarie et stabiliter operandi contra jus vel praeter jus commune <sup>2</sup>.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>Imo Maroto, I, n. 290 asserit hanc vocem fere semper a Tullio in malam accipi partem; sic vocatur provisio Clodii de exsilio Ciceronis ab ipso « privilegium ». Circa totam quaestionem de netione privilegiorum vide Van Hove in Nouvelle revue théologique, 1922, n. 1, 2, 3. — <sup>2</sup> Wernz, I, n, 158 ait de privilegio subjective constant : « Est jus speciale permanens a Superiore contra vel praeter jus commune in gratiam concessum » ; Maroto (I, n. 294) dicit.: « Est favor ille specialis per legem... concessus. »

Late sumptum, privilegium fere idem sonat ac indultum, praerogativae, favores, etc., quibus speciale aliquid conceditur cuidam personarum generi et quidem exclusive prae ceteris, quamvis jure ordinario ac communi contineatur.

Exemplum sint privilegia Cardinalium quae in ipso Codice juris canonici inserta leguntur (c. 239).

Privilegiis autem praeter jus accensentur, ex declaratione canonis 66, § 1, facultates habituales quae conceduntur vel in perpetuum vel ad praefinitum tempus aut ad certum numerum casuum, v. gr. facultates triennales, quinquennales. De natura quidem privilegii id remanebit ut non restringatur ad unum alterumve casum, sed ad modum habitus vel potentiae se habeat quo possit quis quasi jure permanenti uti exclusive prae aliis.

- 2) Dividuntur privilegia variis quoque modis, quos nolumus omnes enumerare, sed tantum praecipuos 1.
- a) Ratione materiae discernimus privilegia praeter jus commune, quae ultra jus se extendunt ; et privilegia contra jus, ut exemptio quae contraria est legi communi.
- b) Ratione subjecti habemus privilegia personalia, quae personae tribuuntur; et privilegia realia, quae proxime et immediate conceduntur alicui rei. Privilegia vero localia directe inhaerent loco (c. 75).
- c) Ratione causae ex qua data sunt privilegia, discernimus privilegia gratiosa, remuneratoria, onerosa aut conventionalia, prout nempe dantur ex mera liberalitate, vel propter merita, vel vi alicujus conventionis.
- d) Ratione formae qua exhibentur, sunt privilegia vel affirmativa, quae facultatem tribuunt aliquid peragendi, vel negativa, quae jus concedunt aliquid omittendi; praeterea alia scripto continentur, alia vero vivae vocis oraculo proponuntur 2, alia demum consuetudine introducuntur. Possessio centenaria vel immemorabilis praesumptionem dat concessi privilegii (c. 63, § 2).
- e) Ratione modi quo tribuuntur, sunt primo et per se alicui concessa, vel ad instar tantum sive id fiat aeque principaliter sive accessorie (c. 64 sq.). Dantur etiam motu proprio aut ad instantiam partis, ut supra dicebamus in capite: de rescriptis 3.

Celebris est distinctio privilegiorum in favorabilia et odiosa. Favorabilia merum favorem continent quin ullum ceteris hominibus afferant incommodum; odiosa vero, dum uni privilegiario commodum praestant, tertiae personae praejudicium faciunt 4.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Cf. Wernz, I, n. 158; Maroto, I, n. 293. — <sup>2</sup> Vide Vermeersch-Creusen, I, n. 129. — <sup>3</sup> Maroto, n. 293, j.; Vermeersch-Creusen, n. 129, 3. — <sup>4</sup> S. Alphonsus, de privil., n. 7; Suarez, L. 1, c. 6, n. 5 sq.; Wernz, I, n. 158, III; Marc-Gestermann, I, n. 249, etc.

- II) De acquisitione privilegiorum. Triplici ratione possunt acquiri privilegia <sup>1</sup>, nempe via directae concessionis in particulari a competente auctoritate factae, vel via communicationis vel demum per legitimam consuetudinem et praescriptionem (c. 63).
- 1) Concessio directa privilegiorum fieri potest a Superiore qui potestate legifera gaudet, ut communiter tenent auctores <sup>2</sup>.
- 2) Communicatio privilegiorum sub ratione duplici fieri solet:
  a) Absolute seu in forma aeque principali vel pariformiter, quando aliqui ita perfecte et independenter a primo privilegiario communicant in privilegiis ipsius, ut minime vicissitudines quibus subjacet, patiantur; b) in forma accessoria tantum fit, quando econtra privilegia communicata augentur, imminuuntur vel ipso facto amittuntur, si ea forte augeantur, imminuantur aut cessent in principali privilegiario (c. 65).

Secundus Ordo monialium sub forma accessoria acquirere solebat privilegia primi Ordinis virorum. Communicatio vero privilegiorum aut peculiari ratione a dispositione aliqua legislatoris proveniebat, aut statuto generali innitebatur quo in antecessum communia reddebantur privilegia inter plures personas aut varia instituta; maxime id locum habuisse inter Ordines mendicantes referunt et quosdam Ordines regulares. Jamvero nunc ex declaratione c. 64, ea tantum privilegia per communicationem censentur impertita, quae directe, perpetuo et sine relatione ad certum locum aut rem aut personam concessa fuerant primo privilegiario, habita etiam ratione capacitatis subjecti cui fit communicatio. Quare a communicatione excluduntur temporaria quoque privilegia et ea quae jam per communicationem cum aliis sunt habita 3.

3) Acquiri tandem potest aliquod privilegium sive per consuetudinem quemadmodum supra dictum est de consuetudine praeter vel contra legem, sive per praescriptionem, quae est modus legitimus acquirendi aliqua jura juxta normas statutas <sup>4</sup>.

Quartus adhuc posset addi modus, nempe per confirmationem in forma specifica, sed fere ad primum reducitur modum acquirendi privilegia directa concessione 5.

III) De interpretatione et usu privilegiorum. — A) In interpretandis privilegiis hac utuntur norma generali: Privilegia tantum valent quantum sonant; id est, ex tenore ipsorum aestimanda sunt, nec licet ea extendere aut restringere (c. 67). Qua de causa interpretanda sunt juxta proprietatem verborum et declarative,

¹ Vide Maroto, n. 298; Wernz, I, n. 160; Bargilliat, I, n. 105. — ² Reiffenstuel, L. 5, 33, n. 25 sq.; Maroto, I, n. 295. — ³ Cf. Vermeersch-Creusen, I, n. 131; Theologisch-praktische Quartalschrift, 1921, p. 577 sqq. — ⁴ Plura privilegia, v. gr. exemptio plena nequeunt hoc modo obtineri. — ⁵ S. Alphonsus, de privilegiis, n. 5 (ed. Gaudé, I, p. 187); Wernz, I, n. 160; Cocchi, I, n. 117.

ita tamen ut privilegiarii semper aliquam ex indulgentia concedentis videantur esse gratiam consecuti (c. 68); privilegium enim nunquam intelligitur inutile <sup>1</sup>. In *dubio* circa interpretationem strictam aut latam faciendam, eaedem adhibendae sunt regulae quas supra in rescriptis explicandis diximus vigere.

Facultates illae *habituales* quae accensentur privilegiis praeter jus, latam recipere debent interpretationem. Quodcumque autem privilegium, ut expresse declarat canon 70, censendum est *perpetuum*, nisi aliud constet.

B) Quoad usum privilegiorum constat ex c. 74, privilegium personale personam sequi; quare ubique de se licebit eo uti. Sic indulto Bullae Cruciatae hispani subditi etiam extra Hispaniam poterunt frui, teste Vermeersch-Creusen (I, n. 133). Nemo tamen cogitur privilegiis uti in sui dumtaxat favorem concessis, nisi obligatio quaedam exsurgat alio ex capite, v. gr. ut ait Wernz citans Schmalzgrueber 2, si debeat satisfieri praecepto dominicali.

Privilegiis quae propter communem causam sive alicui communitati sive alicui personarum classi collata fuerunt, *nequit* privatus quis *renuntiare*, ut liquidum est; quapropter non valet clericus abdicare privilegia clericalia, nec religiosus sui Ordinis privilegiis valedicere.

- IV) De cessatione privilegiorum. Amittuntur privilegia praesertim hisce modis:
- a) Per revocationem factam ab ipso concedente, aut ejus superiore aut successore. Talis revocatio fieri potest vel per actum peculiarem Superioris rite significatum (c. 60, § 1), vel per legem contrariam clausulis necessariis munitam, quatenus opus est <sup>3</sup>. Privilegia autem in Codice contenta revocantur per legem generalem (c. 71).
- b) Per renuntiationem expressam aut tacitam legitime habitam et a competente Superiore acceptatam. Modus deinde amittendi privilegia per non usum vel usum contrarium, potest etiam reduci ad renuntiationem improprie dictam <sup>4</sup>; attamen pro privilegiis favorabilibus minime valet, sed tantum pro odiosis (c. 75).
- c) Mortuo concedente vel ipso deficiente, ea tantum cessant privilegia quibus adjecta fuit clausula : ad beneplacitum nostrum vel aequipollens, uti est : durante meo munere ; non autem alia (c. 73).
- d) Per exstinctionem personae, cessat personale privilegium (c. 74); per interitum absolutum loci aut rei, desinit reale. Reviviscit tamen privilegium locale, si locus intra 40 annos restituatur (c. 75).

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> C. 30, de privilegiis, X, 5, 33. Cf. Vermeersch-Creusen, I, n. 132. — <sup>2</sup> Wernz, I, n. 161. — Huic sententiae adhaerent S. Alphonsus (de privil. n. 3); Suarez (L. 8, c. 23, n. 6 sq.) multique alii; hanc etiam Maroto (I, n. 300) « probabiliorem » vocat, nonnullis contradicentibus ut Bucceroni, Noldin, Cocchi, etc. — <sup>3</sup> Cf. Maroto, I, n. 301. — <sup>4</sup> Ita Wernz, I, n. 162; Maroto, I, c, D.

e) Cessat tandem privilegium, si temporis progressu rerum adjuncta sic immutentur, ut noxium evaserit, aut ejus usus illicitus fiat; item elapso tempore vel expleto numero casuum pro quibus privilegium temporarium vel indultum fuit concessum (c. 77). Hic modus ab auctoribus solet vocari: « Per cessationem causae finalis, non quidem negative dumtaxat, sed contrarie et positive » 1.

### CAPUT V

# De dispensationibus.

- 41. Dispensatio « eximit a lege et ideo semper est odiosa », ait S. Alphonsus (de priv. n. 1), quod confirmatur a Maroto (I, n. 292) asserente « eam legi semper adversari et ideo vulnus legis appellari » <sup>2</sup>. Ipse Codex in genere explicat quid sit dispensatio, cum dicit: Dispensatio seu legis in casu speciali relaxatio (c. 80), addens deinde eam per se « strictae subesse interpretationi », sicut rescripta adversantia legi in commodum privatorum (c. 85 et 50). Ratio est, juxta Vermeersch-Creusen ³, quia dispensatio est vulnus legis. Quae cum ita sint, breviter inquiremus a) de definitione dispensationis; b) de auctore dispensationis; c) de conditionibus requisitis; et d) de ejus cessatione.
- I) Definitio. Dispensatio est relaxatio legis ecclesiasticae in casibus particularibus a competente Superiore ecclesiastico ex causa speciali et sufficienti facta. Ita Wernz (I, n. 120) cum aliis, et inde jam patet quomodo differat dispensatio a simplici licentia. Haec enim est concessa facultas quae non adversatur legi, sed fit secundum modum a lege praescriptum; actus scilicet iste, jam impleta conditione, omnino permittitur a lege. Licentia, ut recte animadvertit Vermeersch-Creusen (I, n. 136), non est sicut dispensatio contra legem vel vulnus legis.
- II) De auctore dispensationis. Ipse legis auctor aut ejusdem superior aut successor quamvis potest a lege dispensare, sicut

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Maroto (I, n. 301) hoc citat exemplum: «Si privilegium oratorii privati absolute nempe non adjecta conditione durante causa, concedatur infirmo..., non cessat etiamsi infirmus convaluerit.» — <sup>2</sup> Etiam Vermeersch-Creusen, I, n. 136 dispensationem tanquam vulnus legis habet. — <sup>3</sup> I, n. 153. — Dantur tamen casus ubi late interpretamur dispensationem, ut postea dicemus.

- innuit D. Thomas scribens (1. 2. q. 97, a. 4 in corp.): « Ille qui habet regere multitudinem, habet potestatem dispensandi in lege humana, quae suae auctoritati innititur. » Ex cujus nempe voluntate lex obligat, ejusdem quoque voluntate valebit vinculum legis auferri dispensatione <sup>1</sup>. Facultas dispensandi erit vel propria vel derivata, quando legislator vel ejus superior aut successor eam alicui concedit jure ordinario aut delegato exercendam. En principium generale, de quo in specie nunc agimus.
- a) Romanus Pontifex, innixus propria sua potestate, in quibuscumque legibus ecclesiasticis saltem valide dispensare potest. Vicaria deinde potestate obligationem valebit propter justam causam relaxare in quibusdam legibus divinis, quasi subtrahendo ipsis materiam ad voluntatem humanam maxime spectantem; idque fit in relaxatione vinculi votorum, juramenti, matrimonii rati. Porro in multis aliis legibus divinis quarum obligatio a consensu voluntatis humanae non pendet, Papa nihil remittere poterit, sed tantum declarare seu interpretari voluntatem Divini Legislatoris.
- b) Ordinarii nequeunt a legibus Ecclesiae generalibus dispensare, nisi iis in casibus ubi id expresse a jure conceditur; sic v. gr. in dubio facti circa leges in quibus dispensare solet S. Pontifex (c. 15).

Nec possunt *Episcopi* a Decretis dispensare Conciliorum plenariorum aut provincialium, excipe in casu speciali et ex justa dumtaxat causa (c. 291, § 2). In omnibus tamen legibus dioecesanis etiam synodo promulgatis *propria* auctoritate dispensare valebunt.

c) Parochi neque in lege generali neque in lege peculiari poterunt dispensare, nisi expresse facultas ipsis fuerit concessa (c. 83). Porro a jure duo indicantur casus ubi jus dispensationis parochis competit, scilicet circa observantiam festorum, jejunii et abstinentiae in casibus singularibus et justis de causis (c. 1245, § 1), ac deinde in urgente mortis periculo quoad dispensationem ab impedimentis matrimonii juxto c. 1044 et 1046.

Simplex sacerdos et confessarii approbati nonnullis etiam dispensandi facultatibus instruuntur quoad casus determinatos urgentiores, de quibus opportuno tempore dicemus 2.

III) De conditionibus ad dispensationem requisitis. — Conditiones requiruntur aliae ad dispensationis *validitatem*, aliae ad ejus *liceitatem*.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Vermeersch-Creusen, I, n. 137. — <sup>2</sup> Cf. Vermeersch-Creusen, I, n. 145 sq.; Maroto, I, n. 304; Marc-Gestermann, I, n. 229 sqq.; Cocchi, I, n. 129.

- A) Ad valide dispensandum requiruntur in concedente tum dispensandi voluntas tum potestas. Qui potestate propria utitur, justa causa non indiget ad valide dispensandum; qui vicaria tantum aut delegata fruitur facultate <sup>1</sup>, necessario ad dispensandum justam habere debet ac rationabilem causam, secus enim invalida foret dispensatio ab inferiore concessa (c. 84, § 1). Ex parte subjecti et ipsius concessionis illae requiruntur conditiones quae pro rescriptorum valore expetuntur, quales sunt veritas precum, observatio styli Curiae et sic porro, ut supra expositum est.
- B) Ad licite dispensandum semper necesse erit ut adsit causa justa ac rationabilis, quae gravior tamen debet esse pro gravitate ipsius legis a qua dispensatur. Sic nempe pronuntiat c. 84, § 1: « A lege ecclesiastica ne dispensetur sine justa et rationabili causa, habita ratione gravitatis legis a qua dispensatur. » In dubio de causae sufficientia potest dispensatio licite peti et licite ac valide concedi (c. 84, § 2). Teste autem Vermeersch-Creusen (I, n. 148), non est hoc principium de se extendendum ad casum ubi de causae exsistentia dubitatur; quia id a mente legislatoris videtur omnino alienum esse, et dispensatio, ut initio ostensum est, odiosa censetur.
- IV) De cessatione dispensationis. Generatim cum dispensatio pro aliquo actu conceditur, effectu jam obtento, non cessat. Quapropter Codex de sola agit cessatione illius dispensationis quae tractum successivum habet, quatenus scilicet effectum suum nondum obtinuit (c. 86).

Duplici ratione in hoc casu desinere poterit dispensatio: a) Iisdem modis quibus cessat privilegium, nempe per revocationem rite dispensato notificatam, per renuntiationem dispensati a competente Superiore acceptatam, et sic porro<sup>2</sup>. — b) Deinde per certam ac totalem cessationem causae motivae. Sic, exempli gratia, si obtinuisti initio temporis quadragesimalis dispensationem a lege jejunii et abstinentiae ratione incertae valetudinis, jam cessat dispensatio, omni cessante infirmitate; haec enim causa motiva dispensationis erat.

Atvero si dubie aut partialiter tantum cesset causa motiva, vel si dispensatio absolute concessa fuerit, ejusque effectus indivisibilis statim obtineatur totaliter, non cessat dispensatio; id autem firmatur partim ex canone 86, partim ex regula juris 73 in Sexto 3, partim ex ipsis probatissimis auctoribus 4.

¹ Maroto, n. 306 et Cocchi, n. 131 aperte id asserunt de potestate vicaria. Cf. etiam Vermeersch-Creusen, n. 138. — ² Marc-Gestermann, I, n. 246; Maroto, f. n. 309; Vermeesch-Creusen, I, n. 156. — ³ Sonat haec regula: « Factum legitimum retractari non debet, licet casus postea eveniat, a quo non potuit inchoari. » — 4 S. Alphonsus, I, n. 196; Maroto, I, n. 309, c., etc. — Noldin tamen severius judicat (I, n. 217, a).

### TRACTATUS III

# Fontes cognoscendi juris canonici

Scriptores: Cardinalis Petrus Gasparri, Praefatio in Codicem Juris Canonici; Reiffenstuel, Procemium, § 4, n. 52 sqq.; Schmalzgrueber, Dissertatio procemialis, § 7, n. 241 sqq.; Böckhn, Procemium, n. 12 sqq.; Vering, § 11 sqq.; F. Walter, K. R., II, n. 65 sqq.; Hugucin-Marc, n. 161 sqq.; von Scherer, I, § 21, 41 sqq.; Wenz, I, n. 196 sqq.; Maroto, I, n. 31 sqq.; Bargilliat, I, n. 130 sqq.; Prümmer, Manuale, q. 35 sqq.; Leitner, I, p. 20 sqq.; Vermeersch-Creusen, Epitome, I, n. 8 sqq.; Blat, I, n. 21 sqq.; Haring, § 44 sqq.; Aichner-Friedle, § 14 sqq.; Sägmüller, K. R., § 34 sqq.; Laurentius, n. 18 sqq.; A. Pöschl, § 7, etc. Conferri quoque possunt, si lubet, Doujat, Gousset, Tardif, Laurin, Maassen, Schulte (acatholicus), Friedberg (protestans), Hinschius (protestans), quorum opera hac de re saepius ab aliis auctoribus citantur.

42. — Postquam diximus de fontibus ac principiis existendi juris canonici, e quibus scilicet tanquam ex originibus causisque efficientibus promanat ecclesiastica disciplina, nunc sermonem instituemus de iis principiis quae a peritis vocari solent « fontes cognitionis » seu fontes depositarii, subjectivi vel formales unde jus nobis quasi profluere videtur quoad ipsam cognitionem 1.

Jamvero praecipui horum fontium cognoscendi, ut aiunt, sunt monumenta sive documenta historica juris, Codices, Libri et Collectiones quibus plures saltem leges ecclesiasticae continentur. Sub universali autem titulo: de Collectionibus juris canonici, solent auctores fontes designare quos depositarios juris habent et qui cognitionem legum maxime communicant. Porro hae Collectiones leges juris divini naturalis aut positivi plerumque non continent ², sed eas dumtaxat quae ecclesiasticae vocantur sensu magis restricto; de quibus hic inquirimus.

Non una ratione a peritis discernuntur Collectiones variae legum ecclesiasticarum, quarum ultimam summeque celebratam efformat ipse novus Codex juris canonici. Dantur enim collectiones juris universalis et particularis, dantur historicae seu genuinae et spuriae, dantur chronologicae et systematicae.

¹ Auctores non eadem terminologia utuntur in hac re. Animadvertit Maroto (n. 312, nota 2): « Non oportet has denominationes magni facere, nam quae ab allis uno sensu, ab allis sensu diverso accipiuntur. — ² Ut exponit Wernz (I. n. 197 sqq.), haurimus cognitionem juris, divini positivi ex S. Scriptura et ex Traditione divina. Sed de his agunt Dogmatici. — Fons cognoscendi juris naturalis est ipsa natura rationalis hominis, in cujus contemplatione lumen rationis voluntatem Dei legiferam cognoscit et promulgat.

Ratione temporis distinguimus a) collectiones antiquiores usque ad Decretum Gratiani et Corpus juris canonici (an. 1150). — b) Corpus juris canonici (an. 1545). — c) Collectiones quae institutae fuerunt a Concilio Tridentino usque ad nostra tempora. Hinc tria habebimus in hoc tractatu capita, quae dividentur in plures articulos.

### CAPUT I

# De collectionibus antiquioribus (ad annum 1150).

43. — Collectiones juris antiqui pertingunt a primo saeculo fundatae Ecclesiae usque ad Decretum Gratiani, quod jam Corpore juris includitur. Eas dispertimus in collectiones genuinas et in spurias, quae scilicet fabricatae exsistunt; inde duplex occurret articulus.

#### ARTICULUS I.

### Collectiones antiquae genuinae.

I) In Oriente ubi nata est Ecclesia, antiquissimam omnium invenimus canonum collectionem quae inscribitur: Διδαχή seu Doctrina duodecim apostolorum. » Equidem non plane concordant auctores in assignanda aetate qua compositus fuerit hic liber; attamen plurimi periti originem ipsius reponunt inter annos 70 et 100, nonnulli alii dicunt eum fuisse scriptum initio saeculi secundi. Quidquid sit de monumenti aetate, nomen auctoris incertum est, at liber explicite commemoratur a pluribus antiquis scriptoribus. Postea latuit; anno vero 1883 iterum detectus fuit Constantinopoli a Philotheo Bryennio 1.

Continet autem 16 capita circa praecepta moralia, regulas liturgicas, baptismum, jejunium, etc.; tandem circa disciplinam et constitutionem Ecclesiae. Intendebat auctor libri, ut videtur, aliquod compendium tradere doctrinae Domini per ipsos Apostolos gentibus praedicatae<sup>2</sup>.

Postquam deinde varia concilia particularia et generalia celebrata fuerint, prodierunt collectiones illarum Ecclesiae legum quae ab his conciliis conditae erant, praesertim vero concilii Ancyrani et Neocaesariensis, concilii oecumenici Nicaeni, concilii

<sup>&#</sup>x27;i Vide « Dictionnaire de Théologie catholique », tome I, p. 1680 et suivantes. — <sup>2</sup> Maroto, I, n. 39.

Gangrensis, etc., et Sardicensis. Collectioni canonum Nicaenorum nonnunquam adjungebantur canones Sardicenses, ita ut saltem in Ecclesia Romana haec deinde caeteris antecelleret.

In concilio *Chalcedonensi* (an. 451) adhibita fuit et citata collectio canonum priorum conciliorum, quibus jus vigens Ecclesiae Orientalis continebatur <sup>1</sup>.

Saeculo sexto instituta fuit collectio in 60 titulos divisa a Joanne quodam qui dictus est Scholasticus et qui Ecclesiam Constantinopolitanam gubernavit <sup>2</sup>.

Saeculo septimo prodiit collectio Trullana (an. 692), canones complectens 102 a concilio Trullano editos, qui veluti codex Ecclesiae in Oriente habebantur. Sed jam eodem tempore in usu erant canones mixti, quos vocarunt « Nomocanones », ecclesiasticas nempe simul et civiles continentes leges. Primus horum Nomocanonum sub Imperatore Mauritio († 602), ut videtur, promulgatus fuit; postea vero, saeculo nono, adornata est omnium legum collectio a Photio, infaustissimae memoriae. Duabus constat partibus photiana ista collectio, quae in lucem prodiit anno 883 ³, et tanquam fundamentum hodiernae legislationis Ecclesiae graecae aestimatur. Eam variis scriptis illustrarunt Zonaras (an. 1120), Balsamon (an. 1170) et Blastares (an. 1335).

II) In Occidente cito recepti fuere canones Nicaeni et Sardicenses, qui, ut diximus, primo in Oriente prodierant; usus tamen Sardicensium non invalescere potuit in Africa 4. Ipsa Africana Ecclesia plura celebravit concilia, quae varios canones aut condiderunt aut confirmarunt, e quibus eminent illi quos edidit Concilium Carthaginense, anno 419. Inde exstant collectiones Africanae, quae usu quasi authenticae habebantur per aliquot saecula.

Saeculo septimo citata fuit in concilio Toletano IV (an. 633) prima omnium et antiquissima versio canonum graecorum, quae nomen habet versionis hispanicae seu isidorianae; non tamen constat eam fuisse in Hispania redactam, et falso adscribitur S. Isidoro <sup>5</sup>. Paulo post versionem hispanicam elaborata fuit haec alia versio quae vocatur itala seu prisca, quaeque translatos continet canones octo priorum conciliorum in Oriente celebratorum. In aliquo «Appendice ad opera S. Leonis Magni» iterum eam ediderunt doctissimi fratres Ballerini (apud Migne, P. L. 56, 747).

Valde celebris facta est collectio illa quam saeculo sexto monachus quidam seytha, nomine *Dionysii Exigui*, Romae instituit sub Hormisda Papa; quae collectio postea habita est « Hadriana », quia ab Hadriano I anno 774 Carolo Magno Imperatori fuit oblata.

r ¹ Wernz, I, n. 204. — ² Cf. Maroto, I, n. 45. — ³ Maroto, l. c., n. 47. — ⁴ Maroto, l. c., n. 48. — ⁵ Prümmer (Manuale, q. 38) ait, eam jam initio saeculi quinti exstitisse, quia allegatur a concilio Regensi (Riez), in Gallia. Vide etiam Maroto, I, n. 53.

In Synodo autem *Aquisgranensi* (Aix-la-Chapelle) sub eodem Carolo Magno, sine ulla solemnitate recepta fuit tanquam authentica collectio ab omnibus Imperii episcopis (anno 802).

Plures aliae collectiones minoris tamen momenti prodierunt in Occidente, — sive in Gallia, ut ea quae vocatur « quesnelliana », quia Paschasius Quesnellius († 1717) typis eam edidit ¹; — sive in Italia, ut collectio Avellana e saeculo sexto, quae Vindobonae anno 1895 iterum prelo subjecta fuit; — sive in Britannia et Hibernia unde venit collectio hibernensis, saeculo octavo; — sive demum in Germania, qualis est ea quam vocant « Collectarium canonum » seu Decretum a Burchardo, Episcopo Wormatiensi confectum circa annum 1021. Ab ultimo hoc praeclaro compilatore nomen acceperunt regulae juris doctrinales: « brocardica vel brocardicae regulae » ².

#### ARTICULUS II.

### Collectiones antiquae spuriae.

I) In Oriente praecipuum inter spurias collectiones tenent locum Constitutiones et Canones Apostolorum, quae vel Apostolis ipsis vel S. Clementi Papae adscribebantur<sup>3</sup>.

Constitutiones Apostolorum octo constant libris, quorum sex priores constitutionem et disciplinam Ecclesiae referunt sub forma communis epistolae ab Apostolis datae. Liber septimus agit de vita christiana, octavus vero de charismatibus, etc., estque partim ex opere aliquo S. Hippolyti depromptus. Ut probatur pluribus auctoribus, fuerunt sub fine saeculi tertii in Syria aut in Palaestina compositae, vel etiam postea. Non pauca falsa continent.

Celebriores adhuc evaserunt Canones Apostolorum; hos enim citat ipsum Concilium Tridentinum in sess. 25, c. 1 de ref. et in editione Corporis Juris impressi leguntur ad calcem Decreti Gratiani. Sunt autem numero 84 vel 85 juxta varias versiones et videntur ab ipso auctore Constitutionum Apostolorum emanasse, siquidem insertos eos perspicimus in ultimo capite libri octavi Constitutionum 4. A. S. Gelasio Papa reprobati fuerunt tanquam apocryphi, idque apparet ex ejus Decreto (an. 496). Dionysius autem Exiguus 50 horum canonum iterum de graeco transtulit, et ita est actum ut transirent in ceteras collectiones legum.

II) In Occidente circumferebatur saeculo quinto et sequenti collectio quaedam canonum sub titulo : Statuta Ecclesiae antiquae, dictitabantque eam a concilio quodam Carthaginensi IV fuisse publicatam. Sed falso hoc asserebant ; compilatio enim originem traxerat ex Gallia, ut referunt, meridionali, saeculo quinto <sup>5</sup>.

¹ Sub fine saeculi quinti exstitit in Gallia. — ² Maroto, l. c., n. 66. — ³ Duo alia quoque notanda sunt scripta quae dicuntur: Didascalia Apostolorum, ab ignoto auctore confecta saeculo tertio, et Canones ecclesiastici S. Apostolorum, qui vocantur: Iudicium Petri aut duae Viae. » Cf. Maroto, l. c., n. 40 sq. — ⁴ Vide apud Maroto, I, n. 42 sq. — ⁶ Vermeersch-Creusen, Epitome, I, n. 41; Maroto, l. c., n. 49.

Saeculo praesertim nono grassatae sunt in Ecclesia Latina apocryphae fictitiaeque legum collectiones. Harum tres maxima gaudent celebritate, quae sunt : collectio capitularium Benedicti Levitae, capitula Angilramni et collectio pseudo-isidoriana.

A) Capitularia Benedicti Levitae. — Cum Abbas Angesisus instituisset anno 827 aliquam collectionem capitularium Caroli Magni, Ludovici ac Lotharii Imperatorum, ignotus quidam auctor qui nomen sibi usurpavit Benedicti Levitae et se gerebat quasi esset Diaconus Ecclesiae Moguntinae, publici juris fecit multa capitularia spectantia ad disciplinam ecclesiasticam universam. Asserebat autem falsificator se ea invenisse in secreto Archivio Moguntino, de facto tamen ipsa, quoad majorem partem, ex fictis documentis deprompserat. Spuria ista collectio primis citata invenitur in Comitiis Carisiacis (Chiersy, in Gallia), anno 857.

B) Capitula Angilramni. — Eodem circiter tempore alia quoque apocrypha divulgabatur collectio capitularium, quam vocant : capitula Angilramni. Ita est dicta, quia secundum inscriptionem tituli reputabantur haec capitula tradita fuisse ab Hadriano Papa alicui episcopo Metensi cui nomen Angilramnus, circa annum 785 <sup>1</sup>. Agunt falsa capitula ista praesertim de judiciis adversus episcopos et clericos ; numero sunt 71 et videntur deprompta fuisse

ex collectione pseudo-isidoriana, de qua nunc agemus.

C) Collectio pseudo-isidoriana. — Omnium falsarum collectionum famosissima utique haec est, quia ad saeculum usque decimum quintum fidem sibi arripuerat universae Ecclesiae Occidentalis. Atvero quamvis etiam Romae tanquam vera recepta fuisset, non tamen ibidem fabricata est falsificatio ista, ut hodie communiter id tenent auctores licet sint acatholici. In disciplina ecclesiastica per spuria haec documenta nihil circa essentiam fuit innovatum aut immutatum, idque expresse testatur Cardinalis Gasparri scribens de praedicta compilatione: « Attamen subditiciis hisce pseudo-isidorianis decretalibus disciplinam Ecclesiae penitus immutatam fuisse, prout contendebant catholici nominis hostes, nemo est hodie qui asserat » (Praefatio in novum Codicem).

Ignotus quidem remansit auctor falsarius; ipse supposuit sibi nomen Isidori Mercatoris, seu ut alii legunt: Mercati vel Peccatoris. S. Isidoro Hispalensi olim non raro attributa fuit tota compilatio, sed prorsus immerito; nam apparuit prima vice non in Hispania neque in Italia, sed in Gallia (Soissons, Le Mans et Reims), circa annos 847 ad 857. A pluribus auctoribus ut Maassen, Walter, Aichner, eidem Benedicto Levitae adscribitur qui falsa ediderat capitularia Moguntina <sup>2</sup>.

Quidquid tamen sit de nomine et origine falsarii, constat omnia fere decreta primae partis suae collectionis a S. Clemente ad Melchiadem Papam (an. 311) ab ipso fuisse inventa. Stylus, ut referunt 3, uniformis est ac barbarus ingenioque saeculi noni satis adaptatus. In secunda vero parte adhibuit Pseudo-Isidorus collectionem apud Hispanos quidem receptam, at pluribus falsis documentis eam ditavit. Ad tertiam demum partem adjungere non dubitavit saltem 40 fictitia documenta quae ipse composuerat.

Primus omnium, ut fertur, Cardinalis Nicolaus Cusanus († 1464) dubium emittere coepit circa veritatem istius collectionis; aliqui tamen putant, jam

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Vide Maroto, I, n. 59, nota 2; Prümmer, Manuale, q. 39.— <sup>2</sup> Collectio pseudo-isidoriana tota invenitur apud Migne, P. L., vol. 130.— De nomine falsificatoris plura habet Prümmer, l. c. p. 52, nota 2.— <sup>3</sup> Maroto, I, n. 61.

saeculo decimo secundo Stephanum Tornacensem († 1203) hac de re suspicionem insinuasse <sup>1</sup>. Plene demonstrata fuit falsitas saeculo decimo sexto.

Finis praecipuus Pseudo-Isidori hic videtur fuisse, ut jura Ecclesiae vindicaret contra usurpationem laicorum. Quamobrem auctoritatem exaltat epis-

coporum, dignitatemque Sedis Apostolicae non parum extollit.

Influxum quidem habuit in evolutionem juris canonici notissima sylloge ista, quatenus nempe *communis* evasit fons unde alii compilatores decretalia deduxerunt ad proprias suas exornandas collectiones <sup>2</sup>; attamen quoad ipsam disciplinam mutationem proprie dictam non invexit ullam.

# CAPUT II

# . Corpus juris canonici (ad saeculum XV).

44. — Propter incompletas aut apocryphas quae circumferebantur legum collectiones, magna erat rerum confusio et sententiarum contradictio in scholis. Quo tandem ad aliquam unitatem reduceretur tanta varietas, in votis erat multorum ut cenonum antiquorum genuinorum nova fieret compilatio; quem ingentem laborem suscepit doctissimus quidam monachus, Gratianus nomine, e monasterio S. Felicis et Naboris, Bononiae, qui primus omnium jus canonicum docuit tanquam distinctam scientiarum partem. Inde habemus « Decretum Gratiani », quod initium sumit in syllogis novi juris seu in « Corpore Juris Canonici », ut communiter dicitur.

Corpus igitur juris quod jam saeculo ineunte decimo sexto Parisiis fuit typis mandatum, deindeque, labente hoc eodem saeculo, sub Gregorio XIII iterum accuratissime editum prodierat, sex praecipuas complectitur syllogas de quibus singillatim hic agere debemus, nempe:

- 1) Decretum Gratiani in tres partes distinctum (an. 1150).
- 2) Decretales Gregorii IX in 5 libros distributas (an. 1234).
- 3) Librum Sextum Decretalium Bonifacii VIII (an. 1298).
- 4) Clementinas seu Constitutiones Clementis V (an. 1317).
- 5) Extravagantes Joannis XXII (an. 1325).
- 6) Extravagantes communes a Chappuis parisiensi collectas (an. 1500).

Praeter has syllogas continere consuevit Corpus juris quosdam Appendices, nempe ad calcem Decreti Gratiani: a) Canones poenitentiales antiquos, 47 numero; b) Canones quoque Apostolorum, ut supra dictum est. Deinde in fine

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Cf. Vermeersch-Creusen, I, n. 11; Prümmer, l. c. q. 39. — <sup>2</sup> Maroto, I, n. 61.

ultimi voluminis : a) Librum septimum Decretalium Petri Matthaei, jurisconsulti Lugdunensis (an. 1590), quae est collectio tantum privata; b) Institutiones juris canonici a Joanne Paulo Lancelotti, professore juris in Italia

conscriptas.

Corpus juris a correctoribus romanis jussu SS. Pontificum valde emendatum fuit saeculo decimo sexto ; ac demum tanquam editio typica, auctoritate Gregorii XIII, in typographia Populi Romani anno 1582 impressum prodiit. Non omnes tamen collectiones in typica hac editione contentae valorem legalem acquisierunt, ut statim exponemus.

### ARTICULUS I.

### Decretum Gratiani.

- 45. Ad laudem celeberrimi hujus Decreti cum Maroto (I, n. 69) dicere audemus, illud profecto velut nobilius exstare monumentum veteris juris canonici, in quo potiora habemus documenta collecta quae usque ad id tempus circa disciplinam ecclesiasticam erant edita. Breviter explicabimus quaenam fuerint origo, partitio et auctoritas hujus Decreti.
- I) Origo et Titulus. Gratianus, ut videtur, hunc sibi proposuerat finem ut varios canones dispersos et parum ordinatos ac inter se discrepantes rite disponeret simulque inter se componeret, ita ut eorum contrarietas satis tolleretur. Itaque, sic referunt 1, ipse Magister opus suum hoc nomine insignivit : Concordia discordantium canonum. Quidquid sit de titulo a Gratiano imposito, jam diu vocatur collectio: Decretum Gratiani; voce nempe Decreti designabatur olim « magna collectio canonum ». Revera auctor praeclari hujus operis varias leges univit et ordinavit, interjectis distinctionibus et brevibus explanationibus, quae appellantur: dicta Gratiani.
- II) Divisio et modus citandi. Decretum tribus constat partibus, quarum prima agit de principiis juris et de personis ecclesiasticis, secunda vero de judiciis quorum plurimae causae proponuntur ac solvuntur, tertia tandem de rebus sacris, de ecclesiis, altaribus, etc., seu de consecratione ut communiter vocatur.

Prima pars distinctiones continet 101. Distinctio vero in varios canones discernitur. Itaque in citanda prima parte Decreti allegantur canon et distinctio. Potest canon designari per verba ini-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Wernz, I, n. 232, ait collectionem a Rolando (Alexandro P. III) et Paucapalea qui tempore Gratiani vivebant, constanter tanquam « decreta » allegari. Cf. etiam circa hanc quaestionem Maroto, I, n. 69.

tialia, ut veteres id agebant, vel per numerum, ut mos est apud recentiores. Hinc legitur: c. 1, D. I, vel can. Pervenit, D. 18, vel c. Pervenit 6, D. 18.

Secunda pars causas continet 36. Dividitur causa in quaestiones, quaestio subdividitur in canones. Ex causa vero 33 speciatim tractatus de poenitentia citatur tanquam quaestio 3. Haec igitur quaestio iterum habet 7 distinctiones quae in canones discernuntur. Modus citandi is est: c. 4, C. VI, q. 3 vel c. Placuit 4, C. VI, q. 3; — c. 7, Dist. IV, de poenit. vel c. Peccatum 7, D. IV, de poenit.

Tertia pars eodem modo dividitur quo prima, addita tantum voce: de consecr. Itaque habet distinctiones et canones. Citari solet: c. 3, D. 5, de consecr. vel c. De his vero 3, D. 5 de consecr.—A Paucapalea de quo diximus in Introductione generali (n. 11, I), provenit divisio in distinctiones.

III) Auctoritas Decreti. — Magno sane plausu ab omnibus peritis excepta fuit optima illa collectio Magistri, moxque inservire coepit usui scholarum ac fori; attamen privatae auctoritatis documentum remansit nec unquam vim legis est adepta. Equidem post correctionem romanam et approbationem Gregorii XIII aliqui plura fecerunt argumenta in favorem authenticitatis Decreti, sed ut asserit Maroto (I, n. 72), haec non potuerunt rem evincere et a doctoribus praeclarioribus Decretum semper ut collectio privata fuit aestimatum.

Itaque unaquaque vice inspiciendum erit num acta a Gratiano relata sint genuina <sup>1</sup>. Glossa ordinaria composita fuit a Joanne Zemeca seu Teutonico (an. circiter 1215), deinde reformata a Bartholomaeo Brixiensi, anno 1246.

### ARTICULUS II.

### Decretales Gregorii IX.

46. — Post Decretum quinque aliae compilationes prodierant, quarum duae authenticae ab Innocentio III et Honorio III confectae erant, tres autem privatae remanserant. Jamvero Gregorius P. IX († 1241) initio sui Pontificatus hoc ceperat consilii ut novam institueret compilationem legum, quae deinde nomen habuit « Decretalium ». Erat olim codex legalis juris novi. De ea

¹ Sebastianus Berardus doctissimum hac de re scripsit opus sub titulo : « Gratiani canones genuini ab apocryptis discreti. »

nunc agemus explicando ejus originem, partitionem et auctoritatem; deinde plura etiam de « Regulis juris » dicemus.

I) Origo. — Redactor compilationis designatus est illustris aliquis canonista ex Ordine S. Dominici, S. Raymundus a Pennaforte, olim professor juris Bononiae, deinde Capellanus et Magnus Poenitentiarius Gregorii IX, demum Magister Generalis Ord. Praedic. († circa annum 1275).

Finis quem sibi proposuerat auctor collectionis, hic erat ut veteres decretales SS. Pontificum non tantum in unum colligeret corpus, verum etiam novum conderet codicem legalem, qui indigentiis temporum melius responderet. Quamobrem ex pontificiis Constitutionibus nonnisi aliquas maioris momenti partes in propriam suam recepit collectionem, alias autem tanquam superfluas resecavit; inde habemus « Partes decisas », quae nonnunquam ab editoribus Corporis juris additae fuerunt ipsis Decretalibus.

II) Divisio Decretalium. — Quinque libros complectitur compilatio Gregorii IX, qui hoc versiculo indicantur : « Judex, judicium, clerus, connubia, crimen. » Adverte autem sedulo sub titulo : Judex, tractatum de legibus ecclesiasticis et de praelatis intelligi, non de judiciis ; secus enim adesset quaedam tautologia : Judex, judicium. Mutuatus est S. Raymundus hanc dividendi rationem a Bernardo Papiensi qui labente saeculo decimo secundo eam introduxerat in suo « Breviario Extravagantium ».

Unusquisque liber partitur in *titulos*, et titulus discernitur in *capita*. Citandi modus *non unus* est apud omnes scriptores. *Antiquiores* sic Decretales allegabant: c. Quia propter, 42, de electione, vel etiam: c. Quia propter, Extra (X), de electione. Sed tunc inquirere oportet in *Indicibus* capitum et titulorum, qui reperiuntur in principio Decretalium impressi. Littera X significat: Extra (Decretum Gratiani) vel, ut putat Maroto (I, n. 86): Extravagantium liber. *Recentes* auctores saepe hac ratione Decretales citant: c. 3, X, de constitut., I, 2; vel brevius: c. 3, X, I, 2. Nonnunquam etiam prima verba capitis indicantur, v. gr.: c. Cum in cunctis etc. <sup>1</sup>.

- III) Auctoritas. Maxima auctoritate gaudent Decretales Gregorii IX; omnes enim partes a S. Raymundo in sua collectione receptae, authenticae habendae sunt ac vim legis obtinent. Itaque de se auctoritatem legalem habent:
  - a) Ipsae Decretales prout sunt a S. Raymundo editae.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Vide modum citandi quo utitur Codex juris canonici in indicandis fontibus (c. 3, X, de constit., I, 2). Cf. Maroto, I, n. 86; Aichner-Friedle, § 16, p. 52 sq.; Bargilliat, I, n. 132.

- b) Rubricae titulorum, si sensum aliquem satis perfectum exhibent, v. gr. Ne sede vacante aliquid innovetur, Ne clerici vel monachi saecularibus negotiis se immisceant. Si sensum incompletum exprimant, non vim legis habent; attamen multum juvant ad recte interpretandum textum ipsum, inde axioma: a rubro ad nigrum valet argumentatio.
- c) Regulae juris quae Decretalibus adnectuntur et de quibus in specie disseremus.

De se autem *vi legali carent* tum partes decisae, tum capitum summaria, tum inscriptiones capitum quia mere historicae <sup>1</sup>, tum glossae superadditae. *Glossa ordinaria* facta est a Bernardo de Botone, cui cognomen « Parmensis » († 1263).

Decretales sunt collectio exclusiva, ut dicunt, quatenus abrogat praecedentes collectiones Decretalium, si excipias Decretum Gratiani. Utrum vero omnes aliae leges universales nec Decretalibus nec Decreto insertae ipso facto exclusae fuerint, disputant periti; alii cum Wernz (I, n. 242) et Maroto (I, n. 84) negant, alii vero cum Laurin, Bargilliat, Vermeersch-Creusen (I, n. 12) affirmant.

### IV. De Regulis Juris.

47. — Regulae juris continentur undecim in Decretalibus Gregorii IX et octoginta octo in Libro Sexto Bonifacii VIII, ut mox indicabimus. Jamvero hae Regulae, numero 99, authenticae vocantur, quia in collectionibus authenticis, vim legis inferentibus ², continentur; ab onere igitur probandi liberant, et etiam hodiedum post publicationem Codicis juris, in causis v. gr. Rotae Romanae, servant antiquam quam habuerunt auctoritatem ³. Sedulo autem ipsae distinguendae sunt a regulis juris doctrinalibus, quae privatae a privatis doctoribus fuerunt propositae. Caute semper sunt allegandae, quamvis minime sint spernendae.

Est autem Regula juris sententia quaedam generalis enuntiata per modum axiomatis, qua scilicet plures canones de diversis rebus eamdem habentibus rationem agentes, compendio brevi ac claro contrahuntur. V. gr. postquam actum est diffuse de observantia vel non observantia legum quae erant partim certae partim incertae, quaestio agitata sub hac demum generali formula resolvitur: lex certa tenet, lex dubia non obligat.

Non paucae Regulae juris scientiae morali maxime inserviunt, ideo iis saepe saepius moralistae utuntur tanquam principiis, ut

¹ Severe ait Maroto (I, n. 84): « Quoad historicam (auctoritatem) satis liquet ex dictis nonnisi exiguam huic collectioni tribuendam esse. » Contra, Prümmer (q. 44).— ² Wernz (I, n. 247) expresse affirmat has Regulas vim legalem habere. Contra vero, Prümmer (q. 46) et Laurin.— ³ Cf. Acta A. S. XI, n. 5, p. 155.

aiunt, reflexis. Exemplo sint axiomata: in dubio melior est conditio possidentis; in dubio favendum est reo, etc. 1. Convenienter reducere licebit Regulas juris quoad magnam saltem partem ad has quinque classes:

- A) Prima classis versatur circa rectam legum interpretationem quae debet institui juxta propriam verborum significationem et mentem legislatoris. Inde Regulae juris : « Cum nulla in verbis est ambiguitas, non debet admitti voluntatis quaestio ; in re dubia verbis serviendum est ; verba legis accipienda sunt cum effectu ; ubi lex non distinguit, nec nos distinguere debemus », etc.
- B) Secunda classis varios spectat casus in jure contentos, ubi ratio aliqua identitatis aut disparitatis ad trutinam debet revocari. Ita legimus: « A casu contrario ad contrarium recte arguitur; de similibus idem est judicium; in argumentum trahi nequeunt quae propter necessitatem aliquando fuerunt concessa; semel malus semper praesumitur malus », etc.
- C) Tertia series Regularum casus dubios considerat sive hi versentur in re favorabili sive in re odiosa; inde habemus axiomata: « In obscuris minimum est sequendum; favores ampliari et odia restringi convenit; nemo praesumitur malus nisi probetur», etc.
- D) Quarta series respicit exceptiones legis et particulares casus quosdam ubi nimis ardua perspicitur esse lex; inde haec axiomata notissima: « Exceptio firmat regulam; lex non obligat cum tanto incommodo; ad impossibile nemo tenetur », etc.
- E) Quinta classis assignat prioritatem si leges et legislatores inter se debeant aliquando comparari ; quare de hac re legimus : « Lex nova derogat priori, et non censetur plus de priori derogatum quam est expressum in posteriori ; generi per speciem derogatur ; lex inferior cedit superiori ; omnis res per quascumque causas nascitur, per easdem dissolvitur », etc.

Illustriores canonistae peculiari quadam ratione has Regulas juris suis commentariis illustrarunt, inter quos eminet Reiffenstuel <sup>3</sup> qui doctissimum conscripsit tractatum: de regulis juris. Monet autem ipse, cautius procedere oportere in regulis juris adhibendis; quia dantur fallentiae, scilicet casus in quibus deficit Regula. Itaque ut duplex afferamus exemplum, breviter explanamus primam et secundam Regulam juris cum fallentiis.

Prima sonat : « Omnis res per quascumque causas nascitur per easdem

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> S. Alphonsus in sua Theologia morali nonnunquam ex professo explicat quasdam Regulas juris. Cf. I, n. 200. — <sup>2</sup> Jus canonicum, vol. 6, Tract. de Regulis juris. — De his scripserunt etiam Barbosa. Pirhing, Schmalzgrueber, Maschat, Canisius, Zech, Huguenin-Marc, Card. Vivès, etc,

dissolvitur. » Significat inferiorem non posse dispensare in lege superioris; nam causa quae vinculum legis dissolvit, eadem debet esse ac illa quae ipsum constituit. Idem valet de contractibus et obligationibus temporalibus (cf. Reiffenstuel, n. 4). In pluribus autem fallit haec Regula; sic v. gr. in matrimonio

consummato, quia nequit ex mutuo consensu dissolvi, etc.

Secunda Regula haec est: « Dubia in meliorem partem interpretari debent. » Significat: quando verba seu facta ita sunt ut non appareat, sed vere dubie maneat, utrum intentione bona vel mala prodierint, ea in bonam partem interpretari et animo bono facta vel prolata fuisse potius quam malo censere debemus. Item in poenis, quando verum adest dubium, interpretatio pro parte benigniori et favorabili facienda erit. Dantur vero plures fallentiae hujus Regulae, inter quas eam quoque ponit Reiffenstuel (l. c., n. 13 sq.): « Fallit in casibus in quibus agitur de malo avertendo vel bono acquirendo aut tuendo... Fallit in judiciis; in his enim judex causam vel factum controversum et dubium non pro privato arbitrio et bonitate sua in meliorem partem interpretari potest, sed juxta allegata et probata... »

Quoad vim Regularum juris, sive hae considerentur tanquam principia juris quibus decisiones firmentur, ut nonnunquam fit, sive spectentur tanquam consequentiae juris ex anterioribus constitutionibus deductae <sup>1</sup>, jam dicere possumus cum Wernz (I, n. 134), eas ab ipsis legislatoribus canonicis ut normas aut principia aut rationes suarum decisionum passim applicari. Quare habendae sunt veluti principia quibus juxta canonem 20 uti possumus et debemus in variis casibus in Codice non expresse contentis aut generaliter tantum decisis <sup>2</sup>.

#### ARTICULUS III.

### Liber Sextus Bonifacii VIII seu Decretalium.

- 48. Bonifacius VIII qui et ipse insignis erat canonista, cum cerneret plures SS. Pontificum Constitutiones de novo prodiisse necnon Decreta duorum Conciliorum generalium Lugdunensium (an. 1245, 1274), in votis habuit collectionem legum instituendi quae perficeret compilationem Gregorii IX; quare eam humiliter vocavit « Liber Sextus Decretalium », quasi esset tantum continuatio libri quinti Decretalium Gregorii IX. Solet ab auctoribus appellari: in Sexto; affirmatque Vermeersch-Creusen (I, n. 12) hanc collectionem « tum intrinseco valore tum extrinseca forma reliquas partes Corporis juris superare ». Quidquid tamen sit de hac assertione, nobis dicendum remanet de origine, divisione et auctoritate Libri Sexti.
- I) Origo. Ipse Summus Pontifex manus apposuit huic collectioni adornandae; deinde subsidio usus est peritorum virorum: de Mandagoto, archiepisc. (Embrodunensi), Fredolo, episc. Biterensi

¹ In hoc sensu dicit juriscons. Paulus : « Non ex regula jus sumatur; sed ex jure quod est, regula fiat. » — ² Canon ille sonat : « Si certa de re desit expressum praescriptum legis... norma sumenda est... a legibus latis in similibus ; a generalibus juris principiis cum aequitate canonica servatis. » (Cocchi, I; n. 79).

(Béziers), Petroni Sienensi et Dini de Rossonibus, qui 88 composuit Regulas juris ad calcem Libri Sexti appositas (cf. numerum praecedentem). Itaque publicata fuit nova illa collectio die tertio Martii anni 1298.

- II) Divisio. Eamdem omnino partitionem retinuit Bonifacius VIII quam introduxerat Gregorius IX in suis Decretalibus. Quare dividitur tota collectio in 5 libros, unusquisque liber discernitur in titulos et titulus in capita. Citandi ratio eadem prorsus est quae viget in alleganda collectione Gregorii IX, deletis tamen signis X et addito eorum loco: in Sexto vel in 6. Introducunt aliqui haec verba: « in 6 » ipsi citationi loco medio, v. gr. c. 3 in 6, I, 8; plerique autem (idque etiam in notis Codicis habetur) ea rejiciunt ad finem citationis: c. 3, I, 8 in 6 vel in VI vel in Sexto.
- III) Auctoritas. Per Bullam « Sacrosanctae » et promulgationem solemnem, facta est Libri Sexti auctoritas maxima, vi Codicis legalis ipsi tributa pro tota Ecclesia. Exclusiva est haec collectio quoad omnes Constitutiones SS. Pontificum editas post Decretales Gregorii IX nec Libro Sexto contentas, exceptis tamen Constitutionibus ipsius Bonifacii VIII novae collectioni non insertis, ut est v. gr. Constitutio de ratione agendi cum haereticis.

Glossa ordinaria in Librum Sextum instituta est a Joanne Andreae, Italo († 1348); et in eum celebre scripsit commentarium illustris Passerini a Sextula, O. P.

#### ABTICULUS IV.

#### Clementinae.

49. — Clemens P. V (ab anno 1305-1314) in unum corpus redegerat suas Constitutiones, illas quoque suorum antecessorum ac Decretales Concilii generalis Viennensis, eo fine ut novum conficeret legalem Codicem. Sed cum in hac collectione nonnulli defectus conspicerentur, priusquam totum opus sufficienter promulgaretur, morte praeventus est Papa. Itaque ejus successor, nomine Joannes XXII, eamdem compilationem clementinam publici fecit juris sua Bulla « Quoniam nulla », die 25 Octobris 1317. Communiter appellata est: Clementinae, quamvis, ut referunt, eam Joannes P. XXII « Liber Septimus Decretalium » nominasset 1.

Dividitur autem eodem modo quo Decretales praecedentes in libros quinque: judex, judicium, clerus, connubia, crimen. Citandi ratio ea est Libri Sexti, mutatis verbis « in 6 » et his adhibitis: « in

 $<sup>^{\</sup>rm I}$  Id affirmat Maroto, I, n. 88. — Clemens V eas jam approbaverat in aliquo Consistorio anno 1314 habitum, quare nomen primi auctoris retinuerunt.

Clementinas vel Clem. », quae nonnunquam etiam *initio* citationis ponuntur. Sic legimus: c. 2 in Clement. II, 12; vel c. 2 cum lite, II, 5 Clem.; vel demum: Clem. Quum rationi 1, de elect. I, 3.

Auctoritas Clementinarum ea est quae tribuit vim legalem, ut constat ex Bulla Joannis P. XXII; attamen non est exclusiva, et in hac re maxime differt a praecedentibus collectionibus. Itaque eae Constitutiones et documenta, quae non recepta fuerunt in compilatione clementina, integrum suum valorem retinent.

Glossa ordinaria in Clementinas ab eodem Joanne Andreae facta est de quo supra diximus:

### ARTICULUS V.

### Extravagantes Joannis XXII et Extravagantes communes.

- 50. Post Clementinas non alia occurrit authentica collectio; attamen duae compilationes adhuc insertae fuere Corpori juris canonici ad perficiendam universam legislationem usque ad Concilium Tridentinum; nempe Extravagantes Joannis XXII et Extravagantes communes. Ambae privata sunt auctoritate confectae ac divulgatae; quare omni valore legali ac authenticitate carent, et unaquaque vice indagare oportet num revera legislator hoc vel illud praescripserit.
- I) Extravagantes Joannis P. XXII. Editis Clementinis, plures decretales adhuc ipse Joannes XXII publici juris fecit, quas anno 1325, secundum ordinem chronologicum dispositas Clementinisque aliqua ratione adnexas, reperimus sub titulo Extravagantium Papae Joannis XXII 1. Extra Decretales igitur Gregorii IX, Bonifacii VIII et Clementis V censebantur vagari, inde nomen singulare. Anno vero 1500 corrector quidam in aliqua typographia Parisiensi, Joannes Chappuis, licentiatus juris, cum pararet novam editionem Corporis juris, 20 Decretales Joannis XXII in 14 titulos dispertitas inserendas curavit post Clementinas sub speciali inscriptione « Extravagantium Joannis XXII ».

Hae Decretales extravagantes sunt quidem historice genuinae, si excipias, ait Wernz (I, n. 251), duas vel tres de quarum inscriptione dubia moventur, sed non omnes ex se vim habent legum universalium in Ecclesia. Deinde collectio ut talis non est authentica. Modus citandi hic occurrit: c. 2 de electione I Extrav. Joannis XXII; vel c. 2 Extrav. Joan. XXII, I (id est titulus I); vel c. Si Fratrum, Ne sede vacante (V), Extr. Joan. XXII.

Zenzelinus de Cassanis glossam scripsit in Extravagantes Joannis XXII, anno 1325, et haec dicitur « ordinaria ».

II) Extravagantes communes. — Idem Chappuis eodem tempore et ad eumdem finem aliam adhuc instituit compilationem, quam etiam Corpori juris audacter inseruit; haec collectio nomen retulit « Extravagantium communium. » Advertere tamen oportet plures Extravagantes, scilicet Decretales aliorum SS. Pontificum in collectionibus authenticis non contentas, jam saepius occurrisse in codicibus corporis juris; has igitur Chappuis collegit et pro suo modo, ut severe addit Wernz (I, n. 250) aliis Decretalibus locupletavit. Vocavit suam compilationem quae, teste eodem Wernz (l. c.) insigni mediocritate et inferioritate erat notata, « Extravagantes communes», id est vulgatas sive communiter occurrentes. Recensentur circiter 70 Decretales, ab Urbano IV 1, ad Sixtum IV (an. 1484). Bis referuntur plures Decretales Joannis XXII 2, ut asserit Prümmer; nonnulla etiam continet quae non sunt vera. Quidquid sit de valore hujus operis, in genere dicere possumus cum Vermeersch-Creusen (I, n. 12), Extravagantes esse « genuinas »; sed collectio, ut patet, non est authentica.

Dividuntur Extravagantes communes in 5 libros, sed quartus liber vacat, quie non erat materia circa connubia. Modus ergo citandi hic est: c. 4 de sent. excomm. V, 10 Extrav. Comm.; vel Extrav. Comm. c. 3 de priv. V, 7; vel c. Detestandae, de sepulturis, III, 6 Extr. Comm.

In hanc collectionem non facta est glossa ordinaria.

#### CAPUT III

# Collectiones legum a concilio tridentino ad nostra tempora.

51. — Collectiones quibus constituitur jus novissimum, maxime pertinent ad Concilium Tridentinum (ab an. 1545 ad 1563), ad Librum Decretalium Clementis VIII (an. 1598), ad Bullaria pontificia, Collectionesque Romanarum Congregationum. Huc spectant etiam Regulae Cancellariae Apostolicae, quamvis antea fuerint redactae. Vaticanum Concilium (an. 1870) nullas edidit leges disciplinares speciales. Demum Codex juris canonici (an. 1917) praeteritas leges excepit, eas ordinando ac opportune immutando, ita tamen vt ex jure veteri saepe saepius hodiernae praescriptiones debeant explicari, quemadmodum suo loco diximus (c. 6).

Itaque, omissa divisione in articulos, sub fine hujus tractatus breviter agemus: a) de Concilio Tridentino; b) de Decretalibus Clementis VIII; c) de Bullariis; d) de Collectionibus SS. Congregationum; e) de Regulis Cancellariae Apostolicae.

¹ Prümmer, Manuale, q. 48, notă 2 ait : « Merito dubitatur, num inscriptio capitis E. V, ¹! (Urbanus IV) sit recta; potius legendum videtur : Urbanus V, an. 1363. »— ² Prümmer, l. c. — Continentur nempe hae Decretales tum in Extravagantibus Joannis XXII tum in Extravagantibus Communibus.

- I) Concilium Tridentinum. Celeberrimum illud Concilium quod inceptum fuit sub Paulo III et cessavit sub Pio IV (1563), non solum adversus haereticos stabilivit fidei dogmata seu canones dogmaticos, verum etiam permulta edidit decreta disciplinaria ad « reformationem » morum pertinentia. Ita v. gr. in sessionibus 5, 6, 7, 11 et sqq. usque ad sess. 25, actum est de erectione et institutione Seminariorum, de provisione parochiarum, de lege residentiae, etc. Praesertim vero in ultima sessione quae erat XXV, multis capitibus circa Regulares et Moniales statutum fuit.
- Pius P. IV decisiones disciplinares Concilii confirmavit ac promulgavit die 26 Januarii 1564; vim autem legis haec Decreta non habuerunt nisi a die 1 Maii ejusdem anni. Excipiendum est notissimum illud decretum matrimoniale quod incipit verbis: Tametsi (ex sess. 24); duobus enim mensibus post promulgationem in qualibet parochia vi obligandi praeditum erat. Catechismus Concilii Tridentini qui jubente Concilio 1 et mandante S. Pontifice Pio IV a pluribus doctissimis viris fuit compositus, deindeque a S. Carolo Borromaeo et Card. Sirleto revisus, Romae tandem editus est anno 1566, approbante Sancto Pio V. Iterum a Gregorio XIII (an. 1583) speciali titulo fuit probatus et a 20 saltem conciliis provincialibus aut synodis dioecesanis, saeculo xvi, commendatus. Inde concludit Prümmer (q. 51), ejus auctoritatem non tantum maximam esse in rebus dogmaticis et moralibus, verum etiam in jure canonico.
- II) Decretales Clementis VIII. Post Concilium Tridentinum intendebant SS. Pontifices Gregorius XIII et Sixtus V († 1590) novam Decretalium instituere collectionem, quod opus post strenuos labores <sup>2</sup> perfecit Clemens P. VIII, anno 1598. Titulus collectionis hic erat: Sanctissimi D. N. D. Clementis Papae VIII Decretales. Communiter tamen dicitur esse: Liber septimus Decretalium Clementis VIII. Sed haec collectio nunquam fuit approbata et promulgata a Clemente VIII, atque etiam Paulus P. V, anno 1608, compilationi suam approbationem denegavit; rationes autem denegatae confirmationis non fuerunt manifestatae <sup>3</sup>. Anno 1870 Fr. Sentis revisam procuravit editionem hujus « Libri Septimi », qui non est confundendus cum « Libro Septimo Petri Matthaei » de quo supra agebamus <sup>4</sup> (Friburgi Brisgoviae).
- III) Bullaria SS. Pontificum. Varia exstant Bullaria, quae Constitutiones, Acta, Privilegia ac Diplomata continent a SS. Pontificibus concessa. *Primum bullarium* composuit Laertius Cherubini, Romae anno 1586, ipsique simplicem hunc dedit titulum:

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> In sessione 25. — Cf. Prümmer, Manuale, q. 51. — <sup>2</sup> Id asserunt Card. Gasparri, Praefatio in Codicem; Wernz, I, n. 266 et alii. — <sup>2</sup> Cf. Gasparri (Praef. Codicis); Wernz, I, c. n. 267; Sentis (Clementis P. VIII Decretales, p. 11 sq.). — <sup>4</sup> Liber hic Petri Matthaei in Indicem relatus fuit, juxta Gasparri (l. c.).

Bullarium, quasi collectio Bullarum SS. Pontificum. Deinde tamen, ut videtur <sup>1</sup>, nomen habuit bullarii « romani ». *Magnum* autem *Bullarium Romanum* proprie dictum, ut aliqui volunt, quo communiter utimur, confectum est Romae ab *Hieronymo Mainardo* (an. 1733-1762). Constabat 14 tomis divisis in 28 volumina in fol. Postea edita fuit Bullarii Romani continuatio. Primus titulus totius operis, juxta Maroto (I, n. 110) hic erat: « Bullarum, Privilegiorum ac Diplomatum Rom. Pontificum amplissima Collectio. »

Celebratae sunt quaedam editiones Magni Bullarii Romani inter quas eminent editio Bullarii luxemburgensis, facta Luxemburgi, anno 1727, deinde editio Bullarii taurinensis, Taurini habita cura et opera Aloysii Tomassetti, anno 1857-1872. Vocari solet «Bullarium Taurinense». Sed bullaria ista, ut recte ait Vermeersch-Creusen (I, n. 13), nec authentica sunt, nec completa, nec critice edita. Excipiatur tamen oportet Bullarium Benedicti XIV, cujus prima editio constat quatuor voluminibus in fol., et quod authenticum dici debet saltem quoad primum volumen complectens Constitutiones primi sexennii sui Pontificatus. «Ea igitur pars Bullarii Benedictini, ait Card. Gasparri (Praef. Codicis), quin authentica habenda sit, nemo dubitat.»

- IV) Collectiones SS. Congregationum. Ex variis SS. Congregationum collectionibus quaedam habendae sunt authenticae, aliae quasi authenticae seu officiales reputantur, aliae demum privatae tantum sunt auctoritatis.
- A) Sunt authenticae: Collectio quaedam veteris S. Congreg. Indulgentiarum, cui titulus « Decreta authentica S. Congreg. indulgentiis sacrisque reliquiis praepositae ab anno 1668 ad annum 1882, edita jussu et auctoritate SS. D. N. Leonis PP. XIII, Ratisbon. 1883 ». — Deinde authentica est, scilicet publica auctoritate genuina declarata est collectio « Decretorum S. Congregationis Rituum », quae primo curis Aloysii Gardellini Romae prodiit, et deinde jussu Leonis XIII de novo typis est impressa, anno 1898. Constat 5 voluminibus quibus sextum nuper adjectum fuit, complectens Decreta authentica ab anno 1900 ad annum 1911 inclusive. De se remanet in vigore, cum dicatur in canone 2 Codicis: « Quare omnes liturgicae leges vim suam retinent, nisi earum aliqua in Codice expresse corrigatur. » — Demum « Index librorum prohibitorum Leonis XIII S. P. auctoritate recognitus SS. D. N. Benedicti P. XV jussu editus » utique authenticitate non caret vimque legis universalis habet. Prima vice anno 1900 in lucem editus est; postea, jubente Benedicto XV, sextam quoque retulit editionem

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Vermeersch-Creusen, I, n. 13.

eodem anno quo promulgatus est novus Codex, an. 1917 <sup>1</sup>. Index seu catalogus librorum minime est per Codicem suppressus, ut recte adversus Prümmer (q. 419, nota) affirmat Vermeersch-Creusen (Epit. II, n. 734).

- B) Non proprie authentica est collectio quae inscribitur: Resolutiones S. C. Concilii, sed officialis est, cum ex officio Secretarius hujus S. Congregationis curam habuit de impressione, Titulus sub hac forma sonat: «Thesaurus Resolutionum S. C. C. ». Ab anno 1739 vel potius ab anno 1718 quo rem aggressus est Secretarius praedictae Congregationis usque ad annum 1908 quo cessavit collectio, prodierunt 167 vel 168 volumina, quae raro in aliqua bibliotheca inveniuntur<sup>2</sup>.
- C) Collectiones aliae nec authenticae de se reputantur nec speciali titulo officiales possunt dici; attamen nonnullae maximi sunt momenti. Commemorare liceat: a) Collectiones S. C. de Propaganda Fide, quarum una « Jus Pontificium de Prop. Fide » studio de Martinis Romae fuit confecta (an. 1888 sqq.) et 8 complectitur volumina. Magnae quidem auctoritatis est, sed nondum codex legalis exsistit. Altera collectio cui nomen: Collectanea S. C. de Prop. Fide, ad usum Missionariorum adornata fuit, ejusque secunda editio, anno 1907 typis impressa, duobus constat voluminibus. De ipsa autem S. Congregatio directe curam agit. b) Collectanea in usum Secretariae S. C. Episcoporum et Regularium (an. 1863) auctorem habent ipsum Secretarium, Andream Bizzarri, postea Cardinalem. Secunda editio confecta fuit anno 1886, sed mere privata remansit. c) Rota Romana instaurata a Pio X (an. 1908) coepit nuper quasi per seipsam publicare decisiones suas et sententias sub titulo: S. Romanae Rotae Decisiones seu Sententiae. Hucusque 5 exstant volumina ab anno 1909 ad 1913 inclusive 3.
- V) Regulae Cancellariae Apostolicae. Sunt quaedam ordinationes vel quasi decreta specialia in usum Cancellariae Apostolicae a Romanis Pontificibus pro tempore Pontificatus constituta. Vigente Codice, jam omnes hae Regulae, quae erant numero 72, dicendae sunt abolitae quoad efficaciam juridicam<sup>4</sup>; quare de ipsis pauca tantum hie liceat proferre verba. Originem habent a tempore Joannis P. XXII, anno scilicet 1316 ad 1334; deinde immutatae et auctae fuere a variis Pontificibus, praesertim sub Nicolao P. V († 1455). Ultima editio a Clemente XI facta est anno 1700. Valorem legalem ad tempus tantum Pontificatus acquirebant, sed mos erat ut unusquisque Papa statim post suam electionem denuo eas firmaret.

Riganti longits scripsit commentarium in eas et Reiffenstuel brevius. Dividebantur in triplex genus: aliae enim erant expeditoriae seu expeditivae, quae formam in actis per Apostolicas Litteras expediendis praescribebant; aliae reservatoriae seu beneficiales dicebantur, quia respiciebant beneficia et eorum reservationem; ultimae tandem judiciales censebantur, quia ad negotia judicialia spectabant. Hae Regulae ad calcem Corporis juris canonici referebantur.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Nuper septima editio Indicis Leoniani publici juris facta est, jubente Sanctitate Sua Pio P. XI, Romae, Typis Polyglottis Vaticanis 1922. — <sup>2</sup> Quare ut ait Wernz (I, n. 270, nota 41) saepe volvuntur collectiones privatae Zamboni, Pallotini, etc. — <sup>3</sup> Cf. Maroto, I, n. 124; Vermeersch-Creusen, I, n. 16: — <sup>4</sup> Maroto, I, c. n. 98; Vermeersch-Creusen, I, n. 14.

# LIBER II

### DE PERSONIS ECCLESIAE ET DE STATU EARUM JURIDICO

#### PROLOGUS.

52. — Ecclesia catholica, ut notum est, constat personis physicis et moralibus. De utrisque autem erit sermo in libro hoc secundo, qui largam sane occupat canonum seriem titulisque Codicis refertur non minus quam decem et novem, iisque gravioris quoque momenti. Sacro quidem Baptismate homo constituitur in Ecclesia Christi persona cum omnibus christianorum juribus et officiis, ut apertissime declarat canon 87, haec tamen, ad jura quod attinet, restringendo, dum prosequitur: « Nisi... obstet obex, ecclesiasticae communionis vinculum impediens, vel lata ab Ecclesia censura. » Haec de personis physicis sunt dicta.

Dantur quoque personae morales in Ecclesia, quod expresse statuit Codex dicens: « In Ecclesia, praeter personas physicas, sunt etiam personae morales, publica auctoritate constitutae, quae distinguuntur in personas morales collegiales et non collegiales, ut ecclesiae, seminaria, beneficia, etc. » (c. 99). Porro ad quasdam personas morales constituendas requiruntur praeter auctoritatem Ecclesiae necessario plures physicae personae, ut patet ex hac declaratione c. 100, § 2 circa personas morales collegiales: « Persona moralis collegialis constitui non potest, nisi ex tribus saltem personis physicis. » Quare, cum personae morales non collegiales aliquando possint esse sine personis physicis quibus constent, ideo nec omnes personae morales dicendae sunt spectare ad Librum istum secundum, quem explanandum aggredimur, sed potius spectant ad sequentem: de rebus 1. Exemplo sit beneficium ecclesiasticum, quod ex juris declaratione moralis est persona et

¹ Vide Vermeersch-Creusen, I, n. 175, qui distinguit personas morales in veras et ficticias. « Verae personae morales, ait, sunt societates personarum. »

in Codice locum habet inter res ecclesiasticas, de quibus Liber tertius tractat (c. 1409 sqq.).

His explicationibus praemissis, jam liceat secundum methodum ipsius Codicis indicare partitionem hujusce Libri. Canone 107 monemur, clericos a laicis distingui et utrosque religiosos esse posse. Hinc primo de clericis oportet agere, deinde de religiosis et tandem de laicis. Atvero argumentum primum quod est de clericis, ad duos tractatus debet necessario protendi, quoniam communia quaedam habentur clericis sive omnibus sive pluribus in altiori gradu constitutis, deinde vero specialia quoque enumerantur unicuique classi propria. Inde geminatus ille tractatus de clericis in genere et de clericis in specie, ut habet Codex c. 108 sqq.

### En igitur universi Libri secundi divisio:

Tractatus (I. — De clericis in genere,

Tractatus II. - De clericis in specie.

Tractatus III. — De religiosis.

Tractatus IV. — De laicis.

Peculiari quadam ratione in notionibus praeviis animadvertit Codex (c. 88 sqq.), eam personam in jure ecclesiastico majorem dici quae vicesimum primum aetatis annum explevit; infra hanc aetatem, minorem esse. Minor autem si masculus est, censetur pubes a decimo quarto anno completo; si est femina, ab anno duodecimo. Deinde impubes, ante plenum septennium, dicitur infans seu puer seu parculus, nec reputatur esse sui compos. Infanti autem assimilantur quotquot usu rationis sunt habitu destituti. Expleto septennio, impubes praesumitur habere usum rationis. Sed usquedum aliqua persona sit major, manet obnoxia potestati parentum vel tutorum in exercitio suorum jurium, iis tantum exceptis in quibus jus etiam minores exemptos habere voluit a patria potestate, v. gr. quoad ingressum in Religionem. De aliis praescriptis juris quae tanquam praenotanda ad Librum secundum in Codice (c. 90 ad 107) leguntur, scilicet de loco originis, de domicilio, de quasi-domicilio et sic porro, vel jam diximus Librum primum explanando, vel suo loco agemus, quatenus opus erit 1.

¹ Pro uberiore explicatione notionum praeviarum Libri Secundi Codicis confer inter alios auctores praesertim Blat, II, p. 8 sqq.; Maroto, I, n. 390 sqq.; Vermeersch-Creusen, I, n. 157 sqq.; Leitner, I, p. 63 sqq., etc.

# TRACTATUS I

# De clericis in genere

Scriptores: S. Alphonsus, Th. mor., L. 3, n. 606 et 831 sqq.; L. 4, n. 188 sqq.; L. 6, n. 734 sqq.; L. 7, n. 341 sqq.; Homo Apost., 13, n. 60; et 19, n. 72 sqq.; Examen Ord., c. 2, n. 25 sqq.; Card. Gasparri, tract. de s. ordinatione, I, n. 13 sqq.; Card. Lega, de judiciis, I, n. 40 sqq. et 11I, n. 185 sqq.; V, n. 83 sqq.; Wernz, II, n. 24 sqq.; Blat, II, p. 41 sqq.; Maroto, I, n. 484 sqq.; Vermeersch-Creusen, I, n. 185 sqq.; Prümmer, q. 58 sqq.; Leitner, II, p. 110 sqq.; Maro-Gestermann, II, n. 1885 sqq. et 2195 sqq.; on Scherer, I, § 65 sqq.; Lehmkuhl, II, n. 771 sqq. de ordine et n. 1279 sqq. de irregul.; Bargilliat, I, n. 283 sqq.; Aichner-Friedle, § 61 sqq.; Craisson, Manuale, I, n. 244 sqq.; Aertnys-Damen, II, n. 570 sqq.; Laurentius, n. 55 sqq.; Haring, § 53 sqq.; Huguenin-Marc, n. 232 sqq.; Génicot-Salsmans, II, n. 325 sqq. et n. 425 sqq., 629 sqq; Noldin, III, L. 7, n. 448 sqq.; F. Claeys Bounaert, Selecta capita Cod. n. 58 sqq.; Sägmüller, § 47 sqq.; Poschl, § 47 sqq. etc.

Ex canonistis antiquioribus solent in hac re citari: Prosp. Fagnanus, I, in 2, p. 1, Decret. de tempor. ordin, c. de eo sq.; Reiffenstuel, Jus can. L. 1, tit. 11 sqq.; Schmalzgrueber, de irregularitatibus, V, tit. 37, n. 66 sqq.; Pirhing, Jus can. L. 1, tit. 11 sqq.; Suarez, tract. de censuris et irregul., d. 40, s. 1 sqq.; L. Thomassin, Ancienne et Nouvelle Discipline de l'Église, T. I, P. 1, L. 2, ch. 29 sqq.; Ferraris, prompta bibl., V, v. Ordo, p. 837 sqq., etc.

53. — Fit aliquis clericus per sacram ordinationem, sub quo vocabulo intelligimus etiam primam tonsuram, juxta dicta canonis 950. Per ordinationem autem laicus incorporatur sacrae hierarchiae divinisque mancipatur ministeriis, quae referuntur sive ad potestatem ordinis sive ad potestatem jurisdictionis; utraque enim potestate constat ecclesiastica hierarchia objective, sicut expositum fuit in Libro I.

Duplex ex hac consideratione enascitur respectus, quem applicat Codex quaestioni circa clericos in genere; alter scilicet, qui est primarius, ad potestatem se refert ordinis, et hic continetur titulis I, II, III, IV (ex parte) et VI (ex parte). Alter vero spectat ad jurisdictionem, maximeque habetur titulo V et ex parte titulis IV ac VI. — Plura deinde ad sacram ordinationem pertinentia leguntur in Libro tertio Codicis (titulo VI: de Ordine). Porro de sacramentis ut talibus ex professo non agemus, quia haec remittimus, ut mos est, ad theologiam moralem. Quare ex titulo praedicto ea stâtim expromimus, quae ad doctrinam de ordinatione clericorum plenius habendam faciunt atque hoc loco inserimus, exemplo ducti peritorum aliquorum haud ignobilium 1.

En igitur juxta expositam methodum divisio hujus tractatus : a) De statu clericali et de ordinatione clericorum ; — b) de clerici adscriptione determinatae alicui dioecesi et de ejus reductione ad

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Ita egerunt inter alios Wernz, II, pars prima : de hierarchia Ordinis ; Aichner-Friedle, sectio II, § 61 sqq. ; Laurentius, § 22, et ordinatione : Leitner, II, p. 111 sqq. et sic porro.

statum laicalem; — c) de juribus clericorum; — d) de obligationibus clericorum; — e) de adeptione et amissione officiorum quae sunt clericis propria; — f) de jurisdictione ordinaria et delegata clericorum.

Sex igitur numerantur capita in tractatu illo quem exponendum aggredimur.

#### CAPUT 1

### De statu clericali et de ordinatione clericorum.

Duo hic potissimum nobis erunt contemplanda, ut jam apparet ex ipsa capitis inscriptione; scilicet primum notio status clericalis in genere, quae consideratio praesertim historica evadit, et deinde clericorum ordinatio secundum varia ejus adjuncta.

De priore quaestione nonnulla jam antea delibavimus (art. 1, c. 2, tr. I Libri praecedentis); quare nunc parcis verbis ipsi indulgebimus. De altera quaestione, quae solet ab omnibus etiam moralistis fusius tractari, breviter dicemus sequenti ordine: a) De notione ordinationis et de ordinum distinctione; — b) de ministro ordinationis et de litteris dimissoriis ac testimonialibus; — c) de subjecto ordinationis et de variis conditionibus validae aut licitae susceptionis ordinum.

Inde quatuor articuli, quibus totum caput primum continetur.

### ARTICULUS I.

### De statu clericali in genere.

54. — Status clericalis est status eorum qui divinis ministeriis per primam saltem tonsuram mancipati sunt; quare et hi clerici dicuntur, ut habet canon 108, § 1.

Notiones historicae. — Ab initio jam Ecclesiae clerici distinguebantur a laicis, ita ut testibus Tertulliano et Origene, clericatus constantem aliquam praeberet vitae conditionem, etsi quandoque clericus ad statum laicalem reduceretur. Olim omnes qui speciali modo cultui divino deputabantur, sub nomine clericorum veniebant. Quare sensu latiore viri religiosi quicumque, etiam devotae feminae servitio Dei addictae, habebantur clerici, quia «sorte electi» erant atque in partem haereditatis Domini constituti.

De significatione vocis: clerus, legimus in Decreto Gratiani (c. 1, D. 21 et c. 7, C. 12, q. 1): « Cleros et clericos hinc appellatos credimus, quia Matthias sorte electus est, quem primum per Apostolos legimus ordinatum... Duo sunt genera christianorum. Est autem unum genus, quod, mancipatum divino

officio et deditum contemplationi et orationi, ab omni strepitu temporalium cessare convenit, ut sunt clerici et Deo devoti... Inde hujusmodi homines vocantur *clerici*, i. e. sorte electi. Omnes enim Deus in suos elegit..., in Deo regnum habent. Et hoc designat corona in capite. Hanc coronam habent ab institutione Romanae Ecclesiae in signum regni, quod in Christo exspectatur »<sup>1</sup>.

Hoc igitur sensu, tempore Decreti Gratiani, clerus complectebatur fratres quoque religiosos conversos ac moniales, imo et novitios Ordinum regularium, quotquot denique sub nomine personarum ecclesiasticarum veniebant. Sensu tamen strictiori, in Ecclesia saltem latina, ea voce ii tantum designabantur qui per primam tonsuram divino servitio mancipati erant; in orientali vero Ecclesia ubi ritus tonsurae saepe omittebatur², aut conjungebatur cum ordine aliquo minore sive lectoratus sive cantoratus (ut apud Maronitas), per primam ordinationem sacram.

Haec duplex verbi « clericus » acceptio nunc videtur sublata, si novum consideremus juris Codicem; neque licebit in posterum distinguere inter clericos sensu strictiori et sensu lato. Religiosi quippe qui tonsura non sunt insigniti, jam nullo modo sunt clerici, quanquam plerisque clericorum fruantur privilegiis ex speciali juris dispositione. Imo novitii ac moniales religiosaeque sorores his beneficiis participant; at excluduntur omnino a nomine clerici, cum absolute statuat canon 108, § 1: « Qui divinis ministeriis per primam saltem tonsuram mancipati sunt, clerici dicuntur. » Unice hoc sensu vox « clericus » deinde erit accipienda, « nisi, ut recte animadvertit Vermeersch-Creusen (I, n. 185), ex contextu contrarium constet, v. g. in rubrica tituli 30, libro 4 »: de modo procedendi contra clericos non residentes. Patet enim hic tantummodo agi de his clericis qui ratione beneficii ad legem residentiae obligantur.

55. — Definitio status clericalis. — Clerici quatenus distinguuntur a laicis nunc componunt statum clericalem seu clericatum, qui juxta superius exposita apte definitur: Conditio quaedam vitae firma ac jure sancita, qua christianus cooptatur in hierarchiam ecclesiasticam.

Nequit mulier in clericatum assumi nec hierarchiae ecclesiasticae valet incorporari, quippe quae sit incapax potestatis ordinis ac jurisdictionis proprie dictae, in qua consistere diximus hierarchiam sacram objective sumptam. Nec unquam Abbatissa aliqua aut Priorissa jurisdictionem exercuit spiritualem proprie dictam in Ecclesia, ne quidem in Ordine illo S. Salvatoris a S. Brigitta constituto, in quo Superiorissa duos semper dirigebat conventus, alterum monialium, alterum monachorum <sup>3</sup>; attamen minime exclusa fuit potestas imperfecta regiminis ac directionis, vel etiam potestas aliqua jurisdictionis civilis et temporalis <sup>4</sup>. A fortiori

¹ Gratianus, ut ipse asserit, haec sua verba desumpsit ex S. Hieronymo. Sed nunc disputant periti num revera verba citata sint a S. Doctore (cf. Berardi, Gratiani canones genuini, etc.). — ² Leitner, II, p. 113. — ³ Cf. Heimbucher, II, § 83; Prümmer, q. 59. — ³ « Exempla quae afferuntur ab auctoribus, ait Prümmer (q. 59, b), quod SS. Pontifices jurisdictionem contulerint mulieribus, aut sunt dubiae authenticitatis, aut intelligenda videntur de jurisdictione in lato sensu. »

autem mulieres ab omni ordine suscipiendo ac potestate ordinis excluduntur, idque jure divino quoad presbyteratum atque diaconatum.

Diaconae seu diaconissae quae in primitiva Ecclesia ritu quodam instituebantur, nonnisi ad aliqua deputabantur officia quae proprie non requirebant potestatem ordinis, v. gr. januas custodire quibus feminae intrabant ecclesiam, catechizare feminas, assistere in administrando baptismo et sic porro <sup>1</sup>. Inde satis patet, has diaconissas nunquam receptas fuisse inter clerum sensu stricto, neque de facto ad ecclesiasticam pertinuisse hierarchiam.

56. — Hierarchia ecclesiastica in qua clericus cooptatur dum statum clericalem arripit, hic consideratur etiam subjective et denotat varios gradus quibus intra clericatum alii aliis subordinantur; quae hierarchia constat, ut ait canon 108, § 3, ex divina institutione ratione ordinis: episcopis, presbyteris et ministris; ratione jurisdictionis, pontificatu supremo scilicet Papa et episcopatu subordinato; ex Ecclesiae autem institutione alii quoque gradus accessere. Quae verba Codicis optime haec alia explicant a Tridentino Concilio (sess. 23, c. 6) definita: « Si quis dixerit, in Ecclesia catholica non esse hierarchiam divina ordinatione institutam, quae constat ex episcopis, presbyteris et ministris, anathema sit. »

In specie igitur solent multiplici ordinatione clerici assumi in hanc hierarchiam subjective consideratam. Plurimae circa sacros ordines exsistunt a parte Ecclesiae praescriptiones, cautelae vel conditiones, quas breviter examini subjiciemus post traditas praevias notiones.

#### ARTICULUS II.

De notione ordinationis et de ordinum distinctione.

57. — I) Definitio sacrae ordinationis <sup>2</sup>. — De sacra ordinatione haec solet tradi *definitio*, quae ex parte saltem desumitur a D. Thoma (Suppl. q. 34, a. 2): « Signaculum quoddam Ecclesiae seu sacer ritus quo spiritualis potestas ordinato confertur simul cum gratia ad munia spiritualia rite obeunda, maxime vero ea quae spectant sacrum Eucharistiae sacramentum. »

Ordinatio idem est ac « ordo » active sumptus, et designat actionem illam qua potestas spiritualis confertur. Ordo praeterea

¹ Vide Billuart, de Ordine, digressio I historica; Marc-Gestermann, II, n. 1911, nota 1; ibidem citatur Many, etc. — ² Cf. Marc-Gestermann, II, n. 1885 sqq.; Aertnys-Damen, II, n. 552 sqq.; Génicot-Salsmans, II, n. 425 sqq. et alios moralistas.

sumitur nonnunquam passive, effectumque talis actionis seu ordinationis indicat, scilicet collatam habilitatem ac potestatem 1.

II) Distinctio ordinum. — Praeter tonsuram quae proprie non est ordo sed via seu praeparatio ad illum², in Ecclesia latina septem enumerantur ordines, quorum quatuor vocantur minores et tres majores. *Majores* ordines in Ecclesia latina sunt: Presbyteratus, diaconatus et subdiaconatus. Hi soli dicuntur etiam « sacri » a Codice (c. 949); attamen per plura saecula, usque ad Urbanum II (saec. XI), in Ecclesia quoque latina subdiaconatus aestimatus est ordo minor, idque hodie adhue locum habet in Ecclesia orientali ³. Ordines *minores* prout nunc exsistunt in Ecclesia latina sunt: Ostiariatus, lectoratus, exorcistatus, acolythatus; in Ecclesia vero orientali hi duo tantum reperiuntur: Lectoratus et subdiaconatus ⁴.

Episcopatus autem complementum censetur presbyteratus seu ejus extensio, ut putat D. Thomas, qui cum B. Alberto Magno, S. Bonaventura et pluribus aliis scholasticis doctoribus asserebat eum a presbyteratu non esse distinctum aliquod sacramentum. Hodierni theologi communiter contrariam tenent sententiam <sup>5</sup>.

#### ARTICULUS III.

De ministro ordinationis et de litteris dimissoriis ac testimonialibus.

- 58. I) Minister ordinarius ordinationis est Episcopus consecratus (c. 951), idque de fide est. Minister autem extraordinarius potest esse nonnunquam simplex sacerdos (ex eodem c. 951). Ex speciali enim dispositione juris quae viget pro omnibus Cardinalibus (c. 239, § 2, n. 22), pro Vicariis ac Praefectis apostolicis (c. 294, § 2; 957, § 2), necnon Abbatibus regularibus de regimine (c. 964, n. 1); vel ex peculiari indulto S. Sedis, valebit etiam simplex sacerdos conferre tonsuram et ordines minores <sup>6</sup>.
- II) A proprio deinde Episcopo unusquisque debet ordinari juxta canonem 955, § 1.

Proprius autem Episcopus saecularium ille solummodo est in cujus dioecesi promovendus habet domicilium una cum titulo

¹ Vermeersch-Creusen, II, n. 234. — ² Juxta c. 950 venit in jure sub nomine: ordo. — ³ Leitner, II, p. 111. — ⁴ Id; alet de Ecclesia graeca. Olim nullum erat in hac re discrimen inter Ecclesias, Cf. Leitner, I. c. p. 111 sq. — ⁵ Cf. Marc-Gestermann, II, n. 1888; Aertnys-Damen, II, n. 558. — ⁵ De quaestione valde disputata privilegiorum quorumdam Abbatum circa ordinationes subdiaconorum, diaconorum, etc. cf. J. Herrmann, C.SS. R. II, n. 1884 sq.; Phillips, I, p. 339; Gasparri, II, n. 798; Wernz, II, n. 27; Leitner, II, p. 116 sq., etc.

originis; aut simpliciter tantum domicilium sine titulo originis, sed generatim eo casu *jurejurando* significare debebit ordinandus, se habere animum perpetuo manendi in dioecesi (c. 956). Jure saecularium reguntur quoad ordinationem omnes religiosi non exempti (c. 964, n. 4).

Religiosi exempti nequeunt ab ullo Episcopo licite ordinari absque litteris dimissoriis proprii Superioris majoris (c. 964, n. 2). Episcopus autem ad quem Superiores religiosi litteras dimissorias mittere debent, est ipse Ordinarius dioecesis in qua sita est domus religiosa, ad cujus familiam pertinet ordinandus (c. 965).

Litterae dimissoriae sunt quaedam authentica documenta quibus proprius ordinandorum Ordinarius, vi jurisdictionis, invitat vel deputat Episcopum aliquem saltem in genere designatum, ut conferat ordines subditis suis. In dimissoriis his litteris semper testimonia continentur de idoneitate ordinandorum.

Litterae testimoniales sunt authentica testimonia de vita honesta ordinandorum, de eorum scientia, immunitate ab omni impedimento canonico ac de caeteris jure requisitis, v. gr. de peractis exercitiis, etc., ut suo loco notabimus. Si quis autem ordinandorum tanto temporis extra suam moratus sit dioecesim ut impedimentum canonicum potuerit contrahere, scilicet per semestre post adeptam pubertatem, vel etiam per trimestre, si servitio militari fuit addictus (c. 994, § 1), exiguntur litterae testimoniales hujus loci Ordinarii, aut Ordinariorum, si pluribus in diocesibus ea ratione moratus fuerit (c. 993, n. 4).

Ex quavis causa canonica etsi occulta, potest Episcopus aut Superior religiosus major, etiam extrajudicialiter, suis subditis ascensum ad ordines interdicere, salvo semper recursus jure sive ad Sanctam Sedem sive ad Moderatorem generalem Religionis; tunc autem tenentur tum Episcopus tum Superior religiosus major rationes suas patefacere ex quibus interdixerint ascensum ad ordines in genere aut ad ordinem aliquem in specie (970).

### ARTICULUS IV.

# De subjecto ordinationis sacrae.

59. — Utique plurima ex parte subjecti requiruntur ad susceptionem validam ac licitam sacrae ordinationis; quae non inepte possunt ad quatuor haec a nobis referri, praeter ea quae superius dicta fuere: a) Conditiones quae potius ordinandorum animam et intentionem respiciunt; b) conditiones magis externas quae ab Ecclesia exiguntur; c) in specie absentiam cujusvis irregularitatis

ac simplicis impedimenti; d) adjuncta demum quaedam peculiaria temporis, loci, etc., ad modum ipsum ordinationis spectantia. Inde quatuor erunt sectiones in articulo IV.

## § 1. DE CONDITIONIBUS ANIMAE IN ORDINANDO REQUISITIS.

Praerequiritur in ordinando divina vocatio <sup>1</sup>, quae quamvis interna etiam esse debeat, maxime tamen et juridice se pandit, quando Ecclesiae praepositi eum quem dignum existimant, ad s. ordinationem admittunt ac deputant ; quae vocatio proprie vocatio canonica habetur.

Deinde requiritur animus clericandi, ut aiunt, scilicet permanendi in statu clericorum juxta praescripta Ecclesiae. Canon autem 973, § 1 statuit : « Ordines illis tantum conferendi sunt, qui propositum habeant ascendendi ad presbyteratum » ; attamen, post receptos aliquos ordines, nemo potest cogi ad superiores ordines recipiendos, ut expresse declarat c. 973, § 2 ; quare sub hoc respectu praedicta voluntas non est dicenda absolute necessaria in se.

Praeterea tum scientia competens ad normam c. 976°, tum probitas vitae seu mores ordini recipiendo congruentes, ut ait c. 974, § 1, n. ½ ³, tum exercitia spiritualia rite peracta juxta canonem 1001. Porro tres saltem exercitiorum dies requiruntur ante tonsuram ac ordines minores; pro majoribus autem suscipiendis ordinibus sex dies integri, excipe pro diaconatu, ubi de licentia Ordinarii sufficiunt tres dies, modo infra semestre plures recipi debeant ordines majores.

### § 2. De conditionibus juridicis magis externis.

- 60. Praeter jusjurandum antimodernisticum (cum professione fidei), quod emittere debet ordinandus ad subdiaconatum, ex parte subjecti haec praesertim requiruntur: a) Recepta sacra confirmatio; b) aetas canonica; c) titulus canonicus ordinationis, si agitur de ordinibus majoribus; d) immunitas a censuris et ab impedimentis ecclesiasticis. Singula autem brevi aliqua indigent explanatione.
- I) Circa sacramentum Confirmationis Codex declarat, illud praerequiri ut *licite* quis ordinari possit (c. 974, § 1). Idem jam pronun-

¹ Cf. inter alios Lahitton, la vocation-sacerdotale; Marc-Gestermann, II, n. 1912; Nouvelle revue théol., 1922, p. 46 sq. — ² « Nemo... ad primam tonsuram promoveatur ante inceptum cursum theologicum... Subdiaconatus ne conferatur nisi exeunte tertio cursus theologici anno; diaconatus, nisi incepto quarto anno; presbyteratus, nisi post medieatem ejusdem quarti anni. Cursus theologicus peractus esse debet non privatim sed in scholis ad id institutis... » — ³ Cf. S. Alphonsum, Examen ordin., c. II, n. 45 (Gaudé, IV, p. 665).

tiaverat Concilium Tridentinum in sess. 23, c. 4 de ref.; asserunt autem communiter theologi hanc obligationem non esse nisi levem<sup>1</sup>.

- II) Aetas canonica nulla quidem de jure habetur pro tonsura ac ordinibus minoribus recipiendis indicata; aliunde tamen scimus aliquem nonnisi post inceptum studium theologicum posse ad eos promoveri. Subdiaconus habere debet 21 annos completos; Diaconus, 22 annos completos; Presbyter, 24 annos completos; Episcopus, annos 30 completos. Ita ex canone 331, § 1, n. 2 et c. 975.
- III) Titulus ordinationis est ipsa cautio de honesta ac perpetua sustentatione ordinandi, quae ab Ecclesia in antecessum exigitur, priusquam ordo subdiaconatus conferatur. Haec cautio haberi debet sive pro clericis saecularibus sive pro clericis religiosis.
- a) Pro saecularibus potissimus ordinationis titulus est beneficium ecclesiasticum, ex declaratione Tridentini, sess. 21, c. 2 de ref. et ex praescripto Codicis, c. 979, § 1. Non sufficit beneficium certum de futuro, v. gr. paroecia postea attribuenda, sed ordinandus illud jam debet « pacifice possidere ». Eo deficiente, titulus sive patrimonii sive pensionis adsit oportet (canon citatus).

Jamvero patrimonium hic intenditur in jure: bonum aliquod perpetuum et inalienabile, constitutum super re certa et pacifice possessa, de natura sua frugifera, quod aliunde quam ab Ecclesia proveniat et tamen in curia episcopali sit approbatum. Loco hujus patrimonii sic descripti venire possunt pensiones perpetuae aut legata perpetua missarum <sup>2</sup>.

Si unus ex his titulis non praesto sit, *suppleri* poterit titulo « servitii dioecesis », jurejurando interposito quo devoveat se ordinandus perpetuo servitio dioecesis (c. 981, § 1).

In locis S. C. de Prop. Fide subjectis, ratione quadam simili, titulus habebitur « missionis » (canon citatus).

b) Pro religiosis regularibus titulus canonicus est titulus paupertatis seu solemnis professio religiosa. Pro religiosis vero votorum simplicium perpetuorum titulus habebitur mensae communis, vel titulus Congregationis aut similis ad normam Constitutionum. Ceteri religiosi quocumque veniant nomine, qui vota haec perpetua non habent, reguntur jure saecularium (c. 982, § 1, 2, 3).

Dispensatio circa titulum ordinationis reservatur S. Sedi.

IV) Immunitas demum requiritur a censuris et aliis impedimentis

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> S. Alphonsus, L. 6,n. 483, 786. — <sup>2</sup> Vide Marc-Gestermann, II, n. 4924, 2, nota. — Addit Aertnys-Damen (II, n. 590): « Denique adhuc retineri potest, insufficientiam beneficii patrimonio suppleri posse et e converso: ita enim antea communiter tradebant Doctores et pari modo resolutum fuit a S. C. Conc. »

ecclesiasticis. Censura est excommunicatio vel interdictum personale; impedimentum praesertim est irregularitas aut simplex impedimentum de quo statim dicemus. De se non officiunt ordinationis valori, ut innuit Codex (c. 968, § 1) et communiter tradunt theologi.

### § 3. DE IRREGULARITATIBUS ALIISQUE IMPEDIMENTIS.

61. — De irregularitatibus ac impedimentis dicemus primo in genere, deinde in specie.

### I) In genere.

Notae historicae. - S. Paulus, ut constat ex Epist. I ad Tim. 3, 2, arcet quosdam ab ordinibus suscipiendis, v. gr. bigamos repellit ab episcopatu ; inde initium sumpsit disciplina irregularitatum. Deinde Apostolus declarat graviora quaedam delicta omnino dedecere statum clericalem, et scribit ad Titum, I, 7: « Oportet enim Episcopum sine crimine esse. » Constat, primis saeculis christianis, eos habitos fuisse irregulares qui post acceptum baptismum et ante sacram ordinationem commiserant delicta quaedam graviora; qualia recensentur a Tertulliano, Origene, S. Cypriano et aliis : apostasia, idolatria, haeresis, schisma, adulterium, homicidium, perjurium et alia hujuscemodi 1. Primaevam disciplinam circa irregularitates firmat Carthaginensis quaedam synodus anni 256 2. Innocentius Papa I, saeculo quarto, asserit in sua Epistola 17, n. 9, quoad exclusionem clericorum qui adhaeserant erroribus haereticorum, « fuisse regulas veteres quas ab apostolis vel apostolicis viris traditas ecclesia romana custodit custodiendasque mandat » 3. Vocem ipsam « irregularitas », juxta Wernz (II, n. 96), introduxit Innocentius III, anno 1206, in legem aliquam quae refertur in Decretalibus; at Vermeersch-Creusen (II, n. 251) putat hoc verbum : irregularitas primum a Rufino fuisse usurpatum. Divisionem classicam irregularitatum in eas quae sunt ex defectu vel ex delicto invexit medio saeculo decimo tertio Goffredus de Trano, Italus. Teste Wernz (l. c. III), novae irregularitates de jure communi non fuerunt a tempore Tridentini usque ad saeculum vigesimum introductae. Codex tamen, ut notabimus, in pluribus mutationem fecit irregularitatum, praesertim vero stricte distinxit inter irregularitates proprie dictas et simplicia impedimenta quae cessant sine dispensatione 4.

**Definitur irregularitas**: Impedimentum aliquod perpetuum, prohibens ne quis ordines suscipiat aut susceptos exerceat. De se est *perpetuum*, quia sola dispensatione regulariter auferri potest. Quando aliquod impedimentum canonicum de se nonnisi *temporaneum* est, vocatur *impedimentum simplex*, non autem irregularitas. Itaque 14 enumerantur a Codice irregularitates, 7 ex defectu et 7 ex delicto. Praeterea 7 simplicia impedimenta habentur.

¹ Confer de origine irregularitatum C. Richert, p. 15 sqq. et Wernz, II, n. 133. → ² C. Richert (Anfänge der Irreg.), p. 40 sq. → ³ Apud Richert, l. c. p. 41 et 45, nota 4. → In casu agebatur de iis qui post receptum ordinem ab irregularitate, ex haeresi contracta, dispensandi erant. → ⁴ Confer ¢ theologisch-praktische Quartalschrift ³, 1923, p. 122 sqq.

Multiplicantur autem tum irregularitates tum impedimenta ex diversis eorumdem causis, non vero ex repetitione ejusdem causae, nisi agatur de irregularitate ex homicidio voluntario, ut declarat c. 989. Ignorantia in nullo casu excusat; attamen pro irregularitatibus ex delicto omnino requiritur ut adsit peccatum grave et externum, sive publicum sit delictum sive occultum (c. 986). Strictae interpretationi subjacent tum irregularitates tum simplicia impedimenta, et in dubio juris standum est pro libertate, in dubio facti dispensare valebit Ordinarius 1.

Dispensatio ab irregularitatibus et impedimentis petenda est a S. Sede, et quidem a S. C. de Sacramentis, si agatur de saecularibus; a S. C. de religiosis, pro sodalibus Religionum; a S. Officio in iis quae pertinent ad fidem, v. gr. pro dispensatione a primo impedimento: « Filii acatholicorum » ². Ordinarius vero subditos suos dispensare potest ab irregularitate ex delicto occulto, exceptis tamen homicidio voluntario et procuratione abortus fetus humani, ex c. 990, § 1. In casibus occultis urgentioribus in quibus Ordinarius adiri nequeat et periculum immineat gravis damni vel infamiae, quilibet confessarius ab irregularitate ex delicto occulto dispensare poterit, exceptis homicidio et abortu ut supra, et ad hoc dumtaxat ut poenitens ordines jam susceptos exercere licite valeat (c. 990, § 2). Haec facultas extra actum confessionis potest exerceri, nec ullus postea recursus ad S. Sedem imponitur ³.

- II) De irregularitatibus et impedimentis in specie. a) Ex defectu sunt irregulares :
- 1) *Illegitimi*, propter defectum natalium; nisi per subsequens parentum matrimonium fuerint legitimati aut per dispensationem obtentam a S. Sede aut demum per votorum solemnem professionem.
- 2) Corpore vitiati, qui secure aut decenter altaris ministerio defungi non valeant; v. gr. caeci, surdi, paralytici, claudi, valde gibbosi, carentes aliquo membro, ita ut horrorem aut risum moveant.
- 3) Epileptici vel amentes vel a daemone possessi, qui sunt vel qui tales fuerunt (ex defectu animi).
- 4) Bigami, qui nempe successive duo vel plura contraxerunt matrimonia (ex defectu sacramenti).

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Vide Marc-Gestermann, II, n. 1930, q. 2; Aertnys-Damen, II, n. 592, qui addit: 
<sup>a</sup> Dummodo agatur de iis irregularitatibus in quibus S. Pontifex dispensare solet <sup>a</sup> (c. 15).

<sup>b</sup> Notare hic juvat quod affirmat Leitner (II, p. 186), S. Poenitentiariam esse competentem omnibus in casibus occultis irregularitatum ex delicto.

<sup>c</sup> Cf. Vermeersch-Creusen, II, n. 261, 3.

- 5) Infames de jure, his in casibus qui expresse statuuntur in Codice 1, v. gr. quando aliquis abjecerit sacras species, sepulchra violaverit et sic porro.
  - 6) Judex qui mortis sententiam tulit (ex defectu lenitatis).
- 7) Carnifices eorumque voluntarii ac immediati ministri in exsecutione capitalis sententiae (ex defectu lenitatis). Non sunt irregulares milites qui munere coacti, aliquem occidunt tanquam reum <sup>2</sup>.
  - b) Sunt irregulares ex delicto:
  - 1) Apostatae a fide, haeretici et schismatici.
- 2) Adulti qui siverunt ab acatholicis extra casum extremae necessitatis se baptizari. Irregularitas haec nova est, et ad vitandum periculum perversionis ac communicationis cum haereticis et schismaticis fuit introducta.
- 3) Conjugati vel clerici in ordine majori constituti vel professi religiosi votorum quamvis simplicium tantum ac temporaneorum, qui matrimonium attentare aut civilem actum ponere ausi sunt; vel alii quicumque eodem modo matrimonium ineuntes aut attentantes cum femina his votis adstricta aut conjugata. Tres igitur concurrere possunt impedimentorum species: matrimonium jam valide contractum, ordo sacer et emissio votorum religiosorum 3.
- 4) Qui voluntarium homicidium perpetrarunt aut fetus humani abortum procuraverunt, effectu secuto, omnesque cooperantes. Ultima verba: effectu secuto, etc., referuntur ad utrumque praecedens membrum. Certo certius directum saltem homicidium et positiva cooperatio dummodo efficax et graviter culpabilis plectuntur irregularitate.
- 5) Qui seipsos vel alios mutilaverunt vel sibi vitam adimere tentaverunt. Agitur hic de vera mutilatione alicujus corporis membri quod proprium habet officium a ceteris etiam distinctum, ut docent generatim auctores <sup>5</sup>. In secundo casu memorato agitur de attentatione suicidii.
- 6) Clerici medicam aut chirurgicam artem exercentes, si inde mors sequatur. Quamvis autem mors accidat absque clerici culpa, tamen irregularitatem ille incurrit, dummodo peccatum commissum fuerit grave; contrahitur enim irregularitas propter violatam prohi-

¹ Vide n. 303 et Leitner, II, p. 159.—° Vermeersch-Creusen, II, n. 256, 7.—° Leitner, l. c. p. 165.—° Cf. Vermeersch-Creusen, l. c. n. 257, 4. Dicit etiam Marc-Gestermann, II, n. 1942: ° Probabiliter ille (non est irregularis) qui homicidium non impedit, etiamsi illud impedire possit, imo ext justitia impedire debeat. °— ° Bargilliat, I, n. 383, 2; Vermeersch-Creusen, l. c. n. 257, 5.

bitionem canonicam. Excipitur casus necessitatis, nec irregularis est clericus, si non ex sua actione mors sequatur, sed ob imperitiam alterius <sup>1</sup>.

- 7) Qui actum ordinis clericis in ordine sacro constitutis reservatum, ponunt, quamvis eo ordine careant aut ab ejus exercitio vi canonicae poenae prohibeantur sive personalis (censurae vel poenae vindicativae) sive localis (si celebrent in loco interdicto). Usurpatio ordinis majoris (subdiaconatus, etc.) hic unice intenditur, et actus ordinis usurpati debet aliqua solemnitate poni. Plectuntur hac irregularitate etiam laici. Omnis deinde clericus in sacris constitutus, qui majorem exercet ordinem, etsi excommunicatus, suspensus aut personaliter interdictus sit, irregularis fit; item si poena innodatus sit vindicativa, v. gr. suspensione ad tempus definitum, modo non interjecerit appellationem; vel demum si prohibitionem localis interdicti praesumpserit violare.
  - c) Sunt simpliciter impediti:
- 1) Filii acatholicorum, quamdiu parentes in suo errore permanent. Hoc impedimentum dicitur esse ratione fidei non satis firmatae vel propter infamiam facti, ut plures volunt. Utrum extendatur necne ad infideles, ab aliis affirmatur ², ab aliis negatur ³. Perdurat impedimentum, quamvis unus parentum sit catholicus et matrimonium mixtum rite cum cautionibus et dispensatione celebratum fuerit ⁴. An vigeat impedimentum etiam quando ambo parentes sunt mortui, vel acatholica pars vita defuncta est, non plane concordant canonistae ⁵. Aestimamus aliquem posse se haberi tanquam liberum ab impedimento isto, mortuis parentibus aut parente acatholico, nisi severior evulgetur authentica declaratio.
  - 2) Viri uxorem habentes, ex defectu libertatis.
- 3) Qui officium vel administrationem gerunt clericis vetitam, v. gr. notarii, advocati saecularis publici et sic porro, donec deposito officio et rationibus redditis, liberi facti sint.
  - 4) Servi proprie dicti ante acceptam libertatem.
- 5) Qui ad ordinarium *militare servitium* civili lege adstringuntur, antequam illud expleverint. Hoc impedimento ii tenentur etiam qui ad tempus solummodo inhabiles sunt declarati <sup>6</sup>; non tamen

¹ Vermeersch-Creusen, l. c. ait: « Si aegrotus, etsi a clerico male curatus, ob imperitiam tamen medici postea vocati, moriatur, irregularitas non incurritur. » — ² Leitner, II, p. 178. Cf. c. 1099, § 1, n. 2, § 2. ← ³ Génicot-Salsmans, II, n. 640, etc. — ⁴ Comm. Pont. 16 oct. 1919, ad 13 (A. A. S. XI, p. 478). — ³ Vide « Commentarium pro religiosis » an. III, pag. 101 sqq.; « theologisch-praktische Quartalschrift » 1923, p. 122 sqq. — ⁴ Responsum Comm. Pontif. 3 Junii 1918 (A. A. S. 10, p. 344).

qui quotannis per aliquot hebdomadas ad exercitia militaria convocantur, nec, ut videtur <sup>1</sup>, qui ad curam tantum aegrotorum destinantur, quamvis responsio data in casu particulari ab ipsa S. C. de religiosis contraria appareat <sup>2</sup>.

- 6) Neophyti, donec judicio Ordinarii sufficienter probati fuerint.
- 7) Qui infamia facti laborant, dum ipse, judicio Ordinarii, perdurat. Agitur hic de amissione boni nominis apud homines probos ac prudentes propter facta quaedam infamantia sive sint vera sive non; v. gr. ob delictum grave commissum aut condemnationem injuriosam publicam (c. 987).

# § 4. DE VARIIS ADJUNCTIS AD MODUM ORDINATIONIS SPECTANTIBUS.

- 62. Haec adjuncta potissimum se referunt ad tempus, gradus ordinationis, locum ipsius et praevium examen sustinendum; de quibus breviter sub fine hujus capitis dicemus.
- I) Quoad tempus ordinationum statuta fuerunt a jure: pro Episcopi ordinatione, dies dominica vel natalitia Apostolorum, sensu stricto (c. 1006, § 1); pro ordinibus majoribus, sabbatum 4 Temporum, sabbatum ante dominicam Passionis et Sabbatum Sanctum, ex gravi vero causa licet Episcopo omni die dominico aut festo de praecepto eos conferre; pro ordinibus minoribus, quilibet dies dominicus et festum saltem duplex, sed mane tantum; pro tonsura conferenda, nulla imponitur limitatio (c. cit. § 4).
- II) Gradus legitimi in ordinibus conferendis omnino debent servari, ita ut ordinationes per saltum (v. gr. post ostiariatum statim subdiaconatus), penitus interdicantur (c. 977). Temporum interstitia debent quoque servari quibus, nempe promoti sese valeant exercere in receptis ordinibus, secundum Episcopi praescriptum (978, § 1). Porro interstitia inter primam tonsuram et ostiariatum vel inter singulos ordines minores, committuntur prudenti Episcopi judicio; attamen non licet eodem die conferre tonsuram et ostiariatum nec omnes ordines minores una simul (c. 978, § 3), nisi faveat aliquod privilegium. Nunquam autem, nisi de peculiari licentia S. Sedis ac reprobata quavis contraria consuetudine, conferre licebit ordines minores una simul cum subdiaconatu duosve majores ordines uno eodemque die (c. cit.). Generatim et nisi necessitas aut utilitas Ecclesiae excuset, acolythus per unum saltem

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Vermeersch-Creusen, II, n. 259, 5. — <sup>2</sup> Cf. Nouvelle revue théol. 1922, p. 151.

annum debet exerceri in suo munere, subdiaconus per 3 menses et diaconus per tres quoque menses (c. 978, § 2).

III) Quoad locum ordinationis, statuit Codex (c. 1009, § 1) generales ordinationes publice debere fieri in cathedrali ecclesia, praesentibus canonicis. Quando autem extra urbem episcopalem habetur ordinatio, dignior tunc plerumque adeatur ecclesia, sitque clerus loci praesens. Si paucorum tantum est ordinatio, potest Episcopus eam habere in quacumque ecclesia, vel in oratorio domus suae aut Seminarii aut domus religiosae (c. cit., § 2).

Alia vero quae pertinent ad *ritum sacrum* adhibendum, ad s. *Eucharistiam* ab omnibus sacro alicui ordini promotis suscipiendam, ad *adnotationem* in *peculiari* libro faciendam tum loco ipsius ordinationis tum loco baptismi (in libro baptizatorum), ad *publicationem* die festo de praecepto aut alia die peragendam circa futuram ordinationem alicujus parochiani <sup>1</sup>, etc.; praesertim ex libris *liturgicis* dignoscuntur et breviter consignantur in cc. 1002-1005; 1010 sq. et 998 sqq.

IV) Institui debet ante ordinationem examen, quod jam praescripserant antiqua concilia ut Carthaginense III (an. 397), quod tandem severius imponebat Tridentinum (sess. 23, c. 7). Porro ante primam tonsuram et ordines minores recipiendos sufficit unum examen praevium, quod versetur diligentius circa ipsum ordinem suscipiendum (c. 996, § 1); duplex vero statuitur ante subdiaconatum aliosque majores ordines: primum versatur circa ea quae pertinent ad ordinum susceptionem, alterum vero circa tractationes sacrae theologiae quas loci Ordinarius libere determinaverit. Hujus est statuere qua methodo et coram quibus examinatoribus subeundum erit periculum, ipsique hac in re subduntur tum saeculares clerici tum religiosi.

Potest quidem Episcopus, dum ordinat alienum subditum cum legitimis litteris dimissoriis, attestationi acquiescere bene superati examinis; at non tenetur (c. 997, § 2). Superiores vero religiosi, ut patet, ab Ordinario loci queunt delegari ad recipiendum suorum alumnorum examen <sup>2</sup>.

<sup>1</sup> Haec publicatio qua nomina promovendorum ad singulos sacros ordines, exceptis tamen religiosis a votis perpetuis solemnibus aut simplicibus, denuntiantur in ecclesia paroeciali, debet fleri a parocho, inter missarum solemnia vel quando major populi frequentia in ecclesia habetur. Debent etiam investigationes fleri de vita candidati et transmitti ad Curiam (c. 1000, § 1). — 2 Cf. Vermeersch-Creusen, Summa, n. 412. — In « Epitome » II, n. 246 addit: « Canone isto (997, § 2) nulla tolluntur privilegia quibus nonnulli religiosi ab examine episcopali eximuntur. »

## CAPUT II

# De clericorum adscriptione alicui dioecesi et reductione ad statum laicalem.

63. — Dum ordinatur aliquis, fit clericus; sed nequit ulla ordinatio « absoluta », ut dicunt, fieri, qua scilicet aliter quam pro utilitate determinatae alicujus dioecesis aut Religionis constituatur quis. Clerici vero vagi seu acephali, a quovis scilicet Ordinario soluti, omnino reprobantur; pronuntiat enim canon 111: « Quemlibet clericum oportet esse vel alicui dioecesi vel alicui Religioni adscriptum, ita ut clerici vagi nullatenus admittantur. » — Desinit tandem aliquis esse clericus statumque suum amittit per reductionem ad conditionem laicorum juxta praescripta juris. Quare duplex nobis occurrit articulus: a) Adscriptio clerici alicui dioecesi; b) reductio ejus ad statum laicalem.

#### ARTICULUS I.

# Adscriptio clericorum alicui dioecesi.

I) Notiones generales. — Adscribi alicui dioecesi vel Religioni idem est quam aggregari seu incorporari huic ecclesiastico instituto pro cujus servitio aliquis promovetur. Jamvero generaliter et ipso facto illud fit per receptionem primae tonsurae in ea dioecesi in qua promovendus ratione domicilii subditus existit episcopi ordinantis, juxta canonem 956 <sup>1</sup>. Religioni adscribitur sodalis, cum per professionem religiosam ipsi devincitur; ante professionem perpetuam haec adscriptio non erit absoluta (c. 585).

Quando adscriptio fit alienae dioecesi et non propriae, nomen retinet incardinationis; separatio autem a priori dioecesi vocatur excardinatio. De his in specie est agendum.

II) De incardinatione et excardinatione. — Incardinatio nihil aliud de se significat quam cooptationem alicujus clerici in clerum dioecesanum. Hac voce non utimur ad significandam cooptationem alicujus sodalis in Religionem per professionem. Excardinatio est solutio vinculi quo devinciebatur clericus erga dioecesim juxta

<sup>1</sup> Vide F. Claeys Bouuaert, n. 63.

normas a jure statutas. Pluribus autem modis tum incardinatio tum excardinatio solent fieri:

a) Incardinatio expresse habetur sive per actum formalem adscriptionis elicui dioecesi sive per ectum virtualem. Actus formalis est quando ordinatur ad incardinationem complendam 1. Consistit in admissione perpetua et absoluta, facta legitime ab Ordinario competente et documento signata, per quam clericus alicujus dioecesis ab ipsa solutus recipitur inter clerum alterius dioecesis (c. 112). Actus virtualis incardinationis erit in genere, quando a saeculari aliquo viro prima recipitur tonsura, et sic aggregatur illi dioecesi pro qua est promotus. Deinde etiam et quidem ratione speciali, per consecutionem alicujus beneficii residentialis in aliena dioecesi de consensu proprii Ordinarii in scriptis dato (c. 114). Tandem per receptionem religiosorum clericorum, qui aut ad propriam redeunt dioecesim quam nondum amiserant (c. 641, § 1), aut obtenta saecularizatione, ab aliquo Episcopo pure et simpliciter admittuntur vel saltem per triennium ad experimentum, modo non fuerint deinde ab Episcopo dimissi (c. **941**, § 2).

Sane ultimo hoc casu poterit Episcopus experimentum prorogare ad *aliud t iennium*, sed eo expleto, religiosus ipso facto et vi incardinationis tacitae, nisi antea dimittatur, remanebit servitio hujus dioecesis devinctus in perpetuum (c. cit.).

Ut valide fiat incardinatio in alienam dioecesim, praecedere debet excardinatio perpetua et absoluta e propria dioecesi scripto legitime habita, ut supra innuimus (c. 112).

Ut licite valeat clericus extraneus incardinari alicui dioecesi, requiruntur causae necessitatis vel evidentis utilitatis pro hac dioecesi; oportet etiam ut informationes sufficientes de dotibus candidati praecedant, ac ab ipso praemittatur jurata declaratio se in perpetuum novae dioecesis servitio addici velle (c. 117, n. 3).

b) Excardinatio ipso facto habebitur per professionem religiosam perpetuam (c. 115, 585); datur quoque per licentiam aliquam discedendi scripto consignatam a proprio Ordinario, dummodo de discessione perpetua agatur et absoluta (c. 112). Effectum non habet excardinatio, nisi post subsecutam incardinationem in aliam dioecesim (c. 116). Rationem optimam affert Maroto (I, n. 497):

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Cf. Maroto, I, n. 495. — Notandum est olim incardinationem idem significasse ac titulum ordinationis: « Titulus ordinationis, ait Wernz (II, n. 90), secundum primaevam suam notionem in foro ecclesiastico significat perpetuam incardinationem clerici inter clerum. » Cf. etiam C. Gennari, Consult., II, p. 179 sqq.

« Alioquin ad tempus quod intercesserit inter excardinationem et incardinationem haberentur clerici vagi seu acephali. »

#### ARTICULUS II.

#### De reductione clericorum ad statum laicalem.

# 64. — I) Notiones.

Reductio clerici ad statum laicalem probe est intelligenda sensu suo pervio; non enim de aliqua reductione agitur sensu theologico sumpta: haec esset destructio ipsius characteris sacramentalis quem imprimit ordo vel ablatio radicitus potestatis quam conferre scimus ordinationem. Porro hujusmodi reductio ad laicorum statum minime intenditur; de fide enim est, characterem sacramentalem ordinum qui juris sunt divini, esse indelibilem. Sed etiam ordinatio juris ecclesiastici, ut diximus in libro primo, nunquam irrita fit, quia confertur ad instar ordinis jure divino recepti 1.

Sensu mere juridico intelligenda est reductio ista, ita ut per eam clericus omnibus privetur juribus et priviilegis sui status et nonnisi in casu extremae necessitatis potestate ordinis sibi collati licite queat uti.

Nec de se tenebitur ad *obligationes* clericorum, coelibatum tamen si excipias pro clericis majoribus, cui generatim, ut ait Maroto (I, n. 736), hi omnino subjacent juxta c. 213, § 2.

- II) Varii modi quibus reductio perficitur. Distinguere oportet inter clericos minores et majores.
- a) Clerici minores, modo non sint religiosis votis devincti, propria voluntate possunt redire ad statum laicorum praemonito Ordinario; deinde vero de prudenti judicio Ordinarii queunt etiam cogi, imo ob causas a jure statutas ipso facto ad laicalem conditionem reducuntur, v. gr. propter militiam voluntarie capessitam contra praescriptum juris (c. 141, § 2) et sic porro <sup>2</sup>.
- b) Clerici majores nonnisi per S. Sedis rescriptum vel per degradationem vel per declaratoriam aliquam sententiam de adhibita coactione in ordinibus recipiendis, reducuntur ad statum laicorum.

Ordinatio quippe coacte suscepta, quamvis sit valida, non tamen imponit ordinato onera tam gravia status clericalis. Quare per legitimam aliquam sententiam talis clericus immunis declarandus est ab oneribus status. Modo administrativo tractatur ista causa apud S. Congreg. de Sacramentis, si agitur de clericis saecularibus; si de religiosis res est, apud S. Congreg. de Religiosis. In ordine vero judiciario duplex in hac causa requiritur sententia conformis; sed potest quoque S. Pontifex adiri pro dispensatione 2. Causa pendente, ab ordinibus exercendis statim prohibetur clericus.

 $<sup>^{\</sup>circ}$  Cf. Wernz, II, n. 230, 234, 236 sqq.; Maroto, I, n. 732 sq. —  $^{2}$  Vide varios casus qui referentur apul Maroto, l. c., n. 734, II. —  $^{2}$  Cf. canones de hac re (1993-1998), et Maroto (I, n. 734, 1).

#### CAPUT III

# De juribus et privilegiis clericorum.

65. — Notae historicae. — A primis christiani nominis temporibus clerici, utpote qui specialem in Ecclesia consecuti fuerant dignitatem et excellentiam, speciali quoque fruebantur honore distinctosque obtinebant titulos prae aliis laicis. Decursu saeculorum habitum etiam sibi proprium habuerunt, et concilium Nicaenum (saec. 4) memorat peculiares quasdam sedes clericis reservatas in presbyterio Ecclesiae, juxta eorum dignitatis gradus. Porro presbyterium illud per cancellos a ceteris Ecclesiae partibus separabatur, nec populo patebat aditus, ut eruimus ex variis dictis plurium antiquorum conciliorum e saeculo sexto

Ab injuriis realibus deinde, et a nonnullis auctoritatis civilis vexationibus 'oneribusve quae minus decebant ministros Christi, atque a nimiae paupertatis dedecore seu mendicitate ut immunes essent clerici, concessa fuere ipsis partim ab initio Christianitatis partim temporum decursu, praesertim medio aevo, varia privilegia ac favores quibus tum excellentia tum sanctitas illius status magis apparerent. Quapropter sub Urbano II (an. 1097), concilium Lateranense notissimam etiam hanc indixit excommunicationem majorem contra omnes qui violentas injicerent manus in clericos aut monachos. Postea vero Innocentius P. II, in synodo Rhemensi (anno 1131), in tenorem praefatae excommunicationis ea quoque introduxit celebrata verba: «Si quis, suadente diabolo, etc. », quae legimus adhuc in Constitutione: Apostolicae Sedis a Pio IX (an. 1869) promulgata. Attamen novus Codex voluit ea expungi (c. 2343, § 1).

Divisio materiae hujus capitis. — Discernere nobis oportet inter jura clericorum et eorumdem privilegia<sup>2</sup>. Equidem etiam jura possent quodammodo appellari: privilegia, dant enim favorem, et vicissim privilegia haberi tanquam jura, quia facultatem tribuunt aliquid agendi, omittendi aut exigendi; sed jura clericorum sensu vero et stricto sunt peculiares quaedam facultates morales inviolabiles quae ipsis clericis vi status competunt.

Privilegia clericorum dicuntur favores qui per modum legis privatae a jure communi omnibus tribuuntur clericis cum exclusione laicorum. Habenda sunt privilegia in sensu non stricto sed lato, quia sunt de jure communi omnibus clericis propria.

Inde duplex exsurgit articulus: a) de juribus clericorum; b) de eorum privilegiis.

 $<sup>^1</sup>$  Wernz, II, n. 161. —  $^2$  Maroto, I, n. 500. — Vide etlam Blat, II, p. 51 ; Vermeersch-Creusen, I, n. 189.

# 

# De juribus clericorum.

66. — In genere jura clericorum pertinent ad potestatem sive ordinis sive jurisdictionis, deinde ad beneficia obtinenda et pensiones ecclesiasticas acquirendas; haec enim, ut expresse declarat c. 118, solis obveniunt clericis, intellige: de jure ordinario 1.

Speciali deinde ratione in jure praecipitur, ut omnes fideles clericis praebeant, pro diversis horum gradibus et muneribus :

- a) Reverentiam vel etiam obedientiam, si revera potestate aliqua polleant (c. 119). Quo autem major est dignitas, eo major esse debebit honoris significatio.
- b) Specialis in ecclesiis ipsis reservetur locus qui honorabilior sit et nomine presbyterii veniat; vel saltem detur chorus in ecclesia qui, etsi a presbyterio separatus, tamen unice clericis destinetur et non laicis <sup>2</sup>.
- c) Clerici deinde jus habent peculiarem deferendi habitum, qui vocatur vestis clericalis et interdicitur laicis (c. 243, § 1; 683, 2304 sq.).
- d) In conventibus, processionibus vel adjunctis similibus prae viris laicis incedunt (jus praecedentiae); et juxta consuetudinem locorum, titulis quoque decorantur magis honorificis, v. gr. Reverendi, etc. 3.
- e) In judiciis ecclesiasticis (c. 1622, § 2), sacerdotes dum emittunt juramentum, pectus tangunt coram Evangeliis propositis; alii vero fideles tangunt Evangeliorum librum. Extra judicia solent sacerdotes pariter tangere Evangelia 4.

# ARTICULUS II.

# De privilegiis clericorum.

67. — Privilegia clericorum ad quatuor solent reduci, quae jam antiquis temporibus plus minusve vigebant in Ecclesia sub iisdem fere nominibus, et a novo nunc firmantur Codice. Haec sunt : a) Privilegium personae sacrae seu canonis; b) privilegium fori;

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Maroto, I, n. 503 sqq.; F. Claeys Bounaert, n. 65. — <sup>2</sup> Maroto, l. c. n. 506. — <sup>3</sup> Cf. Leitner, II, p. 195; Maroto, l. c. n. 506, C. — <sup>4</sup> Maroto, l. c., E.

c) privilegium immunitatis; d) privilegium honestae sustentationis seu competentiae.

- I) Privilegium personae sacrae seu canonis. De eo bis occurrit sermo in Codice, nempe c. 119 et c. 2343. Vocatur autem privilegium « canonis », quia primo continebatur canone 13 concilii Rhemensis, ut diximus supra ; quem canonem deinde proprium sibi fecit concilium Generale Lateranense II (an. 1139) promulgavitque pro universa Ecclesia (can. 15). Jamvero hic canon nunc a Codice fuit reformatus, quare a nonnullis auctoribus appellatur : privilegium personae sacrae. En autem ejus summa : Clericis realem inferre injuriam stricte prohibetur, ita ut qui in ipsos violentas injiciunt manus, graviter delinquendo, se commaculent sacrilegii delicto et plectantur censuris latae sententiae vario gradu reservatis (c. 2343). Hae censurae a nobis speciatim exponentur suo loco in libro quinto. — Reali injuriae opponitur injuria verbalis, qua de se privilegium illud non laeditur. Verba : suadente diabolo cumsuppressa fuerint, jam sufficiens ea malitia aestimabitur quae peccatum constituit mortale, accedente injuria reali 1.
- II) Privilegium fori. Immunitatem includit a foro seu tribunali judicum laicorum in omnibus causis clericorum sive contentiosis sive criminalibus. Enuntiatur c. 120 et munitur censuris in c. 2341 expressis. In eo consistit illud privilegium, ut non possit aliquis licite absque venia Superioris ecclesiastici competentis (juxta c. 120, § 2) trahere quempiam clericum ad tribunal saeculare (seu « convenire »), etsi de causis tantummodo agatur temporalibus.

Prohibitio non ad casum se extendit ubi tanquam testis citetur clericus <sup>2</sup>. Deinde his in locis ubi concordata vigent vel consuetudines centenariae contrariae, non urgetur ab Ecclesia privilegium fori; v. gr. in Gallia, in Austria, Germania, Belgio, Hollandia, Luxemburgo <sup>3</sup>. Oportet tamen hac in re sedulo notare, vigente concordato aut consuetudine centenaria, censuras quidem aboleri contra violatores hujus privilegii, firmam autem remanere obligationem aliquam naturalem satis dignitati clericorum ac eorum auctoritati consulendi. Quamvis enim immunitates personales clericorum, juxta probabilem sententiam <sup>4</sup>, formaliter de jure tantum ecclesiastico sint, habentur tamen fundamentaliter ex jure

¹ Vide Leitner, II, p. 196; Maroto, I, n. 510, B et notá 2. — ² Vermeersch-Creusen, I, n. 194; Maroto, l. c., n. 515. — ³ Leitner, II, p. 199; Vermeersch-Creusen, l. c. 2, — Pro Gallia confer F. Claeys Bouuaert, n. 67. — ³ Vermeersch-Creusen, I, n. 198; Maroto, I, n. 512.

divino sive naturali sive positivo; quare non possunt prorsus negligi, nec omnimoda datur facultas eas violandi. Deinde, id quod toleratur ab Ecclesia respectu virorum laicorum, non permittitur eo ipso clericis; quare semper hi prohibentur quominus alios clericos absque licentia Ordinarii apud judicem saecularem conveniant, vi saltem legum particularium prohibentium, ut censent auctores <sup>1</sup>.

Clericus qui sine debita venia competentis auctoritatis ecclesiasticae citatur in judicium laicorum, potest ratione necessitatis ad vitanda majora mala comparere, certiore tamen facto Superiore a quo venia obtenta non fuit (c. '120, § 3).

- III) Privilegium immunitatis seu exemptionis. In hoc consistit ut clerici (quibus aequiparantur novitii et religiosi laici) liberi evadant tum a servitio militari, tum a muneribus et publicis civilibus officiis a statu clericali alienis, ut sunt officia tutoris et curatoris, notarii publici, advocati, judicis, magistratus saecularis, jurati et sic porro (c. 121). Istud privilegium a nonnullis scriptoribus dicitur esse immunitatis personalis; ab aliis vero exemptionis privilegium praedicatur vel servitiorum <sup>2</sup>. Certum tamen est, exemptionem ab oneribus realibus, ut sunt vectigalia civilia, etc. jamdudum in desuetudinem venisse, nec eam amplius commemorat ipse Codex. Quamvis deinde S. Sedes strenue semper exemptionem clericorum a servițio militari vindicaverit, scimus tamen in pluribus regionibus ut in Italia, Gallia et aliis quibusdam, leges civiles ire in contrarium <sup>3</sup>.
- IV) Privilegium competentiae seu honestae sustentationis. Istud privilegium quod saepe etiam beneficium competentiae vel privilegium capitis « Odoardus » appellatur, desumptum est ex antiquo jure romano <sup>4</sup> et applicatum fuit clericis qui solvendis suis debitis erant impares et quibus ab actione et exsecutione judiciali ea redituum pars remanebat quae ad honestam sustentationem vitae aestimabatur necessaria.

Originem habet ex capite aliquo Decretalium Gregorii IX, quod inscribitur: Odoardus (c. 3 « Odoardus » X, de solutionibus III, 23). Provenit tamen ex nimis ampla hujus capitis interpretatione a veteribus canonistis instituta s; nam ex citato capite clericus qui debita in totum vel pro parte solvere non valebat, excommunicari solummodo non poterat. Sed ab eo prius recipienda erat idonea cautio, ut si ad pinguiorem pervenerit fortunam, per-

¹ Vermeersch-Creusen, l. c., n. 194.— ² Vide Wernz, II, n. 166; Aichner-Friedle, § 70; Blat, II, p. 55 sqq.; Leitner, II, p. 261 sqq.; Maroto, I, n. 518 et nota 1.— ³ F. Claeys Bouuaert, n. 68.— ⁴ Leitner, II, p. 206 sq.; Maroto, I, n. 523; Wernz, II, n. 170, etc.— ⁵ Cf. Wernz, II, n. 170; Maroto, I, n. 523; Leitner, II, p. 206 sq.

solvendis debitis adigeretur. Cautio illa idonea ita intellecta fuit, ut juratoria sufficeret, non autem fidejussoria aut pignoratitia requireretur; immunitas ab excommunicatione deinde etiam ad alias molestias judiciales, ut incarcerationem, extendebatur<sup>1</sup>. At non omnibus proderat beneficium « competentiae », non enim competebat iis qui econsulto contrahebant debita, bibendo, ludendo, etc., vel qui debitores erant alicujus magis pauperis.

Rationem hujus privilegii indicare videtur Tridentinum cum agit de titulis ordinationis (sess. 21, c. 2 de ref.): « Cum non deceat eos, qui divino ministerio adscripti sunt, cum Ordinis (vel status clericalis) dedecore mendicare, aut sordidum aliquem quaestum exercere. »

Apud judicem ecclesiasticum hac ratione servanda est antiqua disciplina: Clericis qui creditoribus suis satisfacere coguntur, salva sint quae ad honestam sui sustentationem, prudenti ecclesiastici judicis arbitrio, sunt necessaria, firma tamen eorumdem obligatione creditoribus quamprimum satisfaciendi (c. 122).

In foro ecclesiastico utique servandum est illud privilegium ; sed in foro civili nunc plerumque frustra invocaretur, si excipias quasdam juris civilis dispositiones in Austria et Germania <sup>2</sup>. Pro praxi igitur, juxta Blat (II, p. 58), clerico erit confugiendum ad favores similes a lege civili in genere fortassis concessos. Ita in Belgio, teste Vermeersch-Creusen <sup>3</sup>, omni debitori necessaria ad honestam sustentationem bona intacta relinquuntur.

Ut jam libro primo (de privilegiis) notavimus, nequit his memoratis privilegiis clericus renuntiare (c. 123).

#### CAPUT IV

# De obligationibus clericorum.

68. — Quae olim veniebant sub rubrica: de vita et honestate clericorum, nunc sonant in novo Codice: de obligationibus clericorum, continenturque titulo III, a c. 124 usque c. 144 inclusive. Apta quaedam divisio videtur esse « in obligationes negativas et positivas ». Obligationes negativae eae hic intelliguntur, quibus prohibitio aliqua fit clericis; positivae vero, quibus aliquid praecipitur ipsis agendum et praestandum. Quare duplici quoque articulo propositam absolvemus quaestionem, de qua diffuse omnes fere tractant moralistae ac plerique canonistae 4.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Ita Fagnanus, Tellez, Schmalzgrueber, etc., cf. Wernz, l. c. — <sup>2</sup> Aichner-Friedle, § 70, .2; Leitner, l. c. p. 207 et alli. — <sup>3</sup> I, n. 196. — <sup>4</sup> Ex scriptoribus cf. praesertim S. Alphonsum (L. 3, n. 606, 834 sqq.; L. 4, n. 188 sqq.; Marc-Gestermann, II, n. 2195 sqq.; Aertnys-Damen, I, n. 1095; II, n. 618; Génicot-Salsmans, II, n. 28 sqq., etc.

#### ARTICULUS I.

# Obligationes negativae clericorum.

Ex hoc capite plura speciali titulo clericis interdicuntur, utpote statui clericali minus convenientia ac spiritui S. Evangelii repugnantia; quae possunt ad quinque contrahi: officia saecularia, negotiationem, venationem armorumque gestationem, ludos spectaculave indecentia, et cohabitationem cum mulieribus suspectis.

I) Artes et officia saecularia indecora. — Equidem Codex loquendi modo prorsus generali utitur in hac re, nec sine causa, ut statim patebit. Ait (c. 138): « Clerici ab iis omnibus quae statum suum dedecent, prorsus abstineant: indecoras artes ne exerceant. » Jamvero quaenam officia in concreto statum clericalem dedeceant aut indecora habeantur, plus minusve ab aestimatione populorum pendet; quare in specie non facile possunt determinari. Communiter tamen ars histrionum officiaque cauponum, macellariorum et his similia indecora aut vilia reputantur sub aliquo respectu, ideoque prohibentur.

Labor autem corporalis de se non vilis apparet, nisi forte ex adjunctis peculiaribus aut propter specialem prohibitionem in casu ab Ordinario latam, clericis interdicaturs, per de la laboratione de la laboratio

et negotiatio aut mercatura. — Discernitur negotiatio late dicta et negotiatio proprie dicta, quae praesertim negotiatio lucrativa est et mercatura; prior autem non semper prohibita est clericis, posterior de se interdicitur, ut videre est ex ipso textu c. 142: « Prohibentur clerici per se vel per alios negotiationem aut mercaturam exercere sive in propriam sive in aliorum utilitatem. » Jamvero negotiatio late dicta definiri potest: emptio-venditio rei alicujus per industriam vel artem mutatae, ad lucrum inde capiendum, v. gr. ex uvis exprimitur vinum, quod deinde venditur etiam cum lucro. Talis negotiatio, si sit oeconomica, certe clericis licet, quando emuntur res ea intentione ut propriae utilitati inserviant, et deinde, cum fiant superfluae, vendantur etiam majore pretio, ut communiter admittunt doctores <sup>2</sup>. Ratio est, quia talis negotiatio reapse nomen negotiationis vix meretur; censetur enim esse potius rationabilis rei domesticae administratio, nec prohibita habetur

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Maroto, I, n. 563. — <sup>2</sup> S. Alphonsus, L. 3, n. 835 et 836, citat etiam D. Thomam pro hac sententia (2. 2, q. 77, a. 4).

in jure. Ad rem optime S. Alphonsus, citans D. Thomam (2. 2. q. 77, a. 4 in corp. et ad 1): « Emere enim rem, ait, ut in melius mutata carius vendatur, certum est non esse negotiari, sed praemium sui laboris accipere, ut docet D. Thomas cum aliis. Ex alia parte, nullo canone hoc vetitum invenitur. Et regula generalis est, licitum esse quodcumque non constat a lege prohibitum » 1.

Excipitur casus quo res eo fine emantur ut per operarios conductos immutentur ac postea carius vendantur; id enim esse illicitum asserunt doctores antiqui ac recentes <sup>2</sup>. Caute de hac re eam quoque tradit S. Alphonsus rationem (L. 3, n. 836): « Quia aliter hoc valde accederet ad negotiationem. »

Negotiatio proprie dicta est acquisitio et alienatio rei non mutatae seu sub eadem forma remanentis, quae carius venditur, lucri comparandi causa, quando id saltem intenditur. Negotiatio ista saepe etiam vocatur: mercatura, vel lucrativa stricte sumpta, vel quaestuosa; interdicitur autem tum clericis tum religiosis, sive hi per seipsos eam velint instituere, sive per alios, puta procuratores, administratores aut interpositas personas, nec potest fieri in proprium commodum nec in commodum aliorum, qualibet ratione 3. Inde quoque patet, non posse clericos pecuniarum depositum accipere, more notariorum, etc., cum obligatione aliquod fenus solvendi, hancque pecuniam tradere societatibus commercialibus aut mensis nummulariis ad majores inde percipiendos fructus, et his similia.

Fervet autem inter auctores hodiernos quaestio, an liceat clericis et religiosis emere ac vendere titulos (actiones et obligationes) societatum industrialium vel commercialium? — Certum est id non licere eo fine ut postea carius vendantur; esset enim negotiatio proprie dicta cum his titulis. Licet tamen absque ullo dubio acquirere obligationes ex societatibus sive industrialibus sive commercialibus; quia per eas non socius fit clericus hujus societatis, sed creditor tantum. Communiter deinde admittitur sententia eorum qui dicunt id quoque licere cum agitur de actionibus emissis a societatibus industrialibus sensu stricto, ut sunt societates ferroviarum vel fodinarum; in his enim emendis nulla perspicitur esse negotiatio prohibita ab Ecclesia 4.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> L. 3, n. 835. — <sup>2</sup> Vide S. Alphonsum, L. 3, n. 836 sub fine; Maroto, I, n. 572; F. C. Bouuaert, n. 79; Vermeersch-Creusen, I, n. 207, qui eam vocat « negotiationem industrialem ». — Licet tamen per operarios conductos immutare res ex propriis praediis collectas easque sic vendere (S. Alphonsus, I. c.; Bouuaert, I. c.). — <sup>3</sup> Cf. Maroto, I, n. 572, II; Vermeersch-Creusen, I, n. 207. — <sup>4</sup> Vide declarationem S. Congreg. Inquis., 17 Nov. 1875 et deimde ejusdem Congreg. 15 April. 1885, « non esse inquietandos » eos qui emant aut emerint obligationes vel etiam actiones (cf. apud Wernz, II, n. 219, nota 54; Bargilliat, I, n. 439).

Existimamus neque in aliis societatibus constitutis assumere actiones, esse ab Ecclesia prohibitum, dummodo ipse clericus neque per se neque per alium ullo modo operationibus societatum interveniat; quippe quod nullum tunc verum habet influxum in negotiationem, sed nonnisi pecuniam suam praestat. Severius quidem Wernz 1 et nonnulli alii; sed ut recte notat Maroto (I, n. 572, III), talis actionarius practice quoad influxum in negotiationem vix differt ab eo qui obligationes accipit. Jamvero ipse Wernz concedit cum aliis scriptoribus id licere quoad obligationes in quibuscumque societatibus. Aliud argumentum ex eo valet deduci, quia res, jam ante Codicem dubia, a canone 142 explicite non resolvitur. Manet igitur dubia dubio juris, ut censet Maroto (I. c.); ideoque juxta c. 15 deest stricta obligatio.

- III) Venatio et armorum gestatio. Clamorosa venatio, quae fit cum canibus et magno armorum strepitu, omnino est prohibita canone 138; alia potest ab Ordinario prohiberi (cf. A. A. S., 13, p. 499), de se autem non absolute interdicitur, nisi frequenter ipsi clericus vacet <sup>2</sup>. Nec arma gestent clerici praesertim publice, nisi quando justa timendi causa subsit.
- IV) Ludus ac spectacula aliaque minus decentia. Clericis interdicuntur spectacula, choreae et pompae quae eos dedecent, vel quibus interesse sit aliis scandalo, praesertim si agitur de publicis frequentandis theatris, ut explicite declarat c. 140. Inde tamen noli concludere, publica theatra esse per se aut absolute prohibita <sup>3</sup>.

Tabernarum aliorumque similium locorum ingressus est clericis ac religiosis interdictus, nisi fiat propter necessitatem aut ob aliam justam causam ab Ordinario loci probatam <sup>4</sup>. Prohibetur tandem quominus vacent clerici ludis aleatoriis, pecunia exposita (c. 138).

Ludi aleatorii in genere sunt ii qui minus arte quam fortuna reguntur; itaque in vetere jure haec legebantur: « Clerici ad aleas et taxillos non ludant » (c. 15, X, III, 1). Si ludi, ut saepe fit, non pure aleatorii sint ac instituantur honestae recreationis gratia, pecuniae summa admodum modica exposita, non censentur hoc canone vetiti, nisi immoderate his indulgeat clericus; dicitur enim: « Ne vacent. » Servandae tamen sunt praescriptiones speciales Ordinarii 5.

Quaedam alia quoque statim enumerantur a Codice utpote a statu clericali aliena (c. 139, etc.); de his autem jam egimus in capite: de ordinandis clericis (irregularitates). Nequeunt scilicet clerici: a) medicinam exercere aut chirurgiam; b) tabelliones seu publicos notarios civiles agere; c) gestiones bonorum ad laicos

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> L. cit. p. 316. — Vide etiam quae de his scribit Maroto, I, n. 572. — <sup>2</sup> Vermeersch-Creusen, I, n. 207. — <sup>3</sup> Cf. F. Clayes Bouuaert, n. 79. — <sup>3</sup> Notat Leitner (II, p. 247) hunc canonem 138 quoad prohibitionem ingrediendi tabernas esse antiquissimum in jure; sed non se extendit ad casum quo iter facit clericus (cf. etiam Bargilliat, Droits et devoirs des curés, n. 83). — <sup>5</sup> Bargilliat, n. 83; Leitner, II, p. 246; Maroto, I, n. 565.

pertinentium sine licentia Ordinarii proprii inire, nec officia laicalia privata exercere quibus onus reddendae rationis adjungitur;
in specie munus advocati et procuratoris interdicitur, etc. (c. 139,
§ 3); d) senatorum aut deputatorum munus quaerere sine debita
licentia <sup>1</sup>, et generatim officia publica assumere quae exercitium
laicalis jurisdictionis vel administrationis secumferunt (praeses,
gubernator. etc.), ex c. cit., § 3 et 4; e) militiam saecularem voluntarie capessere, nisi de licentia Ordinarii ad citius se liberandum
ab hoc onere (c. 141); f) tandem fide jubere etiam de propriis
bonis, inconsulto Ordinario (c. 137), ne scilicet in se suscipiant
effectus alienae obligationis <sup>2</sup>.

V) Cohabitatio cum mulieribus suspectis. — Sensu stricto, est conversatio personarum in una domo sub eodem tecto commorantium. Neque tempore Apostolorum, neque primis Ecclesiae saeculis talis conversatio clericorum ac mulierum probata est indistincte : « adolescentiores autem viduas devita », scribit S. Paulus ad Tim. (I, 5, 11).

Inde jam concilium *Nicaenum* clericis cohabitationem nonnisi cum proximis consanguineis permisit, scilicet cum matre, avia, sorore et amita vel paterna vel materna; denique cum aliis quoque idoneis personis, quae omnem fugerent suspicionem. Propter excessus autem tam severa fuit *saeculo nono* Ecclesiae praxis, ut nullis quidem consanguineis feminis permitteret habitare cum clericis. Deinde tamen mitior in suis praescriptis paulatim facta est Ecclesia, ac cohabitare indulsit tum consanguineis primi et secundi gradus, tum affinibus in eodem gradu; nec exclusae fuerunt personae *extraneae*, modo honestae haberentur et aetatem 40 annorum attigissent, quae aetas vocabatur « canonica ».

En autem lex quam sancivit de hac re novus Codex (c. 133): « (Clericis) licet cum illis tantum mulieribus cohabitare in quibus naturale foedus nihil mali permittit suspicari, quales sunt mater, soror, amita et hujusmodi; aut a quibus spectata morum honestas, cum provectiore aetate conjuncta, omnem suspicionem amoveat. » Porro, ut ex ipso textu apparet, gradus propinquitatis non designantur, ut aiunt, limitative; quare et aliae propinquae non excluduntur, nisi aliquid speciale decisum fuerit a statutis dioecesanis. Praeterea admittunt auctores, ancillam juniorem, dummodo sit honesta, ad servitium personale alicujus propinquae aut affinis

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Pontificia Commissio ad dubium: « An Ordinarii locorum in concedenda licentia sacerdotibus, qui se candidatos ad deputatorum comitia sistere cupiunt, potius difficiles quam faciles se praebere debeant? » respondit: Affirmative ad 1; negative ad 2 (A. A. S. 14, p. 313). — <sup>2</sup>Vermeersch-Creusen, I, n. 207; Maroto, I, n. 564.

posse sub eodem tecto cum clericis commorari <sup>1</sup>. Concedunt demum doctores, hanc esse facultatem *Ordinariis*, ut attentis locorum adjunctis, aetatem 40 annorum quae communiter in ancillis requiritur, paulo reducant vel latius extendant, sive in Synodis sive in Conciliis provincialibus, juxta Maroto <sup>2</sup>.

Caveant autem clerici ne mulieres, de quibus suspicio esse possit, apud se retineant aut quoquo modo frequentent. Quare in hac re tam normis generalibus juris standum erit <sup>3</sup> quam juri quoque particulari dioecesis. Imo judicium an retinere vel frequentare mulieres, etiam illas in quas communiter suspicio non cadit, peculiari in aliquo casu scandalo esse possit aut periculum afferre incontinentiae, pertinet ad Ordinarium loci, qui prohibere potest clericos ab hac cohabitatione. Contumaces vero clerici praesumuntur concubinarii ac poenis plectuntur de quibus in quarto et quinto Libro dicemus (c. 133, § 4).

#### ARTICULUS II.

#### Obligationes positivae clericorum.

69. — Obligationes positivae clericorum se referunt aut ad cultum quemdam exteriorem aut ad cultum internum rite componendum; internus vero maxime pertinebit ad sanctitatem animae exercitiumque virtutum et ad acquisitionem perfectioris scientiae. Quare nobis dicendum erit: a) de habitu ecclesiastico et tonsura; b) de pietatis exercitiis ac recitatione divini officii; c) de obedientia erga Ordinarium; d) de caelibatu; e) de studiis sacris.

## I) De gestatione habitus clericalis et tonsurae.

Olim nihil speciale de veste elericali erat praescriptum in Ecclesia; induebantur enim clerici toga romana, eamque deinde retinuerunt, postquam laici breviorem suscepissent habitum a Germanis introductum, qui dicebatur «habitus barbarus ». Nec de colore hujus vestis aliquid statuerat Ecclesia; ab ipsa tamen color ruber et viridis videtur tandem fuisse prohibitus. Legimus enim in Decretalibus (c. 15, X, III, 1): « Pannis rubeis aut viridibus non utantur: clausa desuper ferant indumenta, nimia brevitate-aut longitudine non notanda. » A monachis videtur color niger introductus fuisse. Vestis talaris a Concilio Tridentino proprie non est praescripta in sess. 14 (c. 6); at Sixtus V per Constitut. « cum sacrosanctam » (an. 1589) statuit eam pro omnibus locis. Sixtina constitutio, cum non fuerit ubique recepta vel retenta, ut auctores notant 4, in cunctismin ime viget regionibus. Tandem Codex ad normam Tridentini breviter, haec stabilivit (c. 136):

Omnes clerici deferre debent decentem habitum ecclesiasticum,

¹ Legimus apud Bargilliat (Droits et devoirs, etc., n. 73. « Les auteurs font aussi remarquer que, lorsqu'un prêtre demeure avec ses parentes, il peut admettre dans sa maison des personnes moins âgées qui seraient attachées à leur service personnel: » Addit Maroto (n. 545): « sed in remotis cubiculis (debent commorari) ». — ² I, n. 545; Wernz, II, n. 206. — Ceterum « quandoque fuit reducta (actas) ad 30 vel aucta ad 50 annos ». — ³ Severe Maroto (l. c.) de hac re, — ⁴ Vide Maroto, I, n. 549 ; Wernz, II, n. 176 sq.

secundum legitimas locorum consuetudines et Ordinarii loci praescripta. — Clerici hic intelliguntur tantummodo saeculares, ut recte ait Maroto (1, n. 550); de religiosorum enim habitu adest lex propria generalis (c. 596).

Quoad tonsuram seu coronam clericalem vult Codex ut clerici eam gestent, nisi recepti populorum mores aliter ferant. Tandem additur: « Et capillorum simplicem cultum adhibeant. — Annulo ne utantur, nisi id ipsis a jure aut apostolico privilegio sit concessum. »

Clerici vero *minores* qui propria auctoritate et sine legitima causa habitum ecclesiasticum et tonsuram dimiserint, nec, ab Ordinario moniti, sese intra mensem emendaverint, ipso jure e statu clericali decidunt (c. 136, § 3). Clerici *majores* puniuntur juxta c. 2379, ut suo loco dicemus.

# 11) De exercitiis pietatis et recitatione divini officii.

Plures dispositiones novi Codicis quae ad exercitia pietatis a clericis peragenda spectant, directe respiciunt Ordinarios locorum, indirecte tantum ipsos clericos, et quidem clericos saeculares qui non sint seminaristae nec religiosi. Pro his enim alii vigent canones (cf. c. 1367 et 595). In omni autem casu determinatio relinquitur prudentiae Ordinariorum. Itaque curandum est locorum Ordinariis (c. 125):

- a) Quoad pietatis exercitia, ut clerici quotidie orationi mentali per aliquod tempus incumbant, sanctissimum Sacramentum visitent, Deiparam Virginem mariano rosario colant et demum conscientiae suae examen instituant sub fine diei.
- b) Quoad receptionem sacramentorum, ut clerici omnes frequenter conscientiae maculas eluant sacramento poenitentiae.
- c) Quoad secessum spiritualem (qui tertio saltem quoque anno debet a sacerdotibus institui), ut tempus determinetur ac pia aliqua religiosave domus designetur in qua haec exercitia habeantur (c. 126). Nemo ab eis eximatur, nisi in casu particulari, justa de causa ac de expressa ejusdem Ordinarii licentia (c. cit.). Notat Maroto (I, n. 534), hic agi de vero praecepto, non de mera commendatione; et eo ligari Canonicos quoque ac Dignitates, minime vero clericos sacerdotio inferiores, nec sensu stricto Episcopos aliosque Praelatos jurisdictione gaudentes.
- d) Ad recitationem divini officii omnes clerici in ordinibus majoribus constituti, nunc prima vice aliqua lege scripta tenentur, ut affirmant auctores <sup>1</sup>. Etenim olim lex universalis et scripta solis beneficiatis expresse imponebat hoc « onus diei », ut eruitur ex Const. Leonis X (Supernae) et Pii V (Ex proximo); obligatio vero

Wernz, II, n. 194; Vermeersch-Creusen, I, n. 205.

pro omnibus clericis ex « solo titulo sacri ordinis » recitandi breviarium, magis ex *consuetudine* est introducta, ut tenet Wernz referendo etiam Suarez, Benedictum XIV et Scherer <sup>1</sup>.

Concilium *Vaticanum* primum proposuerat aliquod schema universale circa divini officii recitationem, in quo *indistincte* omnibus clericis in sacris ordinibus constitutis sanctum illud onus imponebatur: « Clerici cujusvis ritus et nationis, sic aiebat, beneficiati vel sacris initiati ordinibus, quamvis nullum ecclesiasticum beneficium fuerint assecuti, etc. » (apud Wernz, II, n. 194).

Perspicue hanc universalem legem promulgat novus Codex (c. 135): « Clerici in majoribus ordinibus constituti... tenentur obligatione quotidie horas integre recitandi secundum proprios et probatos liturgicos libros. » Excipiuntur tamen ii qui juxta c. 211, § 1, 213 et 214, § 1, ad statum laicalem reducuntur sive vi rescripti S. Sedis sive vi sententiae judicis sive via degradationis.

Obligatio ad recitandum divinum officium est gravis, ut expresse habetur in schemate citato Concilii Vaticani: «sub gravis culpae reatu teneri» 2; nec Ordinariis specialis facultas dispensandi conceditur in jure, ut recte notat Vermeersch-Creusen (I, n. 205), addens: «In casu urgenti tamen dispensare poterunt ad breve tempus.» Poenae contra negligentes hanc obligationem exponentur in sequentibus Libris.

III) De obedientia erga Ordinarium. — Notum est ex ritu sacro ordinationis presbyterorum, hanc ad eos fieri interrogationem : « Promittis mihi et successoribus meis obedientiam et reverentiam ? — Promitto. » Solemnis illa promissio non quidem votum est, ut obedientia religiosorum in professione religiosa ³, sed firmat ipsam obligationem quae vi status clericalis habetur, ideoque inducit necessitatem aliquam ex fidelitate ⁴.

Quare canon 127 speciali modo mentionem facit sacerdotum, dicens: « Omnes clerici, praesertim vero presbyteri, speciali obligatione tenentur suo quisque Ordinario reverentiam et obedientiam exhibendi. » Notandum est, ambitum hujus obligationis limitibus eorum circumscribi quae legitime ab Ordinario ad utilitatem aut necessitatem dioecesis vel juxta sacros canones possunt juberi. In specie determinat Codex quoad susceptionem munerum in dioecesi (c. 128): « Quoties et quamdiu id, judicio proprii Ordinarii, exigat Ecclesiae necessitas, ac nisi legitimum impedimentum excuset, suscipiendum est clericis ac fideliter implendum munus quod ipsis fuerit ab Episcopo commissum » <sup>5</sup>. Per transennam hic notare juvat, non posse Episcopum cogere ad suscipiendam vitam communem clericorum, seclusa consuetudine; id enim pluries declaravit S. Cong. Conc. <sup>6</sup>, et haec tantum habet Codex (c. 134): « Consuetudo

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> L. c. p. 274, nota 164. — <sup>2</sup> In specie vide moralistas, praesertim S. Alphonsum (L. IV, n. 146 sqq.). — <sup>3</sup> Cf. F. Claeys Bounaert, de canonica cleri saecularis obedentia; J. B. Raus, de sacrae obedientiae virtute et voto, I, n. 22 sqq. — <sup>4</sup> Wernz, II, n. 192; Génicot-Saismans, II, n. 28; Bounaert, n. 72; Maroto, I, n. 552, nota 2, etc. — <sup>5</sup> Vide Bargilliat, Devoirs et droits des curés, n. 86 sqq. — <sup>4</sup> Bounaert, n. 75.

vitae communis inter clericos laudanda ac suadenda est, eaque, ubi viget, quantum fieri potest, servanda »1.

#### IV) De caelibatu clericorum.

Quoad historiam caelibatus, relictis iis quae ad theologiam dogmaticam pertinent, brevibus verbis haec referimus : Ex praescriptione Apostolica illicitum erat novum matrimonium contrahere post susceptam sacram ordinationem; saltem ex verbis S. Pauli ad Tim. (I, 3, 2 et 12) constat, bigamiam fuisse episcopis ac diaconis prorsus interdictam. Deinde caelibatus praxis severior evasit in Occidente quam in Oriente ; idque locum habuit a quarto abhinc saeculo, cum antea nullibi positive prohibitum fuisse videretur, uti matrimonio jam ante sacerdotium contracto. Equidem etiam in Ecclesia orientali interdictum erat episcopis uti matrimonio, minime vero sacerdotibus aut diaconis; post receptas tamen sacras ordinationes novum inire matrimonium non valebant. In Ecclesia occidentali primum a concilio Illiberensi (Elvira, an. 305) expressa est scripta lex de caelibatu, qua continentia omnibus ecclesiasticis viris, episcopis, presbyteris, diaconis aliisque clericis positis in ministerio altaris imponebatur sub poenis gravissimis, etiam depositionis 2. Quam hujus concilii dispositionem plures SS. Pontifices approbarunt, nempe Siricius, Innocentius I et etiam S. Leo Magnus ; saeculo quinto subdiaconi coeperunt adstringi saltem de facto ad caelibatum. Attamen matrimonium post sacram ordinationem contractum, quamvis esset illicitum, validum erat; nonnisi saeculo xI sub Urbano II reputatum est nullius valoris. Synodus deinde Lateranensis II (an. 1139) sacrilega ista matrimonia vocavit « contubernia », et subdiaconatus sub Innocentio III formaliter habitus est in Ecclesia occidentali: Ordo major 3. — In Oriente autem mitior praxis invaluerat a tempore concilii Nicaeni et praesertim Trullani (an. 692) usque ad hodierna tempora 4. - Tenentur quidem clerici ad caelibatum non tantum lege ecclesiastica, sed etiam voto quod ipsa subdiaconatus receptione censetur ab ipsis emissum 5

Itaque Codex in hac gravissima re statuit sequentia:

- a) Clerici in majoribus ordinibus constituti a nuptiis arcentur, et servandae castitatis obligatione ita tenentur, ut contra eamdem peccantes sacrilegii quoque rei sint. Excipiuntur tamen ii qui metu gravi coacti sacros receperunt ordines (c. 214, § 1).
- b) Clerici minores possunt quidem inire nuptias, sed, nisi matrimonium fuerit nullum vi aut metu eisdem incusso, ipso jure e statu clericali decidunt reducunturque ad conditionem laicorum.
- c) Quicumque conjugatus qui sine dispensatione apostolica ordines majores, licet bona fide, suscepit, ab eorumdem ordinum exercitio prohibetur (c. 132, § 3). Itaque nequeunt viri uxorem habentes, ullo tempore et quamvis uxor consentiat, recipere ordines sacros sine speciali dispensatione S. Sedis (c. 987, n. 2).

¹ De historia vitae communis clericorum vi le Leitner, H, p. 237 sq. — ² Leitner, I. c. p. 228. — ³ Cf. Wernz, II, n. 197 sqq.; Aichner-Friedle, § 75; Bargilliat, I, n. 422 sqq.; Maroto, I, n. 537 sqq.; Leitner, l. c., p. 216 sqq.; Haring, § 62; Huguenin-Marc, n. 293 sqq.; Laurentius, n. 119 sqq.; Craisson, II, n. 2117 sqq., etc. — ² Laurentius, n. 120; Wernz, n. 198; Leitner, p. 221. — ° S. Alphonsus, L. VI, n. 808; Laurentius, n. 122; Vermeersch-Creusen, I, n. 204.

Olim ex vetere jure (c. 4 Nullus, in Sexto, de tempor. ordinat., I, 9.) conjugati admittendi erant ad ordines, consentiente uxore et castitatem ipsa vovente.

V) De studiis sacris. — Quo securius veri nominis scientia apud sacerdotes, finito ordinario studiorum curriculo, colatur ac perficiatur, non tantum commendat fortiter et suaviter novus Codex, ne intermittantur studia praesertim sacra, sed etiam modum et rationem indicat qua his incumbendum erit sive in genere sive in specie.

Porro in genere praescribit c. 129, ut clerici in sacris disciplinis « solidam illam doctrinam a majoribus traditam et communiter ab Ecclesia receptam sectentur, devitantes profanas vocum novitates et falsi nominis scientiam » ¹. Recte animadvertit Maroto (I, n. 560) in hunc canonem : « Studia et disciplinae quae sacra non sunt, coli optime possunt, secundario tamen, a sacerdotibus » ².

In specie duo jubentur ad hunc finem maxime conducentia: a) examina annua per tempus determinatum; b) collationes seu conferentiae scientificae.

- A) Examina singulis annis saltem per triennium instituenda erunt, expleto studiorum curriculo, cum omnibus sacerdotibus, etiam parochis et canonicis, nisi aliqui ab Ordinario loci ob justam causam fuerint exempti. Haec lex omnes tenet qui ab anno 1918 (19 Maii) curriculum suorum studiorum perfecerunt. Versabitur autem examen circa diversas sacrarum scientiarum disciplinas antea opportune designatas, juxta modum quem praescripserit Ordinarius proprius 3. In beneficiis deinde et officiis conferendis ratio habeatur scientiae quam praestiterunt clerici in subeundis his examinibus annuis (c. 130, § 1).
- B) Quoad collationes seu conferentias praescribit c. 131, ut in civitate episcopali et in singulis vicariatibus foraneis (seu decanatibus) saepius in anno, diebus arbitrio Ordinarii loci praestituendis, conventus habeantur de re morali et liturgica. His autem aliae quoque addi possunt exercitationes quibus promoveantur scientia et pietas clericorum, si ita visum fuerit Ordinario. Casu quo hae conferentiae non habeantur, resolutae quaestiones scriptae mitti

¹ Haec ultima canonis verba desumpta sunt ex Epistola S. Pauli ad Tim. (I, c. 6, 20). — ² Optimum commentarium in hunc canonem tradit S. Alphonsus, dum ad clerum Neapolitanum ait: « Profanae scientiae, fateor, utilitate quadam non destituuntur; sed multo melius esset sacerdoti ut prius rite incumberet in studium S. Scripturarum, Juris Canonici et Theologiae Dogmaticae » (Selva, ed. Aigner, p. 559). — ³ Vermeersch-Creusen, I, n. 203; Maroto, I, 561.

debent secundum modum ab Ordinario statutum. Putat vero *Maroto* (I, n. 562), vocem : *saepius in anno*, significare « semel fere in mense ».

Quinam interesse debent hujusmodi conferentiis? — Perspicue respondet c. 131, § 3: « Conventui interesse, aut, deficiente conventu, scriptani casuum solutionem mittere debent (nisi a loci Ordinario exemptionem antea expresse obtinuerint), tum omnes sacerdotes saeculares, tum religiosi licet exempti curam animarum habentes, et etiam, si collatio in eorum domibus non habeatur, alii religiosi qui facultatem audiendi confessiones ab Ordinario obtinuerunt. » Itaque ex sacerdotibus saecularibus nemo de jure eximitur, ne quidem canonici ¹; ex religiosis ii per se tantum obligantur qui officium habént aequivalens muneri parochi saecularis (curam animarum habentes). Alii tandem per accidens queunt etiam obligari.

# CAPUT V

# De officiis ecclesiasticis.

70. — Praemittuntur notiones quaedam generales circa officia ecclesiastica, deinde disseretur de acquisitione officiorum seu de eorum provisione, ut ait Codex (c. 147), canonica, ac demum de amissione officiorum ecclesiasticorum. Inde triplex occurrit articulus: a) De notione officii; b) de provisione officii; c) de ejusdem amissione.

Cum in hoc tractatu agitur de clericis in genere tantum, explanatio eorum quae pertinent ad officia ecclesiastica, aliquo modo generalis erit; in specie autem dicemus de varis officiis, quando sermo erit in tractatu sequenti de « clericis in specie ».

# ARTICULUS I.

#### De notione officii.

Duo hic sunt inquirenda: primum quaenam sit officii definitio, et secundo quot dentur species officiorum.

I) Definitio officii ecclesiastici. — Sensu vel lato vel stricto sumitur officium ecclesiasticum in novo Codice juris ; quare duplex quoque tradi debet definitio.

Sensu lato, officium ecclesiasticum est quodlibet munus quod

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Maroto, I, 562.

in spiritualem finem legitime exercetur (c. 145, § 1); v. gr. officium sacristae, cantoris, etc., aut etiam secretarii episcopalis, directoris spiritualis monialium et sic porro.

Sensu stricto est officium ecclesiasticum: munus aliquod ordinatione sive divina sive ecclesiastica stabiliter constitutum, ad normam sacrorum canonum conferendum, aliquam saltem secumferens participationem ecclesiasticae potestatis sive ordinis sive jurisdictionis (c. cit.).

Cum dicatur in definitione: stabiliter constitutum, perpetuitas objectiva seu stabilitas instituti ipsius affirmatur, ita ut quasi vitam et existentiam in jure ducat independentem a variis titularibus seu personis quibus tribuitur. Non requiritur perpetuitas subjectiva, saltem non absolute, ut constat de officio Vicarii Generalis, qui revocari potest ad nutum Episcopi <sup>1</sup>. Confertur ad normam sacrorum canonum, quia pertinet proprie ad jus Ecclesiae ejusque regulis, non vero nutu et arbitrio Superioris regitur. Adnexam demum sibi habet aliquam participationem sive jurisdictionis sive potestatis ordinis sive exercitii cultus divini, ut est servitium chori pro canonico <sup>2</sup>. Ubi deficit aliqua conditio, v. gr. pro confessario, pro vicario adjutore et sic porro, non habebitur officium sensu stricto.

In jure autem semper sensu stricto sumitur officium ecclesiasticum, nisi aliud ex contextu sermonis appareat (c. cit., § 2). Saepissime conjungitur officium cum beneficio; attamen non idem est. Constat quidem beneficium officio sacro, sed praeterea et necessario adnexum sibi jus habet percipiendi certos quosdam reditus qui ad hoc officium quasi ex dote pertinent (c. 1409). Exemplum praebet munus Superioris Provincialis in aliquo ordine religioso; en officium ecclesiasticum, attamen non est beneficium. Itaque norma generalis haec est: non datur beneficium sine officio ecclesiastico; atvero dari potest officium etiam sensu stricto sine beneficio.

De beneficiis ecclesiasticis suo loco agemus in Libro tertio.

II) Divisiones officiorum. — Officia ecclesiastica esse possunt beneficialia aut non beneficialia, quatenus nempe beneficia sibi adnexa habent vel beneficiis carent.

Deinde esse possunt a) sive majora, quae potestatem saltem quasi-episcopalem secumferunt, sive minora, quae his sunt inferiora; b) vel sacra, quae potissimum se referunt ad potestatem ordinis (ut Vicarius in pontificalibus), vel praelatitia, quae maxime spectant ad exercitium jurisdictionis (v. gr. Vicarius generalis); c) aut saecularia, quae conceduntur regulariter solis clericis saecularibus, aut religiosa, quae reservantur religiosis; d) tandem esse

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Maroto, I, n. 579; Vermeersch-Creusen, I, n. 208. — <sup>2</sup> Maroto, l. c. nota 5.

queunt, ratione acquisitionis, electiva, si per electionem, collativa, si libere tribuuntur per aliquem actum Superioris.

#### ARTICULUS II.

## De acquisitione officiorum ecclesiasticorum.

71. — Plures sane dantur modi acquirendi aliquod officium ecclesiasticum; ejusdem autem concessio¹ a competente auctoritate ecclesiastica ad normam sacrorum canonum facta, venit in jure sub nomine « canonicae provisionis » (c. 147, § 2). Provisio igitur est titulus aliquis necessarius et essentialis, ut possit quis obtinere officium proprie dictum ecclesiasticum.

Priusquam provisio fiat de officio, debet illud vacare; secus ipso facto est irrita, nec ullo modo subsequente vacatione convalescet (c. 150, § 1). Imo promissio hujusmodi officii quod de jure non vacat, nullum prorsus parit juridicum effectum. Antequam conferatur officium ab aliquo superiore infra Romanum Pontificem constituto, oportet ut candidatus idoneus reperiatur a proprio Ordinario. Etiam per examen id potest inquiri, si jus vel officii ratio hoc postulet aut Ordinarius opportunum judicaverit (c. 149).

# Varii modi provisionis canonicae hi sunt:

- a) Si praecesserit praesentatio a patrono facta aut nominatio (a rege, praeside...): institutio, de qua loquemur in tractatu de beneficiis (Libro III).
  - b) Si praecesserit electio aut postulatio: confirmatio vel admissio.
- c) Si confirmatione non egeat electio : simplex electio et electi acceptatio.
- d) Si immediate fit a Superiore ecclesiastico: collatio (c. 148, § 1). De tribus his ultimis speciali modo juxta normam Codicis loquemur; nempe de libera collatione, de electione (cum confirmatione), et de postulatione (cum admissione).

# § 1. DE LIBERA COLLATIONE OFFICII.

72. — Ordo dicendi hic est: post traditam notionem, agemus de ipso collatore, deinde de subjecto collationis, et tandem de prohibitione cumulandi officia incompatibilia.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Recte notat Maroto (I, n. 583, nota 2): « Definitio traditur inspecto Superiore qui providet ; si autem inspiciatur provisio ex parte obtinentis officium, tunc dicitur acquisitio, obtentio. »

- I) Notio. Libera collatio officii solet cum Wernz definiri¹: Concessio officii ecclesiastici vacantis per competentem Superiorem ecclesiasticum personae idoneae canonice facta, cum nullum adhuc praecessit jus ad rem. Itaque talis concessio, ad normam juris, fit ex potestate plena ac propria Superioris, quin praecesserint electio aut postulatio aut praesentatio aut nominatio. Nonnunquam collatio, provisio et institutio in sensu improprio, idem prorsus sonant. Cujuslibet autem officii collatio scripto consignetur, quod valet de omni provisione (c. 159); sed haec conditio requiritur tantum ad liceitatem, ut notat Vermeersch-Creusen (I, n. 212).
- II) De collatore. Jus providendi officiis ecclesiasticis in proprio suo territorio competit *Ordinario* loci, nisi aliud probetur; nonnulla quippe officia sibi reservat S. Sedes conferenda, ut constat de collatione dignitatum in capitulis (c. 396, § 1). Viçarius Generalis ea caret potestate, nisi mandatum habeat speciale (c. 152).
- III) De subjecto collationis. In subjecto cui conferuntur officia ecclesiastica, plura praerequiruntur a jure determinata. Promovendus debet esse clericus; debet iis quoque qualitatibus pollere, quae vel de jure communi vel lege particulari vel demum lege fundationis ad idem officium requiruntur. Assumatur, omnibus perpensis, magis idoneus sine ulla personarum acceptione (c. 153, § 2); neque licet inter plures idoneos aliquem dignum assumere, relicto digniore <sup>2</sup>. Strictissime haec ultima regula urgetur in casu concursus, ut suo loco notabimus.

In specie, officia quae curam animarum sive in foro externo, sive in foro interno secumferunt, clericis nondum sacerdotio initiatis, conferri valide nequeunt (c. 154). Itaque jam non poterit aliquis promoveri parochus, nisi sit sacerdos; dum sub vetere jure id tantum exigebatur ut intra annum reciperetur sacerdotium. Quando neque a jure communi vel particulari, neque a lege fundationis statuta fuit nullitas provisionis eorum qui qualitatibus destituuntur requisitis, valida quidem erit collatio, sed per sententiam a legitimo Superiore potest irritari (c. 153, § 3). Provisio officiorum non differatur ultra 6 menses utiles ab habita notitia vacationis, excipe si jus aliter determinaverit aut in casu collationis paroeciae (c. 458).

IV) De prohibitione habendi officia incompatibilia. — Nemini conferantur duo officia incompatibilia (c. 156, § 1); sunt autem incompatibilia ea officia quae una simul ab eodem adimpleri nequeunt, v. gr. duo episcopatus, duo canonicatus, duae paroeciae, munus

 $<sup>^1</sup>$  « Collatio libera, ait Wernz (II, n. 326), est provisio officii eccl. vacantis de clerico idoneo a competente Superiore eccles, pleno jure canonice facta. » —  $^3$  Consule v. gr. Marc-Gestermann, II, n. 2240 sqq.

Provincialis et Oeconomi provinciae (c. 516, § 3) et sic porro <sup>1</sup>. Concessio alterius officii a S. Sede facta, non valet, nisi in supplici libello mentio prioris incompatibilis habeatur, aut clausula derogatoria adjiciatur. Si duo officia incompatibilia retinere clericus praesumpserit, utroque privatus ipso jure exsistat, juxta c. 2396.

Officium quod vacat per renuntiationem vel per sententiam privationis, nequit ab illo Ordinario qui renuntiationem acceptavit vel sententiam tulit, valide conferri suis aut resignantis familiaribus, consanguineis vel affinibus (ad 2 gradum incl. ex c. 157).

## § 2. DE ELECTIONE.

- 73. Satis intricatae habentur leges de electione, quae in pluribus etiam fuerunt a Codice immutatae. Breviter dicemus : a) de notione electionis et convocatione electorum ad eam ; b) de jure eligendi et de modis electionis ; c) de his qui excluduntur ab electione et de scrutinio ; d) de confirmatione electionis.
- I) Notio electionis et convocatio electorum. Nota est definitio electionis a canonistis tradita, quae a Maroto sic tandem exhibetur : « Personae idoneae ad ecclesiasticum officium vacans, per eos quibus jus suffragii competit, canonice facta vocatio, a Superiore confirmanda vel acceptatione electi perficienda » <sup>2</sup>.

Vox « vocatio » hic personae designationem significat et indicat non dari electo ab electoribus nisi jus ad rem; itaque vera concessio officii electione nondum perficitur de se et ordinarie, sed proxime praeparatur. Ceterum, ut expresse monet c. 160, distinguere oportet inter electionem Romani Pontificis et alias electiones in Ecclesia habitas; prior unice regitur Constitutione Pii X « Vacante Sede Apostolica » (Docum. I) de qua erit sermo in tractatu sequenti, aliae vero sequuntur normam communem canonum et praescripta etiam peculiaria, si qua sint, pro singulis officiis legitime statuta 3.

Convocatio ad electionem nequit unquam, nisi aliud jure cautum sit, differri ultra trimestre, computandum ab habita notitia vacationis officii; quo termino inutiliter elapso, Superior ecclesiasticus competens officio vacanti libere provideat (c. 161). Omnes de collegio, statutis a praeside loco, tempore ac modo electoribus convenienti, debent ad electionem convocari, salvis tamen peculiaribus constitutionibus vel consuetudinibus. Si quis ex vocandis neglectus et

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Maroto, I, n. 595. — <sup>2</sup> Electio, ut recte dicit Maroto (I, n. 607), plures obtinet significationes. Saepe in Codice sensu improprio adhibetur, v. gr. c. 232, § 1 (de Cardinalibus), etc. — <sup>3</sup> Maroto, I, n. 611.

ideo absens fuerit, valet quidem electio; atvero potest ipse transmittere recursum *intra triduum* ab habita notitia electionis, et tunc *debet* electio, etiam secuta confirmatione, a competente Superiore irritari. Quod si plures quam *tertia pars* electorum neglecti fuerint, electio est ipso jure nulla (c. 162, § 3).

II) De jure eligendi et modis electionis. — Convocatione legitime peracta, jus eligendi pertinet ad eos qui praesentes sunt die in convocatione statuto. Facultas ferendi sententiam per epistolam aut per procuratorem excluditur, nisi lege peculiari aliud caveatur (scilicet statuto approbato, privilegio aut indulto, vel consuetudine praescripta). Unicum tantum suffragium ferre poterit unusquisque, etsi plures ob titulos jus habeat quis suffragium ferendi nomine proprio. Quod si jure proprio agat aliquis et simul legitime nomine alieno, utique potestatem habet duo ferendi suffragia 1. Nullus collegio extraneus admitti potest ad suffragium, secus electio est ipso facto nulla; non abolentur tamen privilegia in hac re legitime quaesita (c. 165). Ipso facto nulla erit quoque electio, si laici impediant canonicam libertatem (c. 166).

Forma seu modus electionis triplex esse poterit: a) modus ordinarius per scrutinium; b) modus extraordinarius jure probatus per compromissum; c) modus extraordinarius de quo silet Codex, sed qui potest adhuc adhiberi in electione Papae, per quasi-inspirationem (Documentum, I, n. 55).

Compromissum ita describitur juxta c. 172, § 1: Est actus legitimus quo electores, unanimi et scripto consensu, jus eligendi pro ea vice transferunt in unum vel plures idoneos, qui nomine omnium ex recepta facultate eligant. Illi quibus tali ratione committitur facultas eligendi, vocantur compromissarii. Unus autem compromissarius jam sufficit ad constituendum hunc modum electionis; sed tunc nequit se ipsum eligere (c. 172, § 4). Ad validitatem compromissi requiritur: primum ut compromissarii sint sacerdotes, si agatur de collegio clericorum; deinde ut conditiones appositae compromisso serventur, dummodo non sint contra jus commune (tunc enim pro non appositis habeantur, ex c. 172, § 3). Si nullae conditiones additae fuerint, servandum est jus commune circa electiones. Cessat compromissum et jus eligendi redit ad primos electores:

a) per revocationem a collegio factam, re adhuc integra; b) per omissionem conditionis compromisso appositae; c) per electionem absolutam, si casu fuerit nulla (c. 173).

De forma electionis per *quasi-inspirationem* dicunt auctores eam nunc esse abolitam, excipe pro electione S. Pontificis, ut suo tempore notabimus <sup>2</sup>.

Forma scrutinii est forma ordinaria de qua hic agimus.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Maroto, I, n. 623, p. 746 et 748. — <sup>2</sup> Vide Prümmer, q. 78; Maroto, l. c. p. 752, nota 1; Bargilliat, I, n. 288, etc.

III) De scrutinio et de his qui a suffragio ferendo excluduntur. — Suffragium ferre nequeunt, cum fit scrutinium pro electione : a) Incapaces actus humani; b) impuberes; c) censurati vel infames de jure post sententiam superioris; d) haeretici vel schismatici sectae adscripti aut notorii; e) carentes voce activa vi alicujus sententiae latae aut de jure communi vel particulari. Quamvis autem ex praedictis aliquis scrutinio interveniat, electio tamen erit valida, nisi constet, dempto suffragio nullo, electum non retulisse requisitum suffragiorum numerum, aut agatur de excommunicato scienter admisso (c. 167, § 1, 2).

Ad validitatem suffragii haec praeterea requiruntur: a) Ut sit liberum suffragium, nempe non ex metu gravi, injuste et ab extrinseco illato nec ex dolo, quibus directe aut indirecte elector adactus fuerit ad eligendam certam personam vel etiam plures disjunctive (id est unam personam e pluribus personis determinatis); b) ut sit secretum (scil. non pateat cui destinetur suffragium); c) ut sit certum (quo possit certo cognosci persona eligenda); d) ut sit absolutum nec adjiciatur conditio reddens valorem actus incertum (v. gr. eligo talem si ipse deinde hunc vel illum consiliarium sibi assumat, etc.); e) ut sit determinatum, non autem alternativum (aut... aut...) vel indecisum (vellem eligere); f) tandem ut feratur in personam eligibilem, quod patet ex praecedentibus 1.

Sibi autem nemo valide dare potest suffragium, et conditiones omnes ante electionem suffragio appositae, tanquam non adjectae censentur ex ipsa dispositione juris (c. 169, § 2). Itaque nemo tenebitur ullo modo has conditiones in futurum servare, quocumque veniant nomine sive pactorum sive capitulationum, etc. <sup>2</sup>.

Duo saltem scrutatores debent ante electionem per secreta suffragia deputari, qui interponant jusjurandum de munere fideliter implendo ac de secreto servando, etiam peracta electione. Debet quoque adesse actuarius ad acta electionis accurate describenda, quae deinde signentur ab eodem actuario, praeside et scrutatoribus (c. 171, § 5). Scrutatores palam facient quot suffragia quisque retulerit. Si numerus autem suffragiorum superet numerum eligentium, nihil est actum et electio debet de novo institui (c. cit. § 3).

Quando valide institutum est scrutinium, is debet electus proclamari, qui, demptis suffragiis nullis, partem absolute majorem retulit suffragiorum quae valida erant (v. gr. si essent 11, qui retulit 6); vel qui post duo inefficacia

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Maroto, I, n. 624. — <sup>2</sup> Inde sequitur non esse jus electoribus ejusmodi imponere conditiones quae in natura rei non fundentur. Vide Maroto, l. c., p. 751.

scrutinia, partem relative majorem habuit in tertio scrutinio (v. gr. si essent 11, qvi retulit 5 dum alii duo 4 et 2). Ultra trinum non datur aliud scrutinium; quare post tertium scrutinium, si aequalia fuerint suffragia, praeses suo voto paritatem dirimat aut, si agatur de electionibus et praeses suo voto paritatem dirimere nolit, electus habeatur senior ordine ve! prima professione vel aetate. Intactum tamen remanet quidquid contrarium statuitur sive jure communi sive jure particulari (c. 101, § 1, n. 1); ut id accidit v. gr. pro religiosis ex canone 507, § 1, ubi obligatio servandi jus commune imponitur tantum quoad canones 160-182 1.

IV) De confirmatione electionis. — Electionem statim oportet intimare electo, ut ipse consensum aut praebeat aut deneget. Saltem intra octiduum debebit eum manifestare; secus omne jus ex electione quaesitum amittit. Si renuntiet, protinus jure suo privatur, etsi renuntiationis eum postea poeniteat. Rursus autem eligi poterit, et collegium electorum intra mensem novam electionem instituere debebit (c. 176, § 1). Acceptatione electionis, electus, si confirmatione non egeat, plenum jus statim obtinet, v. gr. post electionem, Vicarius capitularis.

Si electio confirmatione indigeat, non licebit electo ullo modo ante acceptam confirmationem sese immiscere administrationi officii; actus vero ab eo forte positi nulli sunt. Intra octiduum a die acceptatae electionis tenetur per se vel per alium a competente Superiore confirmationem petere, secus omni jure privatur, nisi legitime fuerit impeditus. Superior autem in scriptis debet confirmationem dare, nec eam poterit recusare, si constet de idoneitate electi et de rite peracta electione. Tunc demum plenum jus obtinet electus in officium, nisi aliud in jure caveatur, v. gr. quando adhuc exigitur immissio in possessionem (installatio).

# § 3. DE POSTULATIONE.

- 74. Dicemus: a) de notione postulationis; b) de ejus conditionibus; c) de jure postulatorum; d) de rejectione postulationis.
- I) Notio postulationis. Postulatio in genere est modus quidam peculiaris providendi officiis, quasi supplendo electionem iis in casibus ubi electio prohibetur. Nonnunquam enim accidit ut is quem electores aptiorem putant ac praeferunt, impedimento detineatur super quo tamen possit ac soleat dispensari. Itaque hoc in casu et nisi aliud jure caveatur, v. gr. in Religione aliqua per proprias Constitutiones, possunt electores postulationem instituere apud competentem Superiorem. Recte ergo valet postulatio definiri: petitio quaedam facta a collegio electorum, ut ipse Superior personam

¹ Pro-universa quaestione consule Prümmer (q. 78, p. 109), Maroto, I, n<sub>s</sub> 467, et in Period.• « Commentar, pro religiosis » (1922, n. 5, p. 130 sqq. ubi apponitur etiæm aliqua correctio prioris sententiae.

aliquam permittat promoveri, quae impeditur impedimento dispensabili vel quae simplici eget licentia Superioris.

Quando solummodo *licentia* Superioris requiritur, ut v. gr. apud religiosos  $^1$ , vocatur *postulatio simplex*; nec est postulatio proprie dicta, de qua loquitur Codex quamque vocant « solemnem ».

- II) Conditiones requisitae. Vel sola postulatio instituitur, vel concurrit simul cum postulatione etiam electio; aliqui enim queunt postulare, aliqui simul eligere. Inde casus diversus. Porro postulatio, quando non simul concurrit electio vim habet cum major pars suffragiorum stet pro ea; quando autem cum electione concurrit, saltem duae tertiae partes pro postulato requiruntur, idque stricte est habendum etiam in tertio scrutinio juxta A. A. S., 14, p. 406 <sup>2</sup>. Suffragium pro postulatione exprimi debet per verbum: postulo, aut aequivalens; formula « eligo vel postulo », aut aequipollens, valet pro electione, si impedimentum non exsistat, secus pro postulatione (c. 180, § 2). Econtra formulae: eligo postulando, nihil prorsus valent; quia is nequit postulari qui potest eligi nec is eligi qui debet postulari.
- III) De jure postulatorum. Per postulationem nullum jus acquiritur postulato, quamvis postulatio cum ipso valeat communicari. Ab electoribus postulatio saltem intra octiduum mitti debet ad Superiorem ad quem pertinet electionem confirmare, si ipse facultatem habeat ab impedimento dispensandi; secus ad alium Superiorem habentem facultatem (c. 181, § 1). Si intra 8 dies postulatio missa non fuerit ad Superiorem, ipso facto nulla evadit; electores autem hac vice privantur jure eligendi aut postulandi, nisi probent se fuisse impeditos. Superiori licet repellere postulationem, quia postulatus nullum jus ad rem proprie habet. Econtra electores, postulatione praesentata Superiori, nequeunt amplius mutare suam sententiam, nisi Superior consentiat (c. 181, § 4).
- IV) De rejectione postulationis. Si rejecta fuerit postulatio, jus eligendi ad collegium redit, nisi electores *scienter* aliquem postulaverint qui detinetur impedimento *indispensabili*; tunc enim

¹ Maroto, I, n. 664, A. — ² Juxta Maroto (Comment. pro religiosis 1922, n. 5, p. 129) Pontif. Commissio ita quaedam dubia solvit (die 21 Januarii 1921): «1) Utrum ad normam c. 180, § 1, concurrente postulatione cum electione, si in primo, altero et tertio scrutinio suffragia dividuntur inter postulatum et eligibilem, atque nec postulatus duas tertias partes suffragiorum obtinuerit nec eligibilis majoritatem absolutam, sed relativam tantum, hic valide electus sit? — 2) Si plures sint eligibiles, utrum valide electus sit qui inter cos majoritatem obtinuerit relativam? — Resp. : Ad 1, Affirmative, seu in tertio scrutinio valide eligi majoritate relativa, excluso postulato. Ad 2 Affirmative, etc. »

provisio ad Superiorem pertinet. Quod si postulatio admissa fuerit, id significetur *postulato*, qui respondere debet intra *octiduum*. Si acceptet, plenum jus in officio eidem statim acquiritur (c. 182).

#### ARTÍCULUS III.

#### De amissione officiorum ecclesiasticorum.

- 75. Pluribus modis amittitur officium: a) quasi ex jure ipso; b) renuntiatione; c) translatione; d) privatione vel amotione. De singulis quaedam generalia sunt notanda.
- I) De amissione quasi ex jure ipso. Triplici ratione id valet fieri: 1) Morte naturali titularis; nec potest ipse officium suum transferre in alium quasi in haeredem suum. Datur tamen coadjutoria cum futura successione, ut suo loco indicabimus <sup>1</sup>. 2) Deinde etiam nonnunquam amittitur resolutione juris ex parte Superioris, ut perspicimus ex classico exemplo Vicarii Generalis cujus munus cessat, mortuo Episcopo. Attamen generale principium in hac re sonat (c. 183, § 2): « Resoluto quovis modo jure Superioris a quo fuerat concessum, officium eccl. non amittitur, nisi lex aliud caveat aut nisi in concessione habeatur clausula: ad beneplacitum nostrum, vel alia aequipollens ». 3) Lapsu demum temporis praefiniti amittuntur illa officia quae conceduntur ad tempus determinatum, v. gr. officia Superiorum minorum apud religiosos (ad triennium vel ad summum, sexennium, c. 505).
- II) De renuntiatione. Definitur renuntiatio : libera officii dimissio ex justa causa et cum acceptatione legitimi Superioris rite facta. Alia est expressa, alia vero tacita seu praesumpta.

Renuntiare omnes possunt qui sunt sui compotes et justam habent causam, excipe eos quibus speciali prohibitione renuntiatio est interdicta (c. 184). Talis prohibitio exsistit v. gr. pro novitiis decursu noviciatus; eorum enim renuntiatio irrita declaratur c. 568. Renuntiatio quoque ex metu gravi, injuste incusso, dolo aut errore substantiali vel simoniace facta, irrita est ipso jure (c. 185). Invalida adhuc erit, si non fiat scripto vel saltem coram duobus testibus, aut etiam per procuratorem speciali mandato munitum (c. 186).

De acceptatione renuntiationis a Superiore, de tacita renuntiatione et de effectibus renuntiationis, haec magis in specie sunt notanda:

<sup>, 1</sup> Vide inter alios auctores Maroto, I, n. 675; Wernz, II, n. 490 sq.

1) Renuntiatio dirigenda est generatim ad illum a quo debet acceptari vel si acceptatione non egeat, ad eum a quo clericus officium accepit vel qui ejusdem locum tenet; v. gr. si officium collatum fuit per admissionem propter praehabitam postulationem, debet renuntiatio fieri Superiori qui postulationem admisit (c. 187). Superior autem renuntiationem non acceptet, nisi adsit causa justa et proportionata. Intra mensem debet Ordinarius loci renuntiationem aut admittere aut rejicere (c. 189).

2) Tacita renuntiatio est factum aliquod liberum quod ex interpretatione juris dimissionem ab officio importat. Itaque sine ulla declaratione, ipso facto et de jure vacant officia in sequentibus anctis: a) Quando emittitur professio religiosa (c. 188, n. 1). Attamen officium parochi propter beneficium vacat tantum post annum, alia officia beneficialia, post 3 annos (c. 584). — b) Quando intra tempus utile provisus de aliquo officio illud adire negligit. — c) Quando officium cum priore incompatibile aliquis acceptat ac pacifice possidet. — d) Quando a fide catholica publice deficit. — e) Quando matrimonium, etiam civile tantum, contrahit. — f) Quando militiae saeculari nomen sponte dare audet. — g) Quando habitum eccl. sine justa causa deponit, et ab Ordinario monitus, illum non resumit intra mensem. — h) Quando demum pertinaciter legem residentiae violat, nec intra congruum tempus ab Ordinario praefinitum morem gerere curat, ut adhuc dicemus.

3) Effectus hi sunt: Renuntiatione rite facta et acceptata, jam vacat officium, dummodo renuntianti significata fuerit acceptatio. Semel legitime facta renuntiatione, non datur amplius poenitentiae locus (c. 191, § 1); sed, ut bene notat Vermeersch-Creusen (I, n. 221), ante acceptationem adhuc locus erit

poenitentiae.

III) De translatione. — Definitur translatio: mutatio legitime facta alicujus personae ecclesiasticae ab uno officio ad aliud propter justam causam. Oportet tamen quoad causam justam distinguere inter translationem clerici volentis et clerici nolentis. Etenim si de consensu fiat clerici, quaelibet causa justa sufficit (c. 193, § 2). Si fiat invito clerico, eadem circiter causa requiritur et idem procedendi modus ac pro privatione officii (c. 192), de qua statim dicemus. Pro translatione parochorum speciales vigent normae, quas suo tempore exponemus. In translatione autem generatim tunc tantum vacat prius officium, cum clericus possessionem canonice ceperit alterius officii, et usquedum hoc aliud occupaverit, percipit reditus prioris officii (c. 194).

IV) De privatione vel amotione. — Definitur privatio: actus quo clericus aliquomodo suo officio destituitur seu spoliatur. Potest esse judicialis vel non judicialis; in priore casu saepe retinet nomen: « privatio », in altero vocatur generatim: amotio seu remotio ¹. Incurritur officii privatio sive ipso facto seu jure; sive per determinationem Superioris. In jure autem multi recensentur casus ², ubi clerici officio suo aut ipso facto sunt privati, v. gr.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Maroto, I, n. 685. — <sup>2</sup> Enumerantur apud Prümmer, q. 84; Maroto, l. c., n. 686.

excommunicati vitandi (c. 2266), aut debent privari per aliquam sententiam, v. gr. apostatae a fide (c. 2314), aut saltem possunt spoliari, v. gr. negligentes professionem fidei, si moniti, non obtemperent (c. 2403). Deinde Superior nonnunquam ex propria determinatione poterit aliquem privare officio ; sed si agatur de officio inamovibili, requiritur processus ad normam juris (c. 192, § 2). Quoad officia amovibilia, eis Ordinarius clericos privare poterit ex qualibet justa causa, etiam citra delictum, naturali tamen aequitate servata. Certus procedendi modus tunc non praescribitur, si excipias dispositiones juris circa paroecias amovibiles (c. 192, § 3), de quibus postea disseremus in Libro IV. A decreto Ordinarii datur utique recursus ad S. Sedem, sed in devolutivo tantum, non in suspensivo.

#### CAPUT VI

# De jurisdictione ordinaria et delegata.

76. — Hic Codicis titulus inscribitur: de potestate ordinaria et delegata; et re quidem vera, saltem in ultimo tituli canone (210) agitur quoque de potestate ordinis. Sed de ordine jam fuse egimus in primo hujus libri capite. Etiam de notione jurisdictionis disseruimus in tractatu primo libri praecedentis (c. 2, n. 22, II). Itaque restat ut in specie de jurisdictione sermonem instituamus, quod conabimur praestare quam brevissime, quia ex magna saltem parte pertinet ad theologiam moralem, ad quam aliquatenus etiam remittimus <sup>1</sup>. Hic juridicas tantum trademus notiones: a) circa jurisdictionis divisionem et circa jurisdictionem ordinariam; b) circa jurisdictionem delegatam; c) circa jurisdictionis usum et cessationem.

## § 1. DE DIVISIONE JURISDICTIONIS ET DE JURISDICTIONE ORDINARIA.

I) Divisio jurisdictionis. — Potestas jurisdictionis quae ex divina institutione est in Ecclesia, dividitur : 1) in jurisdictionem fori externi et fori interni. Jurisdictio fori interni, quae vocatur quoque.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Cf. praesertim Marc-Gestermann, II, n. 1747 sqq.; Aertnys-Damen, II, n. 343 sqq.; Génicot-Salsmans, II, n. 325 sqq., etc. — Vide quoque Wernz, II, n. 3 et 551 sqq.; Maroto, I, n. 694 sqq.; Vermeersch-Creusen, I, n. 222 sqq.; Prümmer, q. 86 sqq., etc.

« fori conscientiae », est sive sacramentalis, quae nonnisi in tribunali sacrae poenitentiae exercetur, sive extrasacramentalis, quae nonnisi pro foro interno sed etiam extra confessionem potest adhiberi, v. gr. quaedam dispensationes a votis, ab irregularitatibus, etc., quando quis non simpliciter agit tanquam delegatus 1. - 2) In jurisdictionem ordinariam vel delegatam dividitur deinde potestas cum fori externi tum fori interni. Ordinaria jurisdictio ea est quae ipso facto adnexa est officio, et haec poterit esse aut propria aut vicaria. Jurisdictio propria nomine personali exercetur ipso jure, v. gr. jurisdictio episcopalis ; jurisdictio vicaria non exercetur nomine proprio sed nomine alterius, vi tamen officii proprii idque de jure, v. gr. Vicarius Generalis, vicarius foraneus, etc. 2. — Jurisdictio delegata est illa quae commissa est personae (c. 197, § 1); ideo semper ex speciali communicatione a parte auctoritatis superioris provenit, nec est ex officio nec competit ex nomine proprio, v. gr. judex delegatus a Superiore ad cognoscendam aliquam causam.

II) Jurisdictio ordinaria. — Saepe fit ut illi qui potiuntur jurisdictione ordinaria, vocentur in jure: Ordinarii; attamen non omnes qui ordinariam habent jurisdictionem, sunt Ordinarii, sed tantum illi qui in foro externo eam obtinent, et ab his ultimis oportet deinceps excludere « Superiores locales » religiosorum.

Itaque in jure nomine Ordinarii intelliguntur Romanus Pontifex et pro suo quisque territorio Episcopus residentialis, Abbas vel Praelatus nullius, eorumque Vicarius Generalis, Administrator, Vicarius et Praefectus Apostolicus, itemque ii qui, praedictis deficientibus, interim ex juris praescripto aut ex probatis constitutionibus succedunt in regimine, scilicet : Capitulum, sede vacante, et deinde Vicarius Capitularis ; Provicarius et Propraefectus Apostolicus. Demum quotquot sunt Superiores majores in religionibus clericalibus exemptis et ii qui, ipsis deficientibus, succedunt in regimine: Vicarius Superioris Generalis, Vice-Provincialis (c. 198, § 1). Nomine Ordinarii loci seu Ordinarii locorum veniunt omnes recensiti, exceptis Superioribus religiosis.

Potestas ordinaria nonnunquam exercetur in forma judiciali, tunc vocatur : contentiosa : quando autem excludit formam judicii, extrajudicialis est, et sive voluntaria appellatur, quia exercetur

Maroto, n. 718 et nota 2. — 2 Vide Prümmer, q. 86; Maroto, I, n. 700; Vermeersch-Creusen, I, n. 225.

praesertim in volentes, vel gratiosa, quia concedit dispensationes ac gratias 1.

## § 2. DE JURISDICTIONE DELEGATA.

- 77. Circa potestatem delegatam explicandae sunt variae distinctiones frequenter occurrentes; deinde dicendum erit de iis qui possunt delegare aut subdelegare; postea exponendum, quaenam delegatis acquiratur potestas, ac demum quid sit pluribus delegatis faciendum circa rem decernentibus eamdem. Itaque quatuor hic tractanda obveniunt: a) de divisione delegationis; b) de personis quae delegant; c) de potestate delegatorum; d) de delegatione plurium pro re eadem:
- I) Divisio. Datur delegatio universalis seu ad universitatem negotiorum <sup>2</sup>, quae nempe se extendit ad omnes causas in aliquo genere, ut si parochus pro brevi tempore alii totam paroeciae curam relinquat, vel saltem omnes complectitur causas sub aliqua specie comprehensas, puta omnes causas matrimoniales. Alia vero delegatio est specialis seu ad causam particularem, quae potest etiam vocari: delegatio ex parte (c. 199, § 1) vel delegatio simplex. Speciali praerogativa effulget delegatio ab Apostolica Sede impertita, ut statim dicemus. Quando delegatus iterum rem tractandam alii committit, aestimatur subdelegare; sed non omnis delegatus potest subdelegare.
- II) De personis quae delegare et subdelegare possunt. Accurate a Codice personae designantur quae possunt aut non possunt delegare vel subdelegare. Ad *quatuor* classes possunt reduci:
- a) Quicumque ordinariam habet jurisdictionem, quamvis ipse non sit Ordinarius ut supra, potest eam alteri ex toto vel ex parte delegare, nisi aliud expresse jure caveatur, v. gr. nequit canonicus poenitentiarius ordinariam suam jurisdictionem fori interni alteri delegare (c. 401, § 1).
- b) Qui habet jurisdictionem a Sede Apost. delegatam, eam potest subdelegare tum habitualiter tum ad actum, nisi intercedat specialis prohibitio aut electa fuerit industria personae.
- c) Qui ab alio quam a S. Sede fuerit delegatus ad universitatem negotiorum, potest in singulis casibus subdelegare, sed non aliter (c. 199, § 3).

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Prümmer, q. 86; Bargilliat, I, n. 60; Vermeersch-Creusen, I, n. 226. — <sup>2</sup> Can. 199, § 3 et 200, § 1. — Olim dicebatur: ad universalitatem causarum.

d) Quicumque habet alio modo jurisdictionem aliquam delegatam, eam nonnisi ex concessione expresse facta potest subdelegare. Excipiuntur tamen judices delegati, quoad articulum aliquem non jurisdictionalem (c. cit., § 4).

Nulla autem subdelegata potestas potest iterum subdelegari, nisi id expresse a delegante concessum fuerit (c. cit., § 5); secus enim esset series quasi in infinitum, ut per se patet.

III) De potestate delegatorum. — In genere valet principium: Potestas jurisdictionis ordinaria et ad universitatem negotiorum delegata, late est interpretanda, alia quaelibet stricte; attamen delegatus quicumque ea quoque censetur habere, sine quibus delegatio exerceri non posset. Delegatus debet suam delegationem probare (c. 200).

In specie, delegatus qui mandati sui fines excedit sive circa res sive circa personas, nihil agit (c. 203, § 1). Atvero ordinarie actus delegati non erit irritus, si detur tantummodo exsecutioni alio modo quam placuerit deleganti, nisi modus ipse fuerit a delegante praescriptus tanquam conditio (c. cit. § 2).

IV) De delegatione plurium pro re eadem. — Plures possunt pro aliquo negotio delegari, et quidem sive in solidum, ut aiunt, sive collegialiter. In solidum delegari significat, unumquemque delegatorum posse rem totam ad se attrahere eamque tractare. Collegialiter vero delegari significat, omnes delegatos insimul per modum collegii debere de re curare <sup>1</sup>. Porro nisi aliter constet, praesumitur delegatio in re voluntaria fieri « in solidum », in re judiciali autem « collegialiter » (c. 205, § 1).

De delegatione plurium pro eodem negotio, hae valent normae:

1) Casu quo plures delegantur in solidum, ille qui prius negotium occupavit, ipso facto alios ab eodem excludit, nisi posthac impediatur aut nolit ulterius in negotio incepto procedere (c. 205, § 2).

2) Casu quo plures collegialiter delegantur, debent omnes simul in negotio expediendo procedere, nisi in mandato aliud cautum sit; secus, actus positi

invalidi habentur (c. cit., § 3).

3) Casu quo plures successive delegantur pro re eadem, ille negotium expedire debet, cujus mandatum anterius est nec posteriore rescripto expresse abrogatum fuit. Regula enim 54 in Sexto sonat: « Qui prior est tempore, potior est jure »; huic autem Regulae novam vim contulit canon 206.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Vide Bargilliat, I, n. 334; Vermeersch-Creusen, I, n. 230.

## § 3. De jurisdictionis usu et cessatione.

- 78. Quae hic dicuntur circa usum jurisdictionis ejusque cessationem, valent tum de jurisdictione ordinaria, tum de jurisdictione delegata et subdelegata. Praeterea agimus de jurisdictione probabili ac suppleta ab Ecclesia. Quare triplex erit subdivisio : a) de usu normali et ordinario jurisdictionis; b) de jurisdictione suppleta ab Ecclesia; c) de cessatione jurisdictionis.
- I) De usu jurisdictionis. Principium magis generale hac in re sonat : « Potestas jurisdictionis potest in solos subditos directe exerceri » (c. 201, § 1). Dicitur : directe, nam indirecte nonnunguam in alios quoque, v. gr. peregrinos exercetur. Extra territorium autem potestas judicialis nequit exerceri, excipe pro foro externo si judex sit injusta vi impeditus (c. 1637), et pro foro sacramentali, si agatur de canonico poenitentiario (c. 401, § 1) aut de aliquo habente jurisdictionem ordinariam erga suos subditos, puta de parocho (c. 881, § 2).

Jurisdictio voluntaria ubique valebit exerceri, etiam in proprium commodum aut erga subditum e territorio absentem, nisi aliud ex rerum natura aut ex jure constet (c. 201, § 3). Nemo autem seipsum potest v. gr. benedicere aut absolvere a censuris, nec valet extra territorium suis subditis ea sacramenta conferre quae requirunt usum pontificalium, juxta c. 337, § 1 1.

Quod attinet ad forum viget haec norma: Quilibet actus jurisdictionis collatae pro foro externo, valet quoque pro foro interno, non autem e converso. Jurisdictio collata pro foro interno exerceri potest etiam in foro interno extra-sacramentali, nisi sacramentale exigatur, v. gr. cum agitur de dispensatione a lege jejunii, a voto et sic porro. Si forum pro quo facultas data est, expressum non fuerit, intelligitur haec concessa pro utroque foro, nisí ex ipsa rei natura aliud constet, puta quando de absolutione peccati agitur (c. 202).

Recursum demum ad Superiorem quod spectat, sciendum est, talem recursum, inferiore praetermisso, voluntariam non suspendere inferioris potestatem, sive haec ordinaria sive delegata sit (c. 204, § 1). Attamen huic rei ad Superiorem delatae ne se immisceat inferior, nisi adsit gravis urgensque causa, et etiam in hoc casu statim Superiorem de re moneat.

II) De jurisdictione suppleta ab Ecclesia. — Quamvis de se ad validitatem actus requiratur ut reapse agenti insit vera jurisdictionis potestas, potest tamen fieri ut nonnunquam suppleat Ecclesia pro bono praesertim animarum; inde habemus jurisdictionem

<sup>1</sup> Maroto, I, n. 726 et nota 1; Prümmer, q. 89.

suppletam de qua agunt omnes moralistae 1. Triplici quidem in casu talis Ecclesiae suppletio indicatur a jure : a) pro foro tantum interno, quando agitur de potestate delegata; tunc nempe Ecclesia. in casu inadvertentiae, actum aliquem, alioquin invalidum, reddit validum. En ipsa Codicis verba (c. 207, § 2): « Sed potestate pro foro interno concessa, actus per inadvertentiam positus, elapso tempore vel exhausto casuum numero, validus est. » — b) In casu deinde erroris communis, supplet Ecclesia jurisdictionem pro foro tam externo quam interno. Nulla jam amplius occurrit mentio de titulo colorato; quare affirmant auctores solum sufficere errorem communem<sup>2</sup>, deficiente omni vero titulo jurisdictionis. Supplet quidem Ecclesia, sed graviter peccat sacerdos qui sine necessaria jurisdictione praesumpserit sacramentales confessiones audire, et est ipso facto suspensus a divinis, ex can. 2366 3. Quare ut recte notat Vermeersch-Creusen (I, n. 232) cum aliis auctoribus, non licet uti jurisdictione suppleta in errore communi, nisi gravis necessitas poenitentis id requirat, quia revera usurpatur potestas quae non est data. Ecclesia supplet tantum ne bonum animarum magnum detrimentum patiatur. — c) Tandem supplet Ecclesia. quando actus jurisdictionis ponitur sive in foro externo sive in foro interno cum dubio positivo et probabili sive juris sive facti (c. 209). Dubium est positivum, quando ratio quaedam vel rationes adsunt in favorem jurisdictionis affirmandae. Differt a dubio negativo; quia in dubio negativo non datur ratio ad affirmandam jurisdictionem, nec ratio certa ad eam prorsus negandam. Dubium positivum requiritur, non tamen sufficit, quia addit canon citatus: « et probabili sive juris sive facti ». Non incongrue hanc rem cl. Blat, O. P., sic exponit (L. II, p.144): « Probabili, quatenus rationes seu motiva prudentem moveant, sive juris, sive facti adsit dubium illud, quoad ejus nempe objectum, videlicet : lex dubia sit vel de tacto proveniat dubium; in his casibus necessariam forte jurisdictionem supplet Ecclesia. » Itaque non quodlibet dubium etiam parum fundatum sufficit in casu hoc tertio jurisdictionis suppletae. sed requiritur dubium positivum et tale quo vir prudens moveatur. v. gr. dubium exsurgens ex opinione gravium theologorum. Ad

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Cf. S. Alphonsum, L. 6, n. 571 sqq.; Marc-Gestermann, II, n. 1761 sq.; Aertnys-Damen, II, n. 359 sq.; Génicot-Salsmans, II, n. 330 sq., etc. Vide etiam Maroto, n. 730 sq.; Vermeersch-Creusen, n. 232; Theol. prakt. Quartalschr. 1922, p. 298 sqq. — <sup>2</sup> Cf. Theol; prakt. Quartalschrift, l. c., p. 299. — <sup>3</sup> Vide de quaestione hac Génicot-Salsmans, II, n. 331. Theol. prakt. Quartalschr. l. c. p. 300 sq.; Vermeersch-Creusen, III, n. 569, 1.

licite utendum hac jurisdictione, non requiritur causa gravis, quia ad cautelam tantum supplet Ecclesia 1.

Olim auctores gravem requirebant causam pro usu jurisdictionis in dubio probabili facti; S. Alphonsus autem de hac distinctione non egerat curam ullam (L. 6, n. 573), nec ipse Codex aliquid distinxit (c. 209).

- III) De cessatione jurisdictionis. Quomodo amittatur jurisdictio ordinaria supra diximus, cum egimus de amissione officiorum ecclesiasticorum (n. 75). His vero modis cessat jurisdictio delegata:
- 1) Expleto mandato (c. 207; § 1); v. gr. quando in re aliqua judiciali pronuntiata est sententia et exsecutioni data.
- 2) Elapso tempore aut exhausto numero casuum pro quo concessa fuit.
- 3) Cessante causa finali delegationis, v. gr. si mortua est persona cui concedenda erat facultas.
  - 4) Revocatione delegati a delegante directe intimata.
- 5) Renuntiatione delegati deleganti directe intimata et ab eodem acceptata.
- 6) Resoluto jure delegantis, cessat duplici tantum in casu:
  a) quando data est sub formulis id significantibus juxta c. 61,
  v. gr. ut dicunt auctores « ad beneplacitum nostrum »; b) quando
  de aliqua gratia agitur quae concedi potest personis quibusdan.
  determinatis et res adhuc est integra. In genere vero viget principium:
  resoluto jure delegantis, non exstinguitur potestas delegata (c. 207,
  § 1).
- 7) Uno deficiente e pluribus collegialiter delegatis, jam omnis delegatio expirat, nisi aliud ex tenore delegationis constet (c.cit., § 3).

 $<sup>^3</sup>$  Cf. S. Alphonsum, L. 6, n. 573; Vermeersch-Creusen, I, n. 232; Maroto, I, n. 731; E. Jombart, S. J., in « Nouvelle revue théologique », 1923, p. 180.

#### TRACTATUS II

# De clericis in specie

79. — De jure divino aliqua est, ut diximus, sacra hierarchia in Ecclesia catholica, constans objective quidem potestate ordinis et jurisdictionis, subjective autem Romano Pontifice, episcopis ac ministris episcopo inferioribus. Modo ordinario se exhibet haec Divini Redemptoris institutio in duplici gradu hierarchiae jurisdictionis ab Ipso immediate statuto, nempe in supremo gradu Romani Pontificatus et in gradu inferiore Episcopatus; modo deinde extraordinario in Conciliis Generalibus, quae utpote universum collegium episcoporum cum Romano Pontifice coadunatorum repraesentantia, rite quoque dicuntur ab ipso Deo constituta 1. Itaque ex his dictis plane manifestum est, triplicem introduci posse sectionem in tractatum istum, ne ingenti quasi mole rerum dicendarum obruamur. Haec ergo intervenit divisio:

SECTIO I. DE SUMMO PONTIFICE EJUSQUE CURIA ET ADJU-

- II. DE EPISCOPIS EORUMQUE CURIA ET ADJUTORIBUS.
- III. DE VARIIS CONCILIIS ET SYNODIS.

Unicuique harum sectionum praeponimus consuetum scriptorum catalogum, maxime eorum auctorum qui facilius ab omnibus possunt consuli.

## SECTIO: I

# DE SUMMO PONTIFICE EJUSQUE CURIA ET ADJUTORIBUS

Scriptores: S. Alphonsus, Theol. mor., L. 1, n. 110: dissertatio de Rom. Pont.; adversus haeret., p. III, c. 7 sqq. (el. Walter, I, p. 295); vindiciae pro supr. Pontif. potestate (ed, Walter, I, p. 285); Beatus Bellarminus, de controv., I, 3; Reiffenstuel, Jus can. Prooem. n. 213 sqq.; L. I, T. 2, n. 53 sqq., T. 31, n. 6 sqq.; L. Ferraris, Promp. Bibl., 5, Papa, a. II; Card. Soglia, Instit. de Rom. Pont., § 14 sqq.; Card. Lega, de judiciis, II, p. 6 sqq.; Palmieri, Tract. de Romano Pontifice; De Angelis, L. 1, T. 6 et 31; Bouix, de Papa (3 v.); de Curia Romana (1 v.); Phillips, vol. 5, § 201 sqq.; Wernz, II, n. 565 sqq.; Craisson, Manuale, I, n. 671 sqq.; Scherer, Kirchenr., I, § 80 sqq.; Huguenin-Marc, n. 309 sqq.;

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Vide Wernz (II, n. 844) qui citat plures illustres auctores.

Laurentius, n. 123 sqq.; Bargilliat, I, n. 447 sqq.; Aichner-Friedle, § 99 sqq.; Heiner, I, p. 219 sqq.; Prümmer, Manuale, q. 93 sqq.; Vermeersch-Creusen, Epitome, I, n. 239 sqq.; Blat, Comment. II, p. 158 sqq.; Maroto, Institutiones, II, n. 775 sqq.; Guidus Cocchi, 3, n. 147 sqq.; Haring, § 70 sqq.; Sägmüller, § 86 sqq.; Leitner, de Curia Romana; Hilling, die römische Kurie; L. Choupin, Valeur des décisions, etc., du Saint-Siège, p. 445 (2 ed.); Lucius Lector (Msgr. Guthlin), le conclave; Dr. Holder, die Designation der Nachfolger durch die Päpste (Freiburg i. d. Schew.).

Solent etiam in hac quaestione citari: Roskovany, Romanus Pontifex; Wilmers, de Christi Ecclesia; Schneemann, der Papst; Card. Billot, de Ecclesia Christi; Bangen, die römische Kurie; Oietti, Synopsis et de Romana Curia; Monin, de Curia Romana; Dictionnaire de Théol. (cardinaux, cour romaine); Diction. apol. (curie romaine); Kirchen-

lexikon, Kirchliches Handlexikon (Papst, etc).

Plurimi iique illustres presto sunt S. Pontifici adjutores ac consiliarii, ut securius expeditiusque gubernet Ipse Ecclesiam Dei toto orbe diffusam, quae a Christo Domino sibi est concredita. Hi insignes auxiliarii vel sunt Romae residentes, ut Cardinales, Romanae Congregationes et plures Praelati, vel occupantur foris tanquam Legati ac Nuntii S. Sedis, aut tanquam eminentes Pastores supraepiscopalem habentes gradum specialive ratione a S. Pontifice instituti, ita ut participent aliquo modo majestatem pontificiam. Itaque non incongruenter nobis licebit septem discernere hujus sectionis capita, nempe:

- 1) De Romano Pontifice.
- 2) De Sanctae Romanae Ecclesiae Cardinalibus.
- 3) De Curia Romana.
- 4) De Legatis S. Pontificis et Nuntiis.
- 5) De Patriarchis, Primatibus et Metropolitis.
- 6) De Vicariis, Praefectis et Administratoribus Apostolicis.
- 7) De Praelatis inferioribus.

Varia haec *capita* in plures, ut mos est, dispescemus *articulos*. Materia autem in iis articulis contenta, cum pateat *vastissima*, paucis a nobis est contrahenda, ne extra arctos Institutionum limites excurramus.

## CAPUT I

## De Romano Pontifice.

80. — Romanus Pontifex est fundamentum Ecclesiae catholicae tanquam legitimus Successor Sancti Petri cui data est omnis potestas solvendi et ligandi in terra ac in coelis, ad quem haec verba Christi (Matth., 16, 18): « Et ego dico tibi, quia tu es Petrus, et super hanc petram aedificabo ecclesiam meam, et portae inferi non praevalebunt adversus eam. » Ipse fons est jurisdictionis omnium aliorum praelatorum ecclesiasticorum, sive immediate et directe, sive

mediate saltem et indirecte, quatenus etiam episcopis assignat specialem gregem in quem possint exercere jurisdictionem. Potestas ejus spiritualis suprema est ; sed temporale quoque ejus considerandum erit dominium. Itaque triplici articulo agemus de S. Pontifice: a) De ejus electione et de amissione Pontificatus; b) de potestate spirituali et dignitate Papae; c) de ejus dominio temporali. Praemittimus autem notiones historicas, juxta morem.

#### ARTICULUS 1.

## De electione Papae et de amissione Pontificatus.

Conspectus historicus. — Circa electionem S. Pontificis instituendam nulla divina existit lex, quae determinet ejus modum aut designet speciatim electores. Neque a Deo immediate fit nominatio personae, neque a Christo Domino peculiaris determinata fuit procedendi via; alioquin non tanta fuisset, decursu temporum, varietas disciplinae in eligendis successoribus S. Petri. Itaque Deus sapienti consilio ipsi hierarchiae ecclesiasticae modum reliquit quo stabiliretur personae designatio.

Primis quidem temporibus, perficiebatur nominatio S. Pontificis ab episcopis vicinioribus ac clero romano. Non adstant testimonia sat valida de designatione proprie dicta successoris facta primis hisce saeculis a praedecessore in cathedra Petri; nominatio enim Clementis a Petro habita spuriis inniti videtur documentis, quamvis ipse Hefele eam genuinam agnoscat <sup>1</sup>. Cum autem imperatores romani, praeeunte Constantino Magno, christiani essent facti, ipsi sese immiscuerunt electioni Papae. Quare anno 499, in synodo Romana, statuit Symmachus Papa, electionem ad solum pertinere clerum. Deinde tamen constat, in casu particulari, Felicem Papam IV designasse sibi anno 526 successorem vere et proprie, qui revera habitus est Summus Pontifex sub nomine Bonifatii II. Id certum est ex documentis an. 1883 ab Amelli, O. S. B. in bibliotheca Capituli Novariensis detectis <sup>2</sup>. Bonifatius II, cum et ipse suum successorem jam designasset, deinde tamen Decretum omnino revocavit in solemni aliqua synodo Romana, expresse declarans <sup>a</sup> contra canones fuisse factum » <sup>3</sup>.

Cf. Holder (die Designation der Nachfolger durch die Päpste) p. 13, 14 cum nota 1. — Ipse auctor censet cum Eusebio, summum Pontificatum fuisse ab Apostolis Petro et Paulo translatum ad Linum, etc. Putat etiam fuisse designationem improprie dictam, quae electionem aliquam non excludebat (p. 16). — ½ Ulrum valide ac licite possit Papa sibi constituere successorem, annon? — en quaestio valde disputata inter doctores. Jam Fagnanus eam potestatem Papae denegaverat, sed ejus rationes habentur a Wernz tanquam sophismata (II, n. 567). De Angelis (L. I, t. 6, p. 146) negantem quoque tenet sententiam eam mitigando, et censet Papam non posse constituere, ut designatio successoris sit modus communis et ordinarius. Id praesertim eruit ex Declaratione Pii IV (an. 1561): « Sanctitas Sua declaravit et decrevit, quod Rom. Pontifex non posset sibi eligere successorem, nec assumere coadjutorem cum futura successione, etc., sed electio spectet ad Cardinales libere, cum decreto irritante. » Negantem sententiam amplectitur etiam Holder (p. 94 sqq.). Contrarium sentiunt non pauci auctores, inter quos Wernz (l. c.) et Cocchi (III, n. 153). Sententia De Angelis nobis videtur satis aequa. — « Cf. Holder, p. 29 et 40.

Tempore porro *Carolovigiorum*, saeculo nono, libera quidem fuit Ecclesia in eligendo suo Capite a tyrannide imperatorum, non vero magnatum et ducum romanorum, qui evehere conabantur *filios suos* in cathedram Petri. Quapropter Stephanus III (an. 769) leges tulerat circa electionem Rom. Pontificis, ita ut, *exclusis laicis*, soli clero electio reservaretur, nullusque laicus eligibilis diceretur neque clericus, nisi esset Presbyter vel Cardinalis Diaconus.

Imperatores germanici sub Ottone I et successoribus non semel jus sibi usurparunt providendi Sedi Apostolicae, excluso etiam clero Romano. Itaque in concilio quodam Lateranensi, Nicolaus II praecepit, anno 1059, ut principalis pars electionis tribueretur Cardinalibus Episcopis, addito quasi secundario aliorum Cardinalium non Episcoporum consensu, deinde etiam cleri ac populi romani ac imperatoris. Tandem sub Alexandro III in Concilio Lateranensi III (an. 1179) decretum fuit duas tertias partes Cardinalium praesentium sufficere ad valorem electionis Papae, excluso etiam cleri inferioris consensu vel populi ac imperatoris 1. Quamvis autem, labentibus saeculis, multas Papae ediderint Constitutiones circa electionis adjuncta, circa locum, tempus, modum ejus, attamen haec dispositio Alexandri III fundamentum remansit disciplinae hodie vigentis, eamque demum tirmavit Pius P. IX pluribus Constitutionibus 2. Nunc unice viget in hac re celebris Constitutio Pii X: "Vacante Sede Apostolica (25 Dec. 1904), quae inserte est in Codice jur. can. tanguam Documentum I. Huic tandem in paucis derogatum fuit nuperrimo motu proprio Pii P. XI: « Cum proxime » (1 Mart. 1922), de quo infra agemus.

- 81. Inquirimus circa electionem Papae in specie, quinam sint *electores*, quinam sint *eligibiles* et quanam *forma* possit et soleat electio perfici. Deinde dicemus de *amissione* Pontificatus.
- I) De electoribus. Electores sunt omnes et soli Cardinales legitimi, mente sani et in conclavi praesentes ; qui debent etiam in electione intervenire sine manifesta causa infirmitatis.

Dicitur autem: Cardinales legit mi, scilicet qui saltem ordine diaconatus sint initiati, nisi in eorum favorem adsit privilegium pontificium omnino certum. Non excluduntur Cardinales forte excommunicati aut censurati, nec illi qui insignia suae dignitatis nondum acceperunt aut quibus nondum « os apertum est », ut aiunt. Excluduntur vero Cardinales canonice depositi et ii qui legitime renuntiarunt suae dignitati, si forte darentur 3.

Additur: in conclavi praesentes. Jamvero olim electio in conclavi non clauso peracta dicebatur esse invalida, nisi casus excepti a jure verificarentur, utputa propter dispersionem aut bellum; ex Constitutione autem Pii X: Vacante Sede Apostolica (n. 47), expresse aufertur quaecumque nota nullitatis 4. Praesentes debent esse Cardinales electores, neque possunt absentes sibi constituere

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Vide Wernz, II, n. 573. — <sup>2</sup> V. gr. Constitutionibus: In hac sublimi; vel: Licet per Apostolicas Litteras; Regolamento, etc. — <sup>2</sup> Cocchi, III, n. 151. — <sup>4</sup> Vide etiam Laurentium, n. 126, b.

procuratorem, neque suffragia dare per epistolam. Qui veniunt etiam incepto conclavi, semper admittendi sunt ante peractam electionem, atque exire deinde nequeunt e conclavi, nisi de eorum infirmitate constet ex medicorum testimonio jurato. Mortuo Pontifice, exspectandi sunt Cardinales per 15 solidos dies, ex Motu Proprio Pii XI (1 Mart. 1922). Ab ipsis autem Cardinalibus haec mora poterit adhuc prorogari per dies duos vel tres, ita tamen ut nusquam ultra 18 dies exspectetur <sup>1</sup>.

II) De iis qui possunt eligi. — Eligibiles sunt a) valide: omnes et soli masculi, qui usu rationis polleant ad electionem acceptandam et ad jurisdictionem exercendam, modo sint vere membra Ecclesiae.

Detruduntur igitur ipso facto a Sede Apost. occupanda feminae, infantes nondum discretione gaudentes, habitualiter amentes, non baptizati, haeretici, schismatici. Minime vero requiritur ut eligendus sit clericus, quia laici non excluduntur; nec simonia, quaecumque sit, officit validitati electionis, ut Constitutio: Vacante Sede Apost. (n. 79) expresse statuit, quamvis « simoniae crimen tam divino quam humano jure detestabile » habeatur.

- b) Licite autem is eligi nequit, qui caret debita honestate et scientia, vel qui, omnibus in Christo perspectis, minus videtur esse dignus. In genere deinde omnino decet, ut sit saltem clericus et habeat 30 annorum aetatem, cum Episcopus sit Ecclesiae Romanae. Ex pluribus saeculis eligendus desumitur nonnisi ex ordine Cardinalium. Jus autem exclusionis vel « exclusivae », ut vocatur, quod olim sibi vindicaverant nationes magis catholicae, scilicet Gallia, Austria et Hispania, erat abusus, quem expresse reprobavit Pius P. X Constit.: Commissum Nobis (20 Jan. 1904). Hoc jus appellabatur quoque « veto », quo excludebant hae nationes aliquem candidatum sibi minus acceptum, quod quidem ultima vice evenit in electione Pii X.
- III) De forma electionis et coronatione. Modus eligendi Papam triplex datur : a) Per quasi-inspirationem ; b) per compromissum ; c) per scrutinium, et hic ultimus modus est ordinarius.
- 1) Forma electionis, quae dicitur quasi per inspirationem, adhibetur quando omnes Cardinales, quasi afflati Spiritu Sancto, aliquem unanimiter et viva voce Summum Pontificem proclamant. Itaque hic modus adhibetur, quando verbum eligo intelligibili

<sup>\*</sup> A. A. S. vol. 14, p. 145. — Permittitur eodem Motu proprio ut Cardinales etiam quotidie missam celebrent (p. 146). Olim praescribebatur sacra Communio (Vacante Sede Ap., n. 54).

voce profertur aut scripto exprimitur (si voce non possit proferri) communiter et nemine dissentiente, ita quidem ut nullus specialis de hac persona praecesserit tractatus <sup>1</sup>.

- 2) Compromissum habetur cum omnes Cardinales praesentes, nemine eorum dissentiente, eligendi potestatem committunt aliquibus e collegio Cardinalium, qui debent ad minimum esse tres et ad summum septem (Vacante Sede Ap., n. 56), ita ut ab his nomine aliorum tota electio Papae perficiatur.
- 3) Scrutinium est forma electionis communis, quae fit ope schedularum per suffragia secrete emissa, ita ut is legitime sit electus et tanquam Romanus Pontifex habendus, in quem duae saltem ex tribus partibus Cardinalium praesentium convenerint (Vacante Sede Ap., n. 57 sqq.).

Scrutinio publicato, si nemo duas tertias suffragiorum partes retulerit, suppresso nunc accessu <sup>2</sup> pro quo olim speciales paratae erant schedulae, secundum intervenit scrutinium mane et vespere, quin novae instituantur aut primae renoventur formalitates. Porro cum bis in die eligendi fiat actio, inde duplici hoc superaddito scrutinio, quater habebitur quotidie scrutinium. Mane et vespere, post secundum scrutinium, comburuntur schedulae, ut omnibus notum est.

Electione demum canonice peracta, requiritur consensus electi, quem petit ab ipso Cardinalis Decanus, nomine totius Collegii electorum. Statim autem ab acceptata electione, fit Romanus Pontifex sine ulla institutione aut confirmatione, quamvis fortasse ordine episcopali nondum sit insignitus. Electio universo populo publicatur a Cardinali primo ex ordine Diaconorum: « Annuntio vobis gaudium magnum: habemus Papam, etc.

Novi Pontificis *ordinatio* vel *consecratio*, si dignitate sacerdotali aut episcopali nondum fulgeat, statim perficietur a Cardinali Decano. Haec consecratio non ea confert quae sunt jurisdictionis, sed tantum quae sunt ordinis.

Coronatio Romani Pontificis fit die dominica aut festiva sequenti; ab ea computandi sunt anni pontificatus. In se est mera caeremonia, et peragitur ab antiquiore Cardinali Diacono <sup>3</sup>.

IV) Cessat potestas S. Pontificis vel morte vel renuntiatione ex causa legitima, ad quam renuntiationem minime requiri ut acceptetur sive a Cardinalibus sive ab aliis quibusvis nos edocet, canon 221; vel amentia perpetua et omnimoda, vel demum haeresi notoria in

¹ Constit. Vacante Sede Apost., n. 55; ibidem datur exemplum. — ² De accessu confer praesertim Wernz, II, n. 579, III; Vermeersch-Creusen, I, n. 242; Bargilliat, I, n. 454 b. — ³ Circa disciplinam conclavis consuli possunt inter alios auctores Lucius Lector, Wernz (II, n. 576), Bargilliat (I, n. 451).

quam juxta probabiliorem sententiam Papa posset tanquam persona privata prolabi

Sed pie creditur *Deum nunquam id permittere* pro paterna sua Providentia, et hucusque de tali haeresi nullum factum certum potest ab auctoribus probari.

#### ARTICULUS II.

## De potestate spirituali et dignitate Papae.

- 82. Potestatem et dignitatem S. Pontificis apte descripsit Innocentius III, declarans « Romanum Pontificem non habere alium dominum nisi Deum »; summa igitur est ejus auctoritas ac majestas. Distincte autem agemus : 1) de Papae primatú et potestate; b) de honore et titulis ipsi debitis.
- I) De primatu et potestate spirituali Papae. De fide est primatum jurisdictionis in universam Ecclesiam immediate et directe fuisse beato Petro Apostolo a Christo Domino collatum. Primatus vero ille institutus erat a Deo in salutem perpetuam et in bonum perenne Ecclesiae; quare de jure divino habet B. Petrus perpetuos successores in suo primatu super omnem Ecclesiam, qui successores, ut historia demonstrat et Vaticanum Concilium (sess. 4, c. 2) solemniter declarat, sunt ipsi Episcopi Sanctae Romanae Sedis. Quare quicumque Romanus Pontifex in hac cathedra Petro succedit, is secundum Christi institutionem primatum Petri in universam obtinet Ecclesiam. A Concilio Vaticano (Pastor Aeternus, c. 2) contraria damnata est propositio, et hoc anathema statutum fuit: « Si quis dixerit Romanum Pontificem non esse B. Petri in eodem primatu successorem, A. S. »

Firmissimo illo nixus fundamento, Codex presse ac perspicue exponit praerogativas primatus Petri ac potestatis papalis, asserendo S. Pontifici non tantum competere summum honorem, sed etiam supremam, universalem et plenissimam auctoritatem. Itaque Romanus Pontifex, B. Petri in primatu successor, praeter primatum honoris (quod apud omnes, etiam schismaticos, est in confesso), habet quoque supremam et plenam potestatem jurisdictionis in universam Ecclesiam tum in rebus quae ad fidem et mores, tum in iis quae ad disciplinam et regimen Ecclesiae per totum orbem diffusae pertinent (c. 218, § 1). Patet ergo jurisdictionem Papae esse

<sup>-</sup>Cf. Prümmer, q. 95; Cocchi, III, n. 155; Wernz II, n. 612 sqq.; Vermeersch-Creusen, I, n. 246.

maximam ratione tum gradus, tum extensionis, tum materiae, tum formae 1.

In particulari declaratur etiam a Codice natura potestatis hujus papalis, affirmando eam esse vere episcopalem, ut id jam Patres Concilii Vaticani asseruerant, ordinariam et immediatam tum in omnes et singulas ecclesias, tum in omnes et singulos pastores et fideles, a quavis humana auctoritate independentem (c. 218, § 2). Prima enim Sedes a nemine judicatur, sed ad eam omnes confugere possunt in omnibus causis ecclesiasticis. Imo dantur negotia gravioris momenti, quae uni Romano Pontifici reservantur sive natura sua, ut quaestiones controversae fidei aut canonizationis servorum Dei, sive positiva lege, utputa absolutio a quibusdam censuris aut impedimentis, etc. Illa negotia vocantur in Codice: causae majores (c. 220), quae etiam suo loco et tempore in specie a nobis exponentur<sup>2</sup>.

Papa igitur est supra jus canonicum, saltem quoad vim coactivam legum quae pure ecclesiasticae sunt, nec jus aliquod divinum positivum vel naturale directe inferunt. Eo sensu olim dicebatur habere « jura omnia in scrinio pectoris sui »; quae verba bene sunt intelligenda et explicanda, ut monebat cl. Reiffenstuel (Prooem. n. 213 sqq.), nec nimium extendenda. Ligatur enim potestas Papae multiplici ratione juris divini, nec ab ipsis legibus mere ecclesiasticis poterit unquam licite dispensare absque justa causa. Ipse deinde Papa ad sacros canones tenetur servandos vi directiva, ut aiunt.

- II) De juribus honorificis et titulis S. Pontificis. a) Signa reverentiae specialia debentur Papae; nempe nomen ejus in precibus publicis et in canone Missae commemoratur primo loco, competit ipsi honor osculationis pedis vel potius sandalii in quo reconduntur reliquiae aut infigitur crucis imago. Medio aevo exhibebatur etiam a regibus et imperatoribus erga suam personam officium « strepae et stratoris ». In solemnitatibus fertur ipse sede gestatoria, et cum vita functus est, exponitur corpus ejus per triduum in sacello S. Petri ubi asservatur SSmum. Legati et Nuntii ipsius primas tenent ante nuntios aliarum nationum quarumlibet, et sic porro 3.
- b) Insignia etiam peculiaria Romano Pontifici competunt. Papa utitur tiara aliqua, quae est mitra turbinata cum corona triplici (triregnum). A tempore Clementis V triplici hac effulget corona, de cujus significatione non omnes tamen concordant auctores. Aliqui enim, ut Aichner, dicunt esse signum suae potestatis in

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Vide Blat, II, p. 459 sqq.; Cocchi, III, n. 449. — <sup>2</sup> Causae istae enumerantur apud Vermeersch-Creusen, I, n. 245; Bargilliat, !, n. 460 sqq.; Cocchi, l.c., n. 454. — <sup>3</sup> Cf. Prümmer, q. 93; Wernz, II, n. 607; Huguenin-Marc, n. 334.

triplex regnum Dei (coelum, terram, purgatorium); alii cum Prümmer (q. 93), censent triplicem suam auctoritatem significari vel paternam in fideles vel pontificiam in sacra vel temporalem in patrimonium Petri; alii tandem cum Bargilliat (I, n. 471) censent monarchicam ipsius potestatem exprimi tanquam magistri, legislatoris et judicis.

Baculo pastorali non curvato utitur quemadmodum episcopus, sed recto, et in summitate hujus baculi affigitur crux; est autem symbolum supremi planeque independentis muneris pastoralis <sup>1</sup>, nomine Christi crucifixi exercendi. Putat tamen Oietti (Synopsis, Papa), id non esse baculum proprie pastorale, sed tantummodo crucem esse quae solet ferri ante Pāpam.

Pallium gestat semper ac ubique intra missarum solemnia, dum aliis archiepiscopis et privilegiatis episcopis hoc solummodo certis diebus festis licet. Utique signum est plenitudinis officii pontificalis.

Ad insignia pontificia pertinet quoque annulus Piscatoris cum imagine B. Petri in navicula sedentis et rete jacientis.

c) Quod spectat ad honorem tituli, notum est Papam post electionem aliud sibi assumere nomen, ex eo, ut videtur, quod Christus Simoni imposuit nomen Petri. Saeculo autem decimo, haec consuetudo primo introducta est a Joanne P. XII.

Jam saeculo v occurrit titulus: Papa, a voce graeca « Πάππας, οῦ »; saeculo vi, sub Gregorio Magno, appellabatur etiam: Episcopus, servus servorum Dei. Alii tituli sunt: Summus Sacerdos, summus Pontifex, Pontifex Maximus, Apostolicus, Domnus apostolicus, Sedes Apostolica; sed omnes hi tituli olim communes erant pluribus episcopis, postea solummodo fuerunt soli Romano Pontifici reservati. 3.

#### ARTICULUS III.

## De potestate temporali Romani Pontificis.

83. — Papa est etiam princeps temporalis, et more principum saecularium qui summo potiuntur imperio, in Statu ecclesiastico supremam habet potestatem saltem de jure, etiamsi hodie de facto spoliatus sit fere omni suo temporali dominio. Brevissime disseremus tum de historia dominationis hujus pontificiae, tum de quaestione juris quae est ipsi connexa.

¹ Ita fert explicatio tradita a D. Thoma (Suppl. q. 40, a. 7 ad 8): « Vel etiam, ait, in signum quod non habet (Papa) coarctatam potestatem, quod curvatio baculi significat. »

— ² Vide apud Aichner-Friedle, § 108; Wernz, l. c., n. 607; Prümmer, q. 93; Huguenin-Marc, n. 334; Bargilliat, I, n. 471; Cocchi, III, n. 148.

1) Notae historicae. — Christus instituendo suam Ecclesiam, sane terrenum non erexit regnum ad imperandum hominibus, sed spirituale ad salvandas animas; ipse igitur determinatum aliquod dominium non tradidit B. Petro, nec primis christianis saeculis, durante persecutione, nullus existebat status pontificalis.

Saeculo IV sub Constantino Magno, fuit Ecclesia non paucis locupletata dotationibus et possessionibus. Deinde vero cum corruisset imperium romanum et imperatores graeci non amplius valerent Italos protegere, incolae, jure utique nativo utentes, sese constituerunt sub protectione SS. Pontificum, qui pluries eos intrepide protexerant contra invasores barbaros. Extitit paulatim ex piis magnatum legatis et voluntate ipsius populi et vi adjunctorum specialium status ille pontificalis, quem Pippinus, rex Francorum, contra Longobardos acriter defendit et Carolus Magnus, Imperator, valde dilatavit ac illustrem reddidit, labente saeculo VIII et lucescente saeculo IX.

Hunc statum jam constitutum agnoverunt imperatores germanici Otto I et Henricus II; posteaque, saeculo xi sub Gregorio P. VII, magnifice ampliatus

adhuc fuit donatione testamentaria piae Comitessae Mathildae.

Saeculo xvII, status pontificalis erat territorium 748 circiter leucarum in quadrato (fere 15000 km²). A Napoleone autem I dirutus, a Congressu Viennensi restitutus ac jure gentium confirmatus est. Tandem Piemontenses annis 1860 usque 1871 depraedati sunt eum, Vaticano tamen et nonnullis Basilicis Papae relictis cum honoribus principis temporalis. Inde evenit quaestio romana ¹.

II) De quaestione juris circa patrimonium Petri. — Nemo sanae mentis, nisi communistarum adhaereat absonis opinionibus, unquam negabit, potestatem Romani Pontificis civilem, inspecta historia, fuisse honestam ac legitimam. Honesta quidem dicenda est, quia non repugnat talis potestas neque juri divino positivo neque juri humano vel naturali. Est legitima, quia originem habuit ex donationibus, ex pactis rite peractis, ex libera populi electione, ex miris quibusdam adjunctis quae fuerunt tanquam signa Divinae Providentiae.

Praeterea non parum *utilis* fuit dominatio temporalis S. Pontificis; imo dicenda est *necessaria*, non quidem necessitate absoluta, sed necessitate relativa seu hypothetica et morali.

a) Utilis fuit status pontificalis; etenim inter tot bella ac seditiones non semel optimum evaserat medium ad servandam et tuendam libertatem Ecclesiae ejusque independentiam etiam in ordine spirituali. Deinde propter majorem auctoritatem et dignitatem qua pollebat Caput Ecclesiae, facilius Ipsi erat adducendi populos acatholicos ad fidei agnitionem unitatemve Christianitatis.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Cf. Wernz, II, n. 600 sqq.; Aichner-Friedle, § 108, 3; Bargilliat, I, n. 473 sqq.; Phillips, 3, § 119 et 5, § 244; Fr. Ehrle (Stimmen der Zeit, 91, p. 507 sqq.); Nostitz-Rieneck (Stimmen der Zeit, 89, p. 405), etc.

- b) Necessaria est potestas temporalis Papae, quia necessaria aestimatur independentia Romani Pontificis a quocumque principe civili aut praeside, qui possit in exclusivam sui ac status, cui praeest, utilitatem efficaciter dirigere Papam. Nisi autem S. Pontifex aliquid sibi proprium habeat ubi a nulla prematur auctoritate extranea, vix perspici poterit qua ratione perseveret necessaria illa independentia, quam descripsimus. Inde concludimus: civilis principatus non essentialis est Romano Pontifici, quare nec absolute necessaria nec juris divini; Deus enim absque tali praesidio humano et conservare et ampliare valet suam Ecclesiam, ut factum est tempore persecutionum.
- c) Necessaria est potestas civilis Papae necessitate relativa seu hypothetica et morali, quatenus scilicet nulla alia invenitur apta ratio ad salvandam independentiam Sanctae Sedis. Modo enim permanenti ac publico debet plena libertas Papae etiam tempore bellico in tutum collocari, ut omni securitate valeat nominare Ecclesiae pastores in variis religionibus, convocare Concilia, tractare negotia quaecumque ecclesiastica et curare quoque, pro sua sollicitudine et pro necessitudine, res profanas internationales ad bonum commune populorum spectantes. Recte itaque Summi Pontifices ad nostra usque tempora fortiter et constanter usurpationem patrimonii S. Petri verbis suis et factis condemnarunt.

## CAPUT II

## De sanctae Romanae ecclesiae cardinalibus.

84. — Ordo dicendorum hic erit: Praemissis notionibus historicis, agemus a) de Cardinalium creatione; b) de eorum officiis et privilegiis; c) de insignibus, de titulis ac illorum congressibus.

Notiones historicae. — Nomine « cardinalis », quod venit a cardo, cardinis (cui inhaeret aliqua janua) appellabatur olim episcopus, quia sensu translato erat cardo dioecesis; deinde alii quoque presbyteri et clerici principaliori ecclesiae dioecesis adscripti eadem voce designabantur. Cardinales igitur erant praecipui inter clericos alicujus dioecesis. Saeculo vero viii, hoc nomen nonnisi paucis illis clericis competebat, qui servitio ecclesiae cathedralis addicti erant; imo, saeculo xi, sub pontificatu Leonis IX (an. 1053)

reservatum fuit clero principali Urbis Romae, quae, utpote Ecclesia Romana, est « cardo per excellentiam ».

Porro inter clerum principalem recensebantur: a) Presbyteri qui praeerant alicui paroeciae aut quasi-paroeciae; vocabantur Cardinales presbyteri. — b) Deinde hi clerici qui praeponebantur septem diaconiis Romae et quorum mentio jam occurrit saeculo sexto; vocabantur Cardinales diaconi, ac simul cum Cardinalibus presbyteris constituebant presbyterium Papae. — c) Accessere cicini Episcopi, qui alternatim vice Romani Pontificis fungebantur servitio Ecclesiae Lateranensis; idcirco etiam episcopi «hebdomadarii» appellabantur. Hi tertium gradum efformarunt Cardinalium; sunt enim Cardinales episcopi. Olim septem erant, nempe episcopi suburbicarii; a saeculo vero XII sex tantum numerabantur, scilicet Ostiensis, Portuensis, Albanensis, Praenestinus, Sabinensis et Tusculanus. Etenim S. Rufina adnexa erat dioecesi Portuensi; sed venit quoque titulus dioecesis Veliternae, cui adjungebatur Ostiensis.

Sixtus V (an. 1586) numerum omnium Cardinalium ad 70 determinavit, vestigia premens, ut referunt, Moysis qui 70 constituerat seniores super Israel. In Annuario Pontificio anni 1915 recensebantur 6 tituli Cardinalium episcoporum, 53 Cardinalium presbyterorum et 16 Cardinalium diaconorum; inde excreverat numerus ad 75. Novus demum Codex dispositionem Sixti V renovavit, statuens (c. 231, § 1), Sacrum Collegium in 3 ordines distribui: episcopalem, ad quem soli pertinent 6 Cardinales dioecesibus suburbicariis praepositi: presbyteralem, qui constat Cardinalibus 50; diaconalem, qui 14.

I) De creatione Cardinalium. — Cardinales sunt summi dignitarii Ecclesiae Romanae, qui Senatum Papae constituunt ejusque praecipui habendi sunt consiliarii et adjutores in regenda Ecclesia (c. 230). Libere eliguntur a Romano Pontifice ex toto orbe terrarum, quae electio cum sit sensu tantum improprio, communiter vocatur: creatio Cardinalium, ipsique Cardinales dicuntur creaturae Papae. Debent autem esse « doctrina, pietate ac rerum agendarum prudentia egregie praestantes.» (c. 232, § 1).

Sixtus V in sua Constitutione: Postquam (§ 9), ait saltem 4 in S. theologia magistros assumi debere, potissimum ex ordinibus Regularium et Mendicantium 1.

Excluduntur a dignitate cardinalitia: 1) Laici aut clerici qui nondum in ordine presbyteratus constituti sunt (c. 232, § 1). — 2) Illegitimi, quamvis postea legitimati fuerint (c. 232, § 2). — 3) Irregulares vel a sacris ordinibus impediti, quamvis cum ipsis fuerit dispensatum. — 4) Qui prolem habent etiam ex legitimo matrimonio susceptam, vel nepotem ex ea (scilicet prole); ob castimoniae laudem et periculum negligendi propter liberorum curam negotia Ecclesiae ipsis credita. Addit autem Blat (II, p. 179) agi de prole vel nepote utriuslibet sexus vivente; id enim debet erui de

<sup>1</sup> Cf. Cocchi, III, n. 174.

temporis verbi proprietate « habent » (c. 232, § 2, n. 2). — 5) Qui primo aut secundo gradu consanguinitatis alicui Cardinali viventi conjuncti sunt, ita ut excludantur duo fratres et duo consobrini (cousins), etc. Nonnunquam in hoc impedimento dispensabatur, ut apparet ex exemplo Cardinalium Vanutelli.

Creantur et publicantur novi Cardinales in Consistorio secreto, juxta consuetudines caeremoniales ; deinde stata die, si promotus Romae adest, rubro bireto primum decoratur. Postea in publico aliquo Consistorio rubrum galerum imponitur ei et os clauditur. Tandem in tertio Consistorio secreto os aperitur, annulus cardinalitius traditur et titulus Ecclesiae assignatur <sup>1</sup>. Si promotus non adsit Romae, per «Ablegatum » ipsi mittitur nomine Papae biretum rubrum, et recipiens jurare debebit se intra annum Summum Pontificem aditurum (c. 234).

Nonnunquam contingit ut propter speciales quasdam rationes, nomen neo-Cardinalis haud pronuntietur, sed in pectore, ut aiunt (in petto) reservetur. Promotus nullis interim gaudet Cardinalium juribus aut privilegiis. Itaque post obitum S. Pontificis quamvis omnino, etiam per scriptum, constaret de nomine Cardinalis reservati in petto, ille non admittetur in Conclavi, nec novus Pontifex tenetur ratam habere creationem hanc sui Decessoris <sup>2</sup>. Ex adverso autem, postquam a Romano Pontifice ejus nomen publicatum fuerit, non tantum fruitur omnibus Cardinalium juribus, sed praecedentiae quoque gaudet honore a reservatione in pectore (c. 233, § 2).

- II) De officiis et privilegiis Cardinalium. Amplissimo Cardinalium muneri adnexa sunt maxima officia juraque fere innumera. Summarium tantum eorum indicare hic nobis licet:
- a) Obligationes Cardinalium se referunt praesertim ad residentiam in Curia Romana, modo non sint de iis qui sedem episcopalem habent aliam quam suburbicariam. Porro ipsis penitus est prohibitum discedere a Curia sine licentia Romani Pontificis; Cardinales tamen episcopi tali licentia non indigent ut se conferant ad dioeceses suburbicarias (c. 238, § 1, 2). Cardinales episcopi non suburbicarii, quando ad Urbem veniunt, S. Pontificem adire tenentur, nec ipsis licebit ab Urbe discedere, antequam ab eodem abeundi licentiam impetraverint (c. 238, § 3). Speciali modo debent Cardinales obedientiam praestare Papae, eum adjuvare assidue consiliis et opera, curare regimen Ecclesiae quae data ipsis fuit in titulum.
- b) Quoad jura Cardinalium, sciendum est Purpuratos Patres efformare Collegium aliquod Sacrum cujus praeses vocatur Deca-

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Cf. Cocchi, III, n. 176; Bargilliat, I, n. 505. — <sup>2</sup> Bargilliat, l. c., n. 506. Olim etiam in Conclavi admittebatur, modo constaret scripto de nomine promoti.

nus, ut canon 237, § 1 nos edocet, haec addens : « Decanus... est antiquior promotione ad aliquam sedem suburbicariam (semper illi adjungitur Ostiensis), cui tamen nulla est in ceteros Cardinales jurisdictio, sed ipse primus habetur inter aequales. » Cum deficit Decanus, succedit Subdecanus juxta c. 237, § 2. Omnibus vero Cardinalibus competit jus optionis, quod perantiquum est et canone 236 tandem fuit sancitum. Est in genere postulatio seu petitio alicujus muneris, priore relicto et competente Superiore probante 1. Duplex datur : una intra ordinem ab uno titulo ad alium, altera ab uno ordine ad alium ordinem superiorem; debet fieri in Consistorio cum approbatione S. Pontificis. Cardinales diaconi ut possint relinquere suum ordinem et ascendere ad ordinem presbyteralem via optionis, debent per integrum decennium prius in ordine diaconali permanere (c. cit. § 1). Si vacet sedes suburbicaria, optare eam possunt Cardinales presbyteri, servata tamen prioritate promotionis. Cardinales episcopi aliam ecclesiam suburbicariam optare nequeunt (c. cit., § 4).

Cardinales dignitate praestant quibuscumque ecclesiasticis praesulibus; itaque antecedunt etiam Primates et Patriarchas, imo juxta Decretum 16 April. 1856 statim post coronatos incedere jubentur principes. Rationem jam attulerat Eugenius IV in Constit. Non mediocri (1440) asserens, id haberi propter jurisdictionem Papae quam exercent et Ejusdem personam quam repraesentant 2.

Omnibus Cardinalibus, a die et hora promotionis in Consistorio, non minus quam 24 specialia privilegia ipso canone 239 conferuntur, quae ibidem distincte enumerantur 3. Nos haec solummodo commemoramus :

- 1) Quoad praedicationem et confessionem : ubique terrarum possunt verbum Dei praedicare; ubique terrarum confessiones valent audire omnium fidelium hosque a cunctis absolvere peccatis et censuris, exceptis censuris S. Sedi specialissime reservatis et violatione secreti S. Officii; eodem modo at cum iisdem exceptionibus sibi suisque familiaribus confessarium constituere queunt.
- 2) Quoad sacramenta ordinis et altaris ac confirmationis : ubique terrarum conferre possunt primam tonsuram et ordines minores, dummodo promovendus habeat dimissorias proprii Ordinarii litteras; fruuntur altari privilegiato personali quotidiano; possunt super altare portatile celebrare quocumque degunt ac permittere ut ipsis adstantibus alia Missa celebretur; possunt feria V majoris

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Cocchi, III, n. 177; Prümmer, q. 97.— <sup>2</sup> Bargilliat, I, n. 514.— <sup>2</sup> Vide Blat, II, p. 187 sqq.

hebdomadae unam Missam et in nocte Nativitatis Domini 3 Missas celebrare aut permittere aliis ut coram se celebrent; valent quoque celebrare in mari et in quolibet sacello privato; conferre queunt sacramentum confirmationis, dummodo nomina confirmatorum rite inscribantur.

- 3) Quoad Pontificalia et honores speciales: more episcoporum, ubique benedicere possunt populo (cum aliqua restrictione in ipsa Urbe, ex c. 239, § 1, n. 12); gestant crucem ante pectus supra mozetam et utuntur mitra et baculo pastorali, more episcoporum; Pontificalia peragere ipsis licet cum throno et baldachino, sed extra Urbem et praemonito Ordinario, si ecclesia sit cathedralis; ubique demum terrarum honoribus fruuntur locorum Ordinariis debitis.
- 4) Quoad elargitionem indulgentiarum: possunt concedere ubique terrarum ducentos dies indulgentiarum (c. cit., n. 24).
- 5) Quoad consecrationes: benedicere ac consecrare valent ecclesias, altaria, sacram suppellectilem, Abbates quoque et sic porro, exceptis oleis sacris, ubique locorum, servatis servandis, etc. 1.
- III) De insignibus, titulis et congressibus Cardinalium. Vestem purpuream induunt Cardinales, itemque galerum, biretum ac pileolum gestiunt purpurei coloris ; Cardinales vero ex regularibus assumpti colorem suae Religionis retinent, si excipias galerum, biretum et pileolum quae etiam sunt rubra. Color ille symbolum est caritatis, ut notat S. Antoninus<sup>2</sup>, quae in Cardinalibus ita ardere debet, ut semper pro defensione et bono Ecclesiae sanguinem fundere sint parati.

Titulus Cardinalium a tempore Urbani VIII (an. 1630) hic est: Eminentissimi, Eminentia Vestra. Vocantur etiam: Purpurati Patres.

Congressus seu conventus Cardinalium coram Papa pro consultatione aut definitione negotiorum gravium vel ad peragendos actus solemniores, appellatur: Consistorium. Triplex datur Consistorium: a) ordinarium seu secretum non statis fit temporibus sed pluries tamen in anno, in eoque, solis adstantibus Cardinalibus, habentur allocutiones consistoriales, nominationes episcoporum et officiorum consistorialium, creationes Cardinalium, deputationes Legatorum a latere et sic porro <sup>3</sup>; b) semi-publicum, quod ante

<sup>\*</sup> Vide Cocchi, III, n. 179; Blat, II, p. 192; Vermeersch-Creusen, I, n. 252; Prümmer, q. 98, etc. Plura alia Cardinalium privilegia suo loco indicabimus. Cf. Cocchi, l. c. sub g. 57; Prümmer, l. c., n. 6.— \* Citatur tum a Bargilliat, I, n. 516 tum a Cocchi, n. 180.— Wernz, II, n. 656; Vermeersch-Creusen, I, n. 254.

solemnem beatorum canonizationem, ut aiunt, quandoque celebratur et cui interesse sinuntur omnes episcopi tunc temporis Romae commemorantes ; c) publicum seu extraordinarium, in quo potius solemnes aliqui, ut ait Wernz (II, n. 656), peraguntur actus, v. gr. traditio galeri novis Cardinalibus, etc. Assistunt praeter Cardinales alii non pauci Praelati et legati etiam civiles.

# CAPUT III

## De Curia Romana.

85. — Vox: curia provenit a « Curia Romanorum », et in hodierno sensu jam occurrit saeculo x, significatque aulam, consilium ac praesidium in vicinitate principis vel alicujus personae in dignitate constitutae. Curia Romana in adjutorium est atque decorem S. Pontificis, et duplex intelligitur, nempe in sensu lato et in sensu stricto. Sensu lato comprehendit totam R. Pontificis aulam, sicque Praelatos complectitur, camerarios et varios ministros Papae. Sensu vero stricto, complexus est omnium Congregationum Romanarum, Tribunalium et Officiorum (c. 242). Hoc ultimo sensu accipimus vocem: Curia Romana.

Itaque divisio capitis sic potest institui : a) Praemissis notionibus historicis, disseremus in genere de Curia Romana ; b) deinde agemus de Congregationibus Sacris; c) de Tribunalibus; d) ultimo tandem de Officiis. Inde quatuor sunt articuli.

# ARTICULUS I.

## Notiones generales de Curia Romana.

I) Conspectus historicus. — Jam primis aevi christiani saeculis adjutores sibi habebant SS. Pontifices in conficiendis et expediendis negotiis Ecclesiae Romanae. Tempore martyrum speciales erant constituti notarii apostolici ad scribendos et colligendos actus martyrii eorum. Deinde, praeter hos protonotarios Papae, presto erant secretarii, ut patet ex historia S. Hieronymi qui secretarius erat S. Damasi, demum presbyterium cum diaconis Ecclesiae Romanae. Solebant etiam res disciplinares simul cum dogmaticis

in Conciliis tractari, quae non raro olim habebantur, ut testatur historia ecclesiastica.

Perantiquae sunt S. Poenitentiaria et Rota Romana, quarum nomina jam saeculo XIII occurrunt. Paulatim cum Cardinales dignitate et numero crevissent, in Consistoriis tractatae sunt communi consilio graviores Ecclesiae res, vel etiam peculiares institutae fuerunt pro determinato aliquo negotio Commissiones Cardinalium.

Paulus vero P. III, anno 1542 primam instituit Congregationem proprie dictam, scilicet S. Inquisitionem seu S. Officium. Sixtus deinde V, qui tanguam pater novae hujus institutionis habendus est, quindecim sacras creavit Cardinalium Congregationes, ipsisque in rebus tractandis negotiisque componendis certos et accuratos determinavit limites (an 1588). Sub Pontificatu Leonis XIII et Pii X plures additae fuere « Commissiones Cardinalium », sed non modo stabili, v. gr. Commissio pro codificatione juris canonici. Hae stricte ad Curiam Romanam non pertinebant. Magna autem reformatio Curiae indicta fuit a Pio P. X in celebri Constitutione: Sapienti consilio, diei 29 Junii 1908, quae yim legis obtinuit die 3 Novembris ejusdem anni. Plures Congregationes vi hujus Constitutionis fuerunt suppressae, aliae valde immutatae, una nova (de disciplina Sacramentorum) emersit, competentia Tribunalium et Officiorum melius delimitata fuit, speciales Normae datae sunt pro Rota Romana, pro Signatura Apostolica et sic porro. Deinde vero sub Benedicto XV suppressa adhuc fuit alia Congregatio, nempe de Indice librorum prohibitorum (an. 1917), novaque instituta sub titulo: pro Ecclesia Orientali (c. 257, § 1). Tandem per motum proprium (15 Sept. 1917) stabilivit Benedictus XV Commissionem specialem Cardinalium pro interpretatione authentica Codicis.

II) Organizatio. — Nomine Papae tractantur negotia ad Curiam Romanam pertinentia; itaque praescribitur canone 244, § 1, ut nihil grave aut extraordinarium in Congregationibus, Tribunalibus et Officiis agatur, nisi a Moderatoribus eorumdem Romano Pontifici fuerit antea significatum. Resolutiones quas emittit Curia Romana et gratiae quas elargitur semper approbatione pontificia indigent, excipe sententias Tribunalium Rotae et Signaturae Apostolicae, necnon eas pro quibus speciales a Papa obtinuerunt facultates Moderatores Dicasteriorum <sup>1</sup>.

Ratione quadam uniformi componuntur pleraque Dicasteria Curiae Romanae; canone enim 246 provisum est ut singulis Congregationibus praeesset Cardinalis Praefectus, exceptis tribus Congregationibus quibus praesidet ipsemet Papa. Cardinali Praefecto adjunguntur plures Cardinales, quos designat S. Pontifex; praeterea unicuique Dicasteriorum attribuuntur varii Curiales seu Officiales tum majores tum minores. Majores sunt illi qui libere a Papa ad insigne aliquod officium vocantur; minores vero gene-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Confer Appendicem, I (in fine voluminis) circa modum recurrendi ad Curiam Romanam pro dispensationibus et aliis negotiis.

ratim per concursum admittuntur in quo eorumdem fit examen. Majores Curiales cum Cardinali Praeside efformant « Consilium »; vocantur : Assessor, Substitutus, Secretarius, Subsecretarius, Commissarius et sic porro, ut in specie dicemus. Minores sunt : Advocati, notarii, minutantes, archivistae, omnes scribae atque distributores 1.

Reformata Curia Romana, jam de rebus controversis nonnisi via disciplinari agunt Congregationes; judicia enim relinquuntur Rotae et Signaturae Apostolicae. Excipiuntur tamen causae ad S. Officium pertinentes, quae ibidem peraguntur. Dispensationes in foro interno concedendae diriguntur ad S. Poenitentiariam, et petitio quovis idiomate potest exprimi, ut expresse notat Bargilliat (I, n.545). Pro recursu ad S. Congregationes, praeter linguam latinam, italam et gallicam, hodie quoque admittuntur idiomata anglica, hispanica, germanica et lusitana (Normae pecul. c. 6, n. 5). Controversiam autem, si qua exoriatur, de competentia inter S. Congregationes, Tribunalia vel Officia Romanae Curiae, dirimit coetus Cardinalium, quos Romanus Pontifex singulis vicibus designaverit, ut expresse habet c. 245 <sup>2</sup>.

#### ARTICULUS II.

## De Sacris Congregationibus Romanis.

86. — Juxta novum Codicem (c. 247 sqq.) 11 dantur S. Congregationes proprie dictae, quae universalem prae se ferunt characterem 3. Secundum ordinem quemdam prioritatis videntur denotari in jure canonico, quem ordinem retinemus, unicuique Congregationi adjiciendo varias explanationes quibus determinetur ejus origo ac tradatur compositio competentiave.

## § 1. Congregatio Sancti Officii.

Vocatur etiam: Romanae et Universalis Inquisitionis, et est celeberrima atque praestantissima omnium Congregationum Romanarum; quare semper primo recensetur loco.

I) Origo. — Constitutione: Licet ab initio (22 julii 1542), primus omnium, Paulus P. III hanc erexit Congregationem, instituendo sex Cardinales eo fine ut supremam exercerent jurisdictionem contra haereticos. In S. Officio magnas semper habuerunt partes FF. Praedicatores, quibus antea speciali modo incumbebat cura defendendi puritatem fidei adversus haeresim. Paulus deinde P. IV, Pius V et Sixtus V valde eam ampliarunt ita ut praestaret ceteris Congregationibus.

¹ Vide in specie Cocchi, III, n. 186. — Sub fine voluminis referemus Appendice II plura formularia et responsa usitata in Curia Romana. — ² Pro petendis dispensationibus indicantur variae formulae sub fine voluminis, Appendice III. — Olim Signatura justitiae et gratiae decernebat circa competentiam ; deinde sub Pio X Congreg. Consistorialis ; excipiebatur tamen S. Officium·(cf. Constit. Sapienti Consilio, 1, 2, n. 4). — ³ Minus universalis est Congregatio Rev. Fabricae S. Petri. Vide Wernz, II, n. 668.

Il) Compositio. — Ipse Papa praeest S. Officio. Ordinarie tamen praesidium tenet aliquis Cardinalium, cui nomen «Secretarii S. Officii ». Plures etiam alii Cardinales tanguam Inquisitores generales ad supremum consilium S. Officii pertinent. Inter Officiales majores venit primo loco Assessor S. Officii, qui praeparat negotia a Cardinalibus decidenda et praesidet sessionibus Consultorum. Deinde adest Commissarius S. Officii, qui solet ex Dominicanis assumi, sicut duo ejus socii ; ipsi praesertim processus conficiunt. Tandem numerari debent inter perspicuos administros: Promotor fiscalis qui urget legis observantiam; Consultores inter quos eminent, «tanquam Consultores nati», Magister Generalis Ord. Praedicatorum, Magister Sacri Palatii (ex Ordine FF. Praedic.) qui est quasi Theologus Papae, Sodalis ex Ord. Fratrum Min. Conventualium; tandem Qualificatores seu Censores qui proponunt gradum veritatis aut erroris qui inest alicui propositioni. Omnes strictissimo tenentur juramento silentii et fidelitatis sub poena excommunicationis peculiari modo Papae reservatae 1.

III) Competentia. — Ad tria se extendit competentia S. Officii, est enim tribunal judicans, forum gratiae et inquisitor librorum prohibendorum, quos in Indicem refert aut improbat.

In genere, ut ait Canon 247, § 1, tutatur S. Officium doctrinam fidei et morum. Itaque tanquam tribunal judicat omnes causas ad haeresim aut suspicionem haeresis pertinentes, non tantum in gradu appellationis a tribunali Ordinarii loci, sed etiam in prima instantia, si directe ad ipsum delatae fuerint. Cognoscit quoque de apostasia, superstitione, spiritismo, blasphemia, sollicitatione ad turpia et sic porro. — Tanquam forum gratiae, dat dispensationes super duo impedimenta matrimonii, nempe disparitatis cultus et mixtae religionis. Dispensat deinde in irregularitatibus et impedimentis s. ordinationis quae cum fide connectuntur, v. gr. filiorum acatholicorum; omnia dirimit quae directe aut indirecte, in jure aut in facto, ad privilegium, uti aiunt, Paulinum spectant. Tandem competens est circa ea quae jeju... m eucharisticum pro sacerdotibus Missam celebrantibus respiciunt (c. 247, § 5). — Tanquam inquisitor librorum prohibendorum, ad ipsum pertinet non solum delatos sibi libros examini subjicere, eosque, si oportuerit, prohibere ac în Indicem referre ; sed etiam ex officio inquirere ea quae

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Ab ea, ut diximus, ne Cardinales quidem absolvere possunt nec Poenitentiarius Major potestate sua ordinaria.

in vulgus edantur *scripta* cujuslibet generis *damnanda*, Ordinariosque de stricta obligatione *monere*, quam ipsi habeant, animadvertendi in perniciosos libros aut in prava diaria.

- S. Officium dispensationem quoque concedit a legibus Indicis.
- IV) Congressus et forma procedendi. Qualibet feria II, fit congressus Consultorum cum Assessore in Palatio S. Officii, eo fine ut discutiantur causae. Feria deinde IV, Cardinalium habetur congregatio in eodem Palatio. Iterum res discussioni subjiciuntur atque votis definiuntur. Feria V, olim Assessor adibat S. Pontificem ad ejus assensum exquirendum de sententia lata. Nunc vero juxta communem normam ipse Secretarius rem defert ad Papam pro approbatione, quae datur in forma communi; si danda esset in forma specifica, rursus discussio rei ante Papam institueretur a Cardinalibus. Syllabus errorum modernistarum anni 1907 (3 Julii) « Lamentabili sane exitu » approbationem habuit in forma specifica. Sabbato tandem particularis est congressus Assessoris cum Commissario et primo ejus Socio necnon Advocato fiscalo, ibique fit sermo de variis processibus tractandis.

Auctoritas decisionum S. Officii magna est atque obligat in conscientia ad praestandam obedientiam. Nulla tamen definitio dogmatica ordinario modo ab ipso procedit; quare nec infallibilis nec irrefragabilis est ulla S. Officii sententia, nisi fuerit speciali modo ab ipso Papa legitime promulgata tanquam irrevocabilis.

## § 2. Congregatio Consistorialis.

- 87. Dicetur de *origine* hujus congregationis, postea de ejus compositione et tandem de ejus competentia.
- I) Origo. Erecta fuit a Sixto V per Constitutionem: « Immensa Dei aeterni », sed valde deinde ampliata est a Pio P. X et ab ipso Codice juris (c. 248, § 2 et § 3). Ipsi incumbebat cura ea parare quae in Consistoriis erant agenda; inde nomen: Consistorialis.
- II) Compositio. Romanus Pontifex praeest huic Congregationi, et loco ejus aliquis Cardinalium ordinarie sessionibus praesidet tanquam « Secretarius » Ex officio deinde ad eam pertinent Cardinalis Secretarius S. Officii, Praefectus Congregationis de Seminariis et Universitatibus, Cardinalis Secretarius Status, Assessor S. Officii, Secretarius Congregationis pro negotiis extraordinariis et Secretarius Congregationis de Seminariis et Universitatibus. Plures adhuc Cardinales Consultores ac numerosus Officialium coetus praecitatis adjunguntur.

III) Competentia. — Duplex eaque distincta hujus congregationis est competentia. Etenim parat ea quae in Consistoriis sunt tractanda, deinde vero quidquid in locis Congregationi de Prop. Fide non obnoxiis ad dioeceses proprie spectet, ipsa quoque curat ; scilicet novas dioeceses constituit ac provincias dividit, imo capitula tum cathedralia tum collegialia instituit. Dioeceses jam constitutas dispescitur; episcopos, administratores apostolicos et auxiliares episcoporum nominandos proponit canonicasque inquisitiones super promovendis indicere debebit et sic porro. Semper tamen excipiuntur ea quae componenda erunt cum gubernio civili et de quibus disponit S. Congregațio pro negotiis extraordinariis (c. 248, § 2). - En igitur prima pars competentiae congregationis hujus ; secunda vero in potestate consistit quam habet circa regimen singularum dioecesium. Itaque ipsa vigilat super impletis vel minus obligationibus, quibus Ordinarii tenentur, ut expresse declarat Codex (c. cit., § 3); cognoscit ea quae ab episcopis de statu dioecesium scripto referuntur, visitationesque apostolicas examinat postquam fuerint absolutae earum relationes et sie porro.

Non amplius solvit dubia circa congregationum *competentiam*, nec cognoscit de *seminariis*; haec enim mutata habere voluit Codex, reformando dispositiones Constitutionis: Sapienti consilio.

## § 3. Congregatio de disciplina Sacramentorum.

- 88. Breviter notabimus de ejus origine, organizatione, ut aiunt, et de ejus competentia.
- I) Origo. Haec congregatio a Pio X fuit instituta Constitutione : Sapienti consilio, anno 1908.
- II) Organizatio. Praeest in congregatione illa Cardinolis aliquis cui nomen Cardinalis Praefecti. Coetus quoque adest plurium Cardinalium Consultorum ad votum ferendum decisivum; praeterea Secretarius non Cardinalis, qui subscribit acta; deinde plures etiam adjunguntur Subsecretarii aliique administri et consultores, ut in omnibus aliis congregationibus mos est.
- III) Competentia. In genere dicere valemus cum Vermeersch-Creusen (I, n. 269), congregationem istam locum fere primum obtinere sive numero negotiorum sive difficultate quaestionum propositarum. Itaque ipsa versatur circa disciplinam septem sacramentorum, ea si excipias quae speciali curae S. Officii, Congreg. Rituum vel Congreg. de Religiosis committuntur; unde recurrendum est ad eam pro dispensationibus matrimonialibus (c. 249,

§ 2) et in iis omnibus, quae cum his sunt connexa. Ad ipsam quoque pertinet judicare de validitate sacrae *ordinationis*, de validitate *matrimonii* et de facto inconsummationis matrimonii.

In plerisque *irregularitatibus* dispensat, itemque in iis quae respiciunt legem *jejunii eucharistici* quoad fideles (non religiosos), non vero quoad sacerdotes, ut supra dictum est. Cognoscit demum ipsa de asservatione SS. Eucharistiae, de erectione oratorii privati et altaris portatilis, de hora celebrationis Missae, de celebratione Missae in navi et de aliis omnibus quae circa disciplinam Sacramentorum versantur.

## § 4. Congregatio Concilii.

- 89. Olim solemnius hujus congregationis erat nomen: S. Congreg. Cardinalium S. Concilii (i. e. Tridentini) interpretum. In Constitutione «Sapienti consilio » et in Codice (c. 250) vocatur tantum Congregatio Concilii. De ipsa dicemus quaenam fuerit ejus origo et quaenam sint tum illius compositio tum ambitus competentiae.
- I) Origo. Initium habuit a motu proprio Pii IV «Alias Nos » (2 Aug. 1564). Deinde Pius P. V, oraculo vivae vocis, facultatem ipsi tribuit interpretandi authentice Decreta disciplinaria Concilii Tridentini. Hanc potestatem confirmaverat quoque Sixtus V, non autem Pius P. X.
  - II) Compositio. Simili ratione constituitur haec congregatio ac praecedens; nempe habet Cardinalem Praefectum, Secretarium, Subsecretarium, Auditorem et plures Officiales majores aut minores. Consultores suum votum dant per scriptum, quod etiam nonnunquam refertur in Actis Apost. Sedis. Ipsi adjungitur sic dictum « Studio » seu schola, in qua laureati aliqui clerici practice ad negotia tractanda informantur a Secretario et Auditore <sup>2</sup>.
  - III) Competentia. Versatur in genere circa disciplinam universam cleri saecularis et populi christiani. Itaque, ut notat Codex (c. 250, § 2), curat haec S. Congregatio ut christianae vitae praecepta serventur; competit ipsi quoque facultas opportune ab ecclesiasticis praescriptis fideles dispensandi. Regit ea quae spectant canonicos et parochos, confraternitates et pias societates, pia legata, stipes Missarum, bona quaecumque ecclesiastica, beneficia aut officia et sic porro 3.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Vide Cocchi, III, n. 188, 3; Prümmer, q. 103, 3; Leitner, de Curia Romana, p. 61 sqq.

— <sup>2</sup> Ut ipse Vermeersch-Creusen (I, n. 270) notat, suppressum erat hoc « Studio » a PioX in Const. Sapienti consilio, nunc tamen est restitutum (Acta A. S. vol. 11, p. 463). — <sup>3</sup> In specio enumerantur a canone 250, § 2 ea quae pertinent ad competentiam hujus S. Congregationis. Vide etiam Cocchi, III, n. 188, 4; Bargilliat, I, n. 536.

Ad eam quoque pertinent quaestiones de *immunitate* ecclesiastica, de *praecedentia*, de celebratione et recognitione *conciliorum*, de conferentiis seu coetibus *episcoporum*, etc. Dirimit tandem *controversias* circa negotia ad se spectantia, dummodo tamen in linea disciplinari eas pertractet.

#### § 5. Congregatio negotiis religiosorum sodalium praeposita.

- 90. Uno verbo dicemus de ejus origine, organizatione et competentia. Generatim vocatur : Congregatio de Religiosis.
- I) Origo.— Sixtus V per Constitutionem « Romanus Pontifex », anno 1586, instituerat aliquam congregationem super « Consultationibus Regularium », deindeque per aliam Constitutionem « Immensa Aeterni Dei » (22 Jan. 1587) congregationem pro « Consultationibus Episcoporum ». Ambae vero in unam coaluerunt sub hoc nomine Congregatio super negotiis Episcoporum et Regularium, anno circiter 1601. Pius demum P. X commisit negotia episcoporum Congregationi Consistoriali et solam reliquit congregationem negotiis religiosorum sodalium praepositam. Nomen habuit congregationis « occupatissimae ».
- II) Compositio. Adest Cardinalis Praefectus, ipsique adjunguntur aliqui Cardinales, Secretarius, Subsecretarius, plures Administri et Consultores Officialesque minores. Specialis sectio pro approbandis constitutionibus Religionum ac novis Institutis ipsi adnexa fuit sub Benedicto XV; Secretarius autem huic praesidet.
- III) Competentia. Hacc congregatio ea sibi exclusive vindicat quae respiciunt regimen, disciplinam, studia, bona et privilegia religiosorum utriusque sexus eorumque qui, quamvis sine votis, in communi tamen vitam agunt more religiosorum, itemque tertiorum Ordinum saecularium, excipe in terris Missionum (c. 251, § 1). Quamobrem competens aestimanda est in omnibus negotiis et causis religiosos sodales quovis modo spectantibus, ita tamen ut causae tractentur via disciplinari et in aliis negotiis salvetur jus S. Officii et S. Congreg. Concilii. Sic v. gr. intactum relinquitur jus S. Congreg. Concilii in confraternitates seu pias uniones 1. Concedit dispensationes a jure communi omnibus religiosis, et juxta resolutionem commissionis Cardinalium, die 24 Maii 1919 2, haec potestas valde ample est intelligenda, ita ut religiosi ab impedimentis ad suscipiendum ordinem non a Congreg. de Sacramentis, sed ab ea « de Religiosis » dispensentur.

Si quaestio vertatur inter religiosum sodalem et personam non religiosam, v. gr. episcopum, res deferenda est ad Çongreg. de religiosis ; sed ipsa, prae-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Vide supra, n. 89, 3. Cf. etiam Vermeersch-Creusen, I, n. 271. — <sup>2</sup> Acta A. S. vol. 11, p. 251 et vol. 15, p. 39. De his agunt etiam Cocchi, III, n. 188, p. 80, nota 2; Vermeersch-Creusen, l. c.; Bargilliat, I, n. 537.

sertim ad instantiam partis, potest quoque, si aequum judicaverit, eamdem quaestionem ad aliam congregationem aut tribunal remittere (c. 351, § 2).

## § 6. CONGREGATIO DE PROPAGANDA FIDE.

- 91. Celeberrima est haec S. Congregatio quae tantopere *Missionibus apud infideles* auxilium praebet et juvamen. De ea dicemus, quaenam fuerit *origo* ejus, quaenam sint normae hodiernae suae *organizationis* ac *competentiae*.
- I) Origo. Jam Gregor P. XIII et Clemens VIII commissionem instituerant Cardinalium pro fovendo catholicismo apud Graecos; Gregor deinde P. XV ipsam fundavit celebratam congregationem, anno 1622, per Constitutionem « Inscrutabili » (die 22 Junii). Territorium ejus et amplissimas facultates aliquatenus restrinxit Pius P. X, et Benedictus XV ab ea sejunxit Congregationem pro Ecclesia orientali.
- II) Organizatio. Praeficitur Cardinalis Praefectus, cui adjunguntur coetus Cardinalium, Secretarius, Substitutus Secretarii, Praefectus rei oeconomicae <sup>1</sup>, Protonotarius Apostolicus ad colligenda etiam acta martyrum, non pauci Consultores ac alii quoque Officiales, inter quos « minutanti », ut aiunt, ad elaborandum id quod scriptis debet tradi.
  - III) Competentia. Quoad territorium potestas hujus congregationis se extendit ad terras Missionum ritus latini et etiam alia loca ubi sacra hierarchia in statu adhuc inchoato versatur, deinde ad cunctas Societates ecclesiasticorum et ad Seminaria quae exclusive fundata sunt eo fine, ut in his instituantur missionarii pro exteris missionibus. Tandem religiosi quoque, quatenus in regionibus longinquis tanquam missionarii vitam agant, ipsi subduntur (c. 252, § 5).

Quae ad fidem pertinent, remittenda erunt ab hac S. Congreg. ad S. Officium; quae causas matrimoniales spectant, ad Congreg. de Sacramentis; quae ritus sacros, ad Congreg. S. Rituum; quae demum religiosos qua tales, ad Congreg. de Religiosis (c. cit. § 4). Alia negotia omnia ad Congreg. de Propaganda Fide sunt deferenda.

## § 7. Congregatio Sacrorum Rituum.

- 92. Eam breviter explicabimus sacram congregationem, tradendo originem, compositionem et limites competentiae ejus.
- I) Origo. A Sixto P. V, anno 1587, fuit instituta per Constitutionem : Immensa (22 Januarii) ; deinde vero a Pio X bis reformata est, nempe anno

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Duo olim, teste Prümmer (q. 103, 6), Cardinales erant praefecti, alter praefectus generalis, alter vero praefectus rei œconomicae curandae.

1904, cum S. Congregatio Indulgentiarum et Reliquiarum ipsi fuit adjuncta, et tandem anno 1908 (Sapienti consilio) cum causa Indulgentiarum S. Officio, Reliquiarum autem cura attributa est huic S. Congregationi. Plures tandem coetus peculiares, v. gr. liturgicus, historico-liturgicus, de musica et sacro cantu, adjungebantur illi, qui nunc suppressi habentur ex motu proprio Pii X (anno 1914).

- II) Compositio. Praeficitur huic congregationi Cardinalis Praefectus, adsunt tum Cardinales Consultores tum Secretarius et Substitutus, tum plurimi Officiales inter quos etiam Sacrista Sanctitatis Suae, Promotor fidei, Magister S. Palatii, Magister caeremoniarum, Consultores et sic porro. Distincti quoque adsunt Officiales pro causis beatificationis et canonizationis, necnon pro sacra liturgia.
- III) Competentia. Se extendit ad omnia quae sacros spectant ritus et caeremonias in Ecclesia Latina, non vero ritus et caeremonias orientales; deinde ad ea quae sive ad ecclesias et oratoria publica, sive ad sacra utensilia, sive ad ornatum et cantum pertinent. Decernit quoque de cultu sacrarum reliquiarum et maxime occupatur in agendis processibus pro beatificatione et canonizatione Servorum Dei, ut ex Parte Secunda Libri Quarti Codicis (c. 1999 sqq.) videre est. Non versatur circa ea quae latius tantum ad sacros ritus referuntur, cujusmodi sunt praecedentiae jura in processionibus aliaque id genus de quibus quolibet modo disceptetur (c. 253, § 1).

## § 8. Congregatio Caeremonialis.

- 93. De hac congregatione fere nihil speciale est addendum; ejus enim organizatio prorsus est *ordinaria*, constans aliquo *Cardinali Praefecto*, Secretario, Subsecretario paucisque Administris. Itaque dicemus tantum de ejus *origine* et *competentia*.
- I) **Origo**. A *Sixto V* instituta fuerat per modum complementi S. Congregationis Rituum, in eaque nihil est immutatum neque a magno Curiae Reformatore Pio X neque ab ipso Codice (c. 254).
- II) Competentia. Ad hanc congregationem pertinet moderatio caeremoniarum in Sacello et in Aula Pontificali servandarum et sacrarum functionum quas extra pontificale sacellum peragunt Cardinales. Cognoscit etiam quaestiones de praecedentia tum Patrum Cardinalium tum Legatorum quos variae Nationes ad S. Sedem mittunt.

## § 9. Congregatio pro negotiis ecclesiasticis extraordinariis.

- 94. Haec congregatio nullum habet Praefectum; olim a Cardinali Secretario dirigebatur. De ipsa paucis indicabimus quae fuerit origo et quaenam sint normae compositionis ejus ac limites competentiae.
- I) Origo. Anno 1793 Pius P. VI extraordinariam aliquam erexerat congregationem super negotiis ecclesiasticis regni Galliarum, quam in ordinariam convertit Pius P. VII anno 1805, sub nomine congregationis a negotiis ecclesiasticis extraordinariis. Paulo post iterum eam instauravit, quoniam in dies difficultates majoris etiam momenti cum guberniis civilibus erant solvendae.
- II) Compositio. Antiquior Cardinalium, huic congregationi adscriptorum, praesidium tenet. Habentur quoque Prosecretarius, Substitutus, Subsecretarius et aliqui Administri. Insuper aliqui clerici, quos vocant «Aspiranti » et qui cursum diplomatiae intendunt amplecti, ibidem instruuntur, ita ut, examine feliciter superato, variis in nuntiaturis occupent locum.
- III) Competentia. Duplex potestas ipsi competit, generalis una, specialis altera. Ratione primae facultatis potest dioeceses constituere vel dividere et ad vacantes dioeceses idoneos viros promovere, quoties hisce de rebus cum civilibus Guberniis agendum est. Ratione alterius facultatis in ea incumbit negotia, quae ejus examini subjiciuntur a S. Pontifice per Cardinalem Secretarium Status, praesertim ex illis quae cum legibus civilibus conjunctum aliquid habent et ad pacta conventa cum variis Nationibus seu concordata referuntur.

## § 10. Congregatio de Seminariis et Universitatibus Studiorum.

- 95. De compositione hujus congregationis notatu dignum est, in numero Cardinalium Consultorum semper esse Cardinalem Vicarium Urbis, et Secretarium hujus congregationis semper quoque assumi e numero Consultorum S. Congreg. Consistorialis (ex Motu proprio Benedicti XV, 4 Nov. 1915). Porro peculiari modo dicemus de origine et competentia ipsius.
- I) Origo. Anno 1587, Sixtus V designaverat commissionem 5 Cardinalium pro « Universitate Studii Romani », his deinde curam commiserat aliarum Universitatum, praesertim Parisiensis, Bononiensis et Salmanticensis. Leo XII definite congregationem erexit proprie dictam (24 Aug. 1824), ipsique vigilantiam quoque commisit scholarum in Ditione Pontificia. Benedictus XV titulum congregationis « Studiorum » ampliavit, addendo ea quae Seminaria

respiciunt (Acta A. S. vol. 7, p. 494). Itaque jam nunc appellatur : de Seminariis et Universitatibus Studiorum.

II) Competentia. — Duplex est, ut satis apparet ex notione historica modo tradita et ex ipso titulo quo pollet. Itaque vigilat super omnibus quae ad regimen, disciplinam, temporalem administrationem et studia seminariorum pertinent. Insuper eidem commissa est moderatio regiminis ac studiorum in Universitatibus vel Facultatibus quae ab Ecclesiae auctoritate dependent. Pariter perpendit ipsa et approbat novas institutiones; facultatem tribuit academicos gradus conferendi normasque tradit quibus ii conferri debeant, et, ubi agitur de viro singulari doctrina commendato, potest eos ipsa confere (c. 256, § 1).

#### § 11. Congregatio pro Ecclesia Orientali.

- 96. Haec congregatio pars olim erat Congreg. de Propaganda Fide; nunc est sui juris.
- I) **Origo**. *Pius IX* instituerat aliquam sectionem pro negotiis ritus orientalis, anno 1862. Eam vero sejunxit *Benedictus XV* a Congreg. de Propaganda Fide, et Motu Proprio « Dei Providentis » <sup>2</sup> independentem constituit. Ultimo loco recensetur in Codice Juris (c. 257).
- II) Organizatio. Praeest ipse S. Pontifex. Aliquis Cardinalium munere Secretarii fungitur, ut expresse statuitur in « Motu Proprio » Benedicti XV (Dei Providentis, II). Adsunt praeterea alii Cardinales tanquam Consultores; habet Assessorem et alios plures Administros qui periti sint in rebus Ecclesiae Orientalis.
- III) Competentia. Reservantur huic congregationi omnia cujusque generis negotia quae sive ad personas, sive ad disciplinam, sive ad ritus Ecclesiarum Orientalium referuntur. Hoc valet quamvis ex parte res de qua agitur, latinos quoque attingat. Pro ecclesiis igitur ritus orientalis haec congregatio omnibus potitur facultatibus, quas aliae congregationes pro Ecclesiis ritus latini obtinent, excipe tamen eas quae S. Officio competunt. Via disciplinari dirimit quoque controversias.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Vide Prümmer, q. 103, 11. — <sup>2</sup> « Dei providentis », diei 1 Maii 1917. Cf. Acta A. S. p. 529 sqq.

#### ARTICULUS III.

#### De tribunalibus Curiae Romanae.

97. — *Tria* dantur Tribunalia Curiae Romanae, unum nempe pro foro *interno*; duo pro foro *externo*. De quibus singillatim nunc breviter agemus, praemittendo notiones historicas, ut hactenus semper egimus.

#### § 1. SACRA POENITENTIARIA.

- I) Notiones historicae. Jam saeculo XIII Cardinalis quidam erat Romae, qui vocabatur : Poenitentiarius Magnus et primus omnium « Poenitentiariorum Apostolicorum » reputabatur. Est ipse quasi supremus confessarius, pro universo mundo ac omnibus fidelibus, habens facultates amplissimas fori interni. Itaque hoc tribunal definite a Pio IV, anno 1562, et Pio V, anno 1569, constitutum est; deinde vero ab Urbano VIII, anno 1634, a Benedicto XIV et tandem ultimis temporibus a Pio X, anno 1908, fuit reformatum. Juxta Codicem (c. 258, § 2) cura indulgentiarum ipsi incumbit, quam Pius P. X tribuerat S. Officio.
- II) Officiales. Constat hoc Tribunal Cardinali uno, cui nomen « Poenitentiarii Majoris ». Deinde adest coetus Administrorum, quem vocant « signaturam Poenitentiariae » ; sunt autem : Regens, Theologus, Datarius, Corrector, Sigillator, Canonista ; demum dantur quoque Secretarius, Revisor et aliqui Officiales.
- III) Potestas. Jurisdictio residet in Cardinali Poenitentiario, sed tantum pro foro interno vel sacramentali vel extrasacramentali. Ipsi competit etiam facultas de iis omnibus judicare quae spectant ad usum et concessionem indulgentiarum. Ad S. Officium tamen pertinet videndi ea quae doctrinam dogmaticam circa easdem indulgentias vel circa novas orationes et devotiones respiciunt. Pro solo foro interno concedit gratias, absolutiones, dispensationes, commutationes, sanationes, condonationes, et excutit quaestiones conscientiae easque dirimit. Sede vacante, quasdam facultates etiam in foro externo habet 1. Recursus ad S. Poenitentiariam omnibus patet, sive sint personae ecclesiasticae sive sint laicae, sive viri sive mulieres, sive per se sive per alium idoneum, scilicet confessarium, sive viva voce sive per litteras. Omnes dispensationes gratis dantur; in responsis autem solent abbreviationes adhiberi, quas

¹ Cf. Vermeersch-Creusen, I, n. 278. — Benedictus XIV definivit per Constit. « Pastor aeternus » (13 Aprilis 1744), quaenam negotia possent expediri.

referimus sub fine harum Institutionum simul cum explanatione usitatiorum clausularum Officialium Curiae Romanae <sup>1</sup>.

## § 2. SACRA ROMANA ROTA.

- 98. Est Tribunal fori externi, non gratiae sed justitiae. Trademus primo notiones historicas, deinde paucis indicabimus ejus compositionem ac limites competentiae.
- I) Conspectus historicus. De origine hujus tituli: Rotae non satis concordant auctores. Juxta Wernz (II, n. 669), nomen suum sortita esse videtur vel a rota i. e. ab illo instrumento ligneo, in quo codices legales pro more monachorum in choro dicebantur collocati, vel a praxi, secundum quam coadunati Auditores circa rotam in orbe sive rotatim sedere solebant. Alii putant eam denominationem provenire a tribunali quodam criminali antiquo, quod Romae in conclavi quodam rotundo, in forma rotae, habebatur. Certum vero est, jam antiquitus fuisse in Ecclesia judices quosdam superiores, quos vocabant « Auditores causarum Sacri Palatii seu Capellanos Auditores vel simpliciter Auditores Papae ». Hos in collegium judicum redegit Innocentius III (anno 1205); Joannes deinde XXII, Constit. « Ratio juris », speciales quoque tradidit ipsis normas pro habendis judiciis (anno 1331).

Sixtus IV numerum Auditorum Rotae ad 12 determinavit, ipsisque concessit ut studium sibi constituerent cum secretariis et adjutoribus. Reformatio Romanae Rotae facta est primum a Pio IV, anno 1561; deinde vero magno quidem cum successu a Pio X, anno 1908. Speciales normae huic Tribunali traditae fuerunt servandae sub titulo: Lex propria S. Romanae Rotae  $^2$ ; et deinde « Regulae servandae in judiciis » (Acta A. S. vol.  $^2$ , p. 783 sqq.).

II) Compositio. — Decem Praelati ex variis nationibus, qui sint praeclari vitae honestate ac prudentia doctrinaque, eliguntur immediate a S. Pontifice tanquam praesides Tribunalis Rotae. Debent autem esse laurea doctorali insigniti saltem in S. Theologia et Jure Canonico; vocantur Auditores Rotae eorumque primus appellatur Decanus. Unusquisque suum habet adjutorem (aiutante di studio). Praeterea dantur alii Officiales, inter quos recensendi sunt Promotor justitiae, Defensor vinculi et sic porro, necnon plurimi advocati et procuratores 3.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Append. II et IV. — Vide quoque Maroto (II, n. 832) et Cocchi (III, n. 192). Circa valorem responsorum S. Poenitentiariae notat Vermeersch-Creusen (I, n. 278): « Eae tantum condiciones ad valorem servandae videntur, quae verbis si, dummodo, introducuntur. »— <sup>2</sup> Leitner, de Curia Romana, p. 26 sqq. — <sup>2</sup> Anno 1921 ad 1922 inscripti erant 69 advocati (apud Krose, Kirchl. Handbuch, p. 11).

III) Competentia. - Limites competentiae S. Romanae Rotae indicantur ab ipso Codice (c. 1598 sqq.). Est enim Tribunal ordinarium a S. Sede constitutum pro appellationibus recipiendis, et jus dicit aut per singulos turnos trium Auditorum, aut videntibus omnibus, nisi aliter pro aliqua causa speciali S. Pontifex constituat. Ordinarie judicat etiam in prima instantia episcopos residentiales in contentiosis tantum, non vero in criminalibus; deinde dioeceses aliasve personas morales quae infra S. Pontificem non habent Superiorem, quales sunt Congregationes monasticae, Religiones exemptae et alia id genus instituta. Demum alias quoque judicat causas quas R. Pontifex sive motu proprio sive ad instantiam partium ad suum tribunal advocaverit et S. Rotae commiserit. Ope turnorum qui sibi invicem succedunt, easdem has causas idem Tribunal judicat in secunda et tertia instantia (c. 1599, § 2). Ordinarie tandem, tanquam summum tribunal appellationis, in secunda instantia judicat causas quae ab Ordinariorum tribunalibus in primo gradu dijudicatae fuerint et ad S. Sedem per appellationem legitimam deferantur. In ultima instantia decernit de causis quas ipsa S. Rota et alia tribunalia in secunda vel ulteriore instantia cognoverunt et quae in rem judicatam non transierunt (c. 1599, § 1, n. 2). Contra Ordinariorum decreta non datur appellatio seu recursus ad S. Rotam; sed de ejusmodi recursibus exclusive cognoscunt S. Congregationes (c. 1601).

## § 3. DE SIGNATURA APOSTOLICA.

- 99. Est supremum Tribunal Cassationis, ut jure civili moderno vocaretur <sup>1</sup>. Paucis dicemus de ejus origine, organizatione et competentia.
- I) Origo. Referendarii Apostolici olim erant instituti ut responsum ad varios recursus proponerent, qui saepe saepius circa decisiones judiciales ad Romanum Pontificem affluebant. Quia hi referendarii responsum Papae exhibebant ad signandum seu subscribendum, nomen « Signatura » inductum est.

Pius IV et deinde Sixtus V plurima determinarunt circa referendarios; melius tamen *Alexander VII*, anno 1656, id institutum ita moderavit ut 12 Referendarii aliquod collegium pro *Signatura justitiae* efformarent, ceteri vero titulum haberent « participantium vel non participantium ». Pius VII addidit novum officium, quod dicebatur « Auditoratus Romani Pontificis »

¹ Vide Cocchi, III, n. 195. — De se non est tribunal appellationis, cum in hoc genere supremum sit tribunal S. Romanae Rotae.

- (22 Nov. 1817); sed Leo XII et Gregorius XVI Signaturae Tribunal reduxerunt ad institutionem quamdam peculiarem Status Pontificalis. Mox quievit ejus jurisdictio; usquedum a Pio P. X denuo in pristino suo honore restitueretur Constit. Sapienti consilio ac Lege Propria ei concessa. Tandem Benedictus XV, instante Card. Lega qui Praefectus evaserat Signaturae, anno 1915 (28 Junii) ita ordinavit hoc Tribunal ut deinceps, juxta antiquam ejus compositionem, Signatura esset tum justitiae tum gratiae simulque duos Praelatorum comprehenderet coetus, votantium nempe et referendariorum. Praeterea instituitur aliquis «Auditor Romani Pontificis » 1.
- II) Organizatio. Constat 6 Cardinalibus quorum unus titulo et munere *Praefecti* donatur. Habetur deinde *Auditor* Rom. Pontificis, qui vices supplet *Secretarii* Tribunalis. Ad ipsam quoque pertinent *duo collegia Praelatorum*, Votantium nempe et Referendariorum, quibus accedit Notarius sacerdos et alii quidam Administri.
- III) Competentia. Limites competentiae Signaturae Apostolicae accurate determinantur in ipso Codice (c. 1603). Habet enim hoc supremum cassationis Tribunal duplicem potestatem, alteram ordinariam, alteram delegatam. Potestate ordinaria cognoscit Signatura de violatione secreti ac de damnis ab Auditoribus S. Rotae injuste illatis ; deinde etiam de exceptione suspicionis contra aliquem Auditorem S. Rotae, de querela nullitatis contra sententiam rotalem, de expostulatione pro restitutione in integrum juxta normam juris, de recursu adversus sententias rotales in causis matrimonii, quas S. Rota ad novum examen admittere renuit et tandem de conflictu competentiae quem enasci contingat inter tribunalia inferiora, si judices non habeant tribunal superius (c. 1612, § 2). Ex potestate delegata et tanquam tribunal gratiae judicat de petitionibus per supplices libellos ad Rom. Pentificem porrectis ad obtinendam alicujus causae commissionem apud S. Rotam. Praeterea decernit in examine supplicum libellorum utrum precibus pro recursu aut querela nullitatis, etc., annuendum sit, necne (c. 1604, § 4).

## ARTICULUS IV.

## De Officiis Curiae Romanae.

100. — Quinque dantur Officia Curiae Romanae, quibus incumbit speciali modo munus et cura providendi expeditioni actuum

CT. de hac re Cocchi, III, n. 195 et Wernz, II, n. 671 sq.; Leitner, de Curia Romanana, p. 25 sq.; Laurentíus, n. 191 sq.; Aichner-Friedle, § 111, I, 3, etc.

S. Sedis et administrandi bona temporalia Ecclesiae Romanae juxta normas definitas <sup>1</sup>. Sunt autem *Cancellaria* Apostolica, *Dataria* Apostolica, *Camera* Apostolica, *Secretaria* Status et Secretaria Brevium. Brevissimis verbis de unoquoque Officio ea dicemus quae necessaria vel magis utilia videntur.

## § 1. CANCELLARIA APOSTOLICA.

Ex antiquis temporibus hoc Officium curam habebat de rescriptis, litteris ac bullis pontificiis redigendis et conscribendis. Sermo de hac institutione jam occurrit sub *Pontificatu Lucii III* (anno 1181) et deinde Innocentii III. Saeculo undecimo, munus Cancellarii collatum fuit alicui ex *Cardinalibus*, et magni aestimabatur. Sub Bonifacio VIII Cancellariae Praefectus nomen accepit Vice-Cancellarii, qui saeculo decimo quarto semper fuit Cardinalis e titulo S. Laurentii in Damaso <sup>2</sup>. Celeberrimae *Regulae Cancellariae* a Joanne XXII originem habuerunt, ut Libro praecedenti (capite III) dictum est. Pius VII *reformavit* Cancellariam et introduxit collegium abbreviatorum.

Pius X Praefecto nomen restituit *Cancellarii*, cujus nominatio fit in Consistorio et cui adjunguntur : *Regens*, *Protonotarii* Apostolici de numero (sunt 7) ad bullas subscribendas, *Adjutor* studii, *Secretarius*, *Notarius*, *Custos* et plures scriptores.

Proprium autem hujus Officii munus est, apostolicas expedire litteras seu bullas pro beneficiorum et officiorum consistorialium provisione, novarum provinciarum et dioecesium ac capitulorum institutione et pro aliis majoribus Ecclesiae negotiis conficiendis (c. 260, § 1).

In Consistorio autem *conjeruntur* omnes dioeceses extra locum missionum et salvo privilegio. Quae tamen litterae ne expediantur nisi de mandato Congregationis *Consistorialis* eirca negotia ad ejus competentiam spectantia, aut de mandato *S. Pontificis* circa alia negotia. *Subscribit* etiam Cancellarius ea negotia quae pertinent ad suam competentiam.

## § 2. DATARIA APOSTOLICA.

101. — Nomen sortitur a verbo : dato, datare, quod est frequentativum vocis : dare ; significat ergo : datum apud S. Petrum  $^3$ . Originem ducit a saeculo decimo tertio vel saltem quarto, et jam sub Martino V (anno 1417) occurrunt Datarii. Olim potestas hujus Officii erat amplissima; dispensationes etiam concesserat ab impedimentis matrimonii non occultis. Cardinalis qui praeficiebatur Datariae vocabatur Pro-Datarius. Nunc autem, a reformata Curia

 $<sup>^2</sup>$  Cf. Blat, II, p. 200 ; Vermeersch-Creusen, I, n. 280 ; Cocchi, III, n. 483. —  $^2$  Wernz, II, n. 675. —  $^3$  Cf. Wernz, II, n. 673.

sub Pio X, praeest Cardinalis Datarius; adest quoque Regens. Cognoscit tantummodo de idoneitate promovendorum ad beneficia non consistorialia Rom. Pontifici reservata; eximit etiam in conferendo beneficio a conditionibus requisitis, quoties ejus collatio ad Ordinarium non pertinet. Curam demum habet pensionum et onerum quae S. Pontifex in his beneficiis conferendis imposuerit (c. 261).

#### § 3. CAMERA APOSTOLICA:

102. — Camerarius Apostolicus saeculo undecimo vel saltem decimo secundo commemoratur. In exercitio jurisdictionis civilis et criminalis magnam assecutus erat auctoritatem; quare ex saeculo decimo quinto constanter e numero Cardinalium est electus <sup>1</sup>. Ipsi adstiterat Vicecamerarius, qui simul Gubernator erat Urbis Romae. Hodie minori utique gaudet auctoritate.

Competit Camerae Apostolicae administratio bonorum ac jurium temporalium S. Sedis, praesertim quo tempore Sedes Apostolica vacet. Sede vacante, incumbit ipsi administratio palatiorum quoque apostolicorum et omnia debet praeparare quae ad habendum Conclave necessaria aestimantur (ex Constit. Vacante Sede). Sede vero plena, solet Commissio specialis Cardinalium institui, quae administret bona temporalia Ecclesiae Romanae.

Praeest Camerae Apostolicae S. Rom. Ecclesiae *Cardinalis Camerarius*, qui vocatur etiam « Camerlengo ». Sede vacante *praesidet* Congregationibus Cardinalium, quae instituuntur ad negotia decernenda forte obvenientia <sup>2</sup>.

Ut recte notat Leitner (de Curia Rom., p. 40), a munere Cardinalis Camerarii S. R. E. bene distinguendum est munus Cardinalis Camerarii S. Collegii Cardinalium, qui curam gerit bonorum S. Collegii et nonnunquam etiam titulo « Camerlengo » designatur, sed quolibet anno mutatur <sup>3</sup>.

## § 4. SECRETARIA STATUS.

- 103. Hoc Officium est quasi « Ministerium pro diplomatia externa »; olim a Cardinali « nepote » qui etiam Cardinalis « superintendens » vocabatur, susceptum est a tempore praesertim saeculi decimi quinti usque ad saeculum decimum septimum 4. Nunc tribus constat distinctis partibus, praeside Cardinali Secretario Status:
  - a) Prima pars, cui praeficitur Secretarius Congregationis pro

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Wernz, l. c. n. 670. — <sup>2</sup> Vide Vermeersch-Creusen, I, n. 286. — <sup>2</sup> Cf. Blat, II, p. 238; Cocchi, III, n. 198. — Nescio quo jure asserat Vermeersch-Creusen (I, n. 283) Camerarium S. R. E. esse Decanum S. Collegii. — <sup>4</sup> Wernz, II, n. 677.

negotiis ecclesiasticis extraordinariis, versatur in negotiis quae huic Congregationi subjiciuntur, scilicet in iis quae respiciunt relationes cum supremis potestatibus nationum, quae tractantur cum variis legatis Principum et alia id genus. Per Status Secretarium confert quoque Romanus Pontifex Officialibus Curiae munera quae ipsis destinantur, nominatque Curiales Majores.

- b) Altera pars, cui praeest Substitutus, incumbit in ordinaria negotia et confert quaedam insignia honorifica, v. gr. ordines S. Silvestri, S. Gregorii et sic porro.
- c) Tertia pars dirigitur a Cancellerio Brevium Apostolicorum et vacat expeditioni Brevium. Dantur autem praeter Officiales memoratos adhuc Subsecretarius pro negotiis extraordinariis, archivistae et scriptores aliique administri.

Sede vacante, cessat munus Secretarii Status, ejusque locum assumit Assessor S. C. Consistorialis, qui tunc etiam fit Secretarius S. Collegii.

# § 5. SECRETARIA BREVIUM AD PRINCIPES ET EPISTOLARUM LATINARUM.

104. — Innocentius P. XI, anno 1678 per Constitutionem « Romanus Pontifex » (1 Aprilis) hoc Officium instituit; sed jam non habet aliquem Cardinalem tanquam Praefectum, habet tantummodo Secretarium et paucos Officiales.

Ad hoc Officium spectat munus latine scribendi acta S. Pontificis, ab eodem illi commissa (c. 264). Litterae latinae tractant de rebus non ita gravibus. Si Breve est conficiendum, praemittitur « minuta » quam subscribit Papa verbis « Placet », addita prima littera sui nominis. Tune transcribitur minuta in formam Brevis.

Omnes litterae apostolicae anni initium ducunt a calendis Januarii, non vero a die 25 Martii (die Incarnationis) ut olim id fiebat.

# CAPUT IV

# De Legatis S Pontificis et Nuntiis.

- 105. Circa hanc quaestionem trademus primo notiones praevias, deinde definitionem, postea divisionem et tandem dicemus de variis juribus et officiis Legatorum ac Nuntiorum.
- I) Notiones praeviae ex historia. Jam ante saeculum v mentio occurrit Legatorum.  $Teste\ Pio\ VI^{\ 1}$ , a saeculo quarto ad nonum, vocabantur : Apocri-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> In suo opere: Responsio super Nunciaturis Apostolicis. Vide Huguenin-Marc, n. 390 sqq.; Maroto, II, n. 751.

siarii seu Responsales vel etiam Vicarii Apostolici. Deinde vero usque ad saeculum xv potius Legati nati et Legati missi habiti sunt. Postremo Legati a latere dicebantur vel Nuntii Apostolici.

- II) Definitio. In genere Legatus ille censetur qui alterius vice aliquod negotium agendum suscipit et propter hanc causam alicubi mittitur. Cur vero Apostolici Legati instituti fuerint, in aprico est, cum propter magnam locorum distantiam S. Pontifex non per seipsum poterat omnibus providere gravioribus rebus. Itaque juxta c. 265 qui jus Papae mittendi Legatos denuo affirmat, definire possumus Legatos et Nuntios: Sunt viri ecclesiastici qui mittuntur a Romano Pontifice in aliquam regionem vel ad aliquam nationem cum vel sine jurisdictione ecclesiastica.
- III) Species. Dantur Legati a latere, Legati missi seu Nuntii, Legati internuntii, Delegati Apostolici, Legati nati et Legati Apostolici honoris causa. De singulis pauca dicemus.

Legati a latere sunt quasi a latere R. Pontificis ablati et sunt Cardinales qui a S. Pontifice tanquam alter ego, ut ait c. 266, cum hoc titulo mittuntur ad peragenda negotia majoris momenti.

Legati missi seu Nuntii sunt Praelati qui modo stabili S. Sedem repraesentant apud varias Nationes. Quando aliquis Cardinalis hoc munere fungitur, vocatur : Pronuntius.

Legati internuntii sunt illi qui a R. Pontifice mittuntur in regiones ubi nondum erecta est Nuntiatura Apostolica, ad fungendum aliqua legatione modo permanenti.

Delegati Apostolici sunt illi quos mittit S. Pontifex apud aliquas nationes, quin donentur charactere proprie diplomatico.

Legati nati sunt eminentes aliqui episcopi residentiales, qui ratione Sedis obtinent dignitatem alicujus Legati, v. g. Archiepiscopus Strigoniensis in Hungaria.

Legati Apostolici honoris causa de quibus agit c. 270, nihil aliud videntur esse quam illi Legati nati qui titulum tantum servant et quibus jam nullum speciale inde competit jus. Saeculo enim xv horum Legatorum natorum jura suppressa fuere, ut Pius VI anno 1789 explicite declaravit 1.

IV) Jura et officia Legatorum. — In genere statutum est ab ipso jure (c. 269, § 1), Legatos relinquere debere Ordinariis locorum liberum jurisdictionis exercitium. Attamen jurisdictio aliquorum Legatorum, v. gr. Nuntiorum est ordinaria <sup>2</sup>. Facultates deinde

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Cf. Cocchi, III, n. 201. — <sup>2</sup> Vermeersch-Creusen, I, n. 288.

delegatas non paucas habent <sup>1</sup>. Quamvis autem charactere episcopali nonnunquam destituantur, praecedunt tamen omnibus Ordinariis, exceptis solis Cardinalibus. Si charactere episcopali sint aucti, possunt sine Ordinariorum licentia in omnibus eorum ecclesiis, excepta cathedrali, populo benedicere et officia divina etiam in pontificalibus, adhibito quoque throno et baldachino, peragere (c. 269, § 3).

In specie vero, Legati a latere id tantum possunt agere quod eis a S. Pontifice demandatum est (c. 266). Nuntii et Internuntii relationes curant inter S. Sedem et Gubernia civilia, deinde etiam advigilare debent in statum Ecclesiarum ac R. Pontificem de eodem certiorem reddere. Colligunt informationes de creandis episcopis, denuntiare debent libros suspectos et nocivos et sic porro. Delegati Apostolici non curam habent relationum cum Gubernio sed tantum in Ecclesias debent advigilare, Sanctamque Sedem certiorem reddere.

Mortuo S. Pontifice, non cessat potestas Legatorum, cum expresse dicatur in Constitutione: Vacante Sede (n. 20): « Item Legatorum, Nuntiorum ac Delegatorum Apostolicorum officium et potestas non cessant Sede vacante. »

#### CAPUT V

## De Patriarchis, Primatibus et Metropolitis.

106. — Christus instituendo suam Ecclesiam, solos deputavit episcopos ad eam regendam sub auctoritate suprema S. Pontificis; alios gradus intermedios Ipse non constituit, sed Ecclesiae reliquit judicio ac disciplinae quo valerent hi stabiliri lege speciali. Tres praesertim intermedii recensentur gradus: Patriarchae, Primates et Metropolitae, qui ceteris episcopis antecellunt splendore, imperio ac jurisdictione. Nemo sane negare poterit hac ratione bono Ecclesiae regimini ac unitati ipsius melius provideri<sup>2</sup>. Jam saeculo quarto inveniuntur hae dignitates constitutae, quamvis sub variis nominibus, ut mox dicemus. Loquemur nunc in specie de singulis.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Elenchum harum facultatum in specie refert idem Vermeersch, I, Appendix I, n. 715 (pag. 359 sqq.). — <sup>2</sup> Vide rationes propositas ab Aichner-Friedle, § 113 (pag. 390).

#### ARTICULUS I.

#### De Patriarchis.

- 107. Dicemus de *origine* et *notione*, denique de *juribus* quae Patriarchis forte competunt.
- I) Notio et Origo. Vox « Patriarcha » videtur significare : princeps seu praesul Patrum. Primis saeculis non occurrit hoc nomen usque ad saeculum quintum, quo, sensu stricto, aliquos insigniores tantum designabat Metropolitas imperii Romani. Teste Wernz (II, n. 712), antiquissimo tempore simplices quoque episcopi dicebantur Patriarchae ¹. Inter nobilissimos vero Praesules Ecclesiae a tempore Apostoli Petri semper eminebant Antistites Romani qui ex ipso jure divino « Caput sunt et Centrum universalis Ecclesiae », ac Metropolitae Antiocheni et Alexandrini. Postea vero accessere duo alii Patriarchae, nempe Hierosolymitanus et Constantinopolitanus. A Concilio Lateranensi IV (an. 1215) hoc ordine fuerunt dispositi : a) Romanus ; b) Constantinopolitanus ; c) Alexandrinus ; d) Antiochenus ; e) Hierosolymitanus. Omnes autem hi Patriarchae, si ultimum excipias, mere titulares habentur, nec actuali jurisdictione gaudent ².

Successu temporum se addiderunt Patriarchae qui dicuntur « minores » ; fuerunt praesertim Patriarcha Venetarum, Indiarum Orientalium seu Goanensis, Indiarum Occidentalium seu Toletanus et Lisbonensis. Hi nulla speciali donantur jurisdictione qua Patriarchae. Nonnulli alii Patriarchatus ut Aquileiensis suppressi fuerunt vel translati. Tandem Orientales adhuc dantur Patriarchae minores qui veram et specialem retinent jurisdictionem, nimirum 1) Coptorum ; 2) Melchitarum ; 3) Maronitarum ; 4) Syrorum ; 5) Armenorum Ciliciae ; 6) Babyloniae ³. De his Patriarchis Orientalibus non agit Codex, sed tantum de aliis tum majoribus tum minoribus.

II) Jura. — Itaque, quidquid sit de auctoritate quam olim habuerunt Patriarchae, ex canone 271, jam nihil proprium sibi retinent nisi praerogativam honoris et praecedentiae; specialem vero jurisdictionem nullam habent, nisi jure particulari de aliquibus aliud constet. Praecedit Patriarcha omnibus Primatibus et Archiepiscopis, juxta canonem 280.

¹ In auxilium hujus sententiae citat Wernz etiam S. Isidorum, Benedictum XIV, Thomassinum et alios. — ² Aichner-Friedle, § 113. — Juxta Vermeersch-Creusen (I, n. 290) extra Romam residet etiam Patriarcha Alexandrinus. — ³ Cocchi, l, c., n. 206.

### ARTICULUS II.

#### De Primatibus.

108. — Primas fere eadem potestate pollebat in Occidente ac Exarcha in Oriente. Imo etiam in Occidente occurrit titulus Exarchi seu Exarchae, utputa Ravennatis. Olim Patriarchae quoque decorabantur nomine Primatum, ut patet, ait Cocchi (III, n. 207), ex capite 19 Collectionis Conciliorum Africanorum. Proprie tamen et sensu stricto Primas est Praesul ecclesiasticus eminens, cujus Sedi vi muneris in perpetuum adnexum est speciale aliquod jus super plures Metropolitas ac episcopos alicujus regionis, ita quidem ut Patriarcha semper remaneat ipsi superior, aut, si extra omnem Patriarchatum habeat sedem, saltem careat praerogativis patriarchalibus <sup>1</sup>.

Antiquissimus primatus in Occidente est Carthaginensis; jam a tertio saeculo jus exercuit speciale in provincias ecclesiasticas Africae<sup>2</sup>. Sedes illa primatialis a Leone XIII nostris temporibus, (anno 1884) fuit restituta. Plures autem variis in regionibus exstiterunt Primates, v. gr. citantur Primas Lugdunensis in Gallia, Mechliniensis in Belgio, Salisburgensis in Germania, Toletanus in Hispania et sic porro. Atvero si Primatem Strigoniensem (Gran) in Hungaria et forsitan Armacanum (Armagh) in Hibernia excipias, vix aliam hi Primates habent auctoritatem quam simplices Metropolitae. Sane quidem Strigoniensis Primas retinet peculiarem jurisdictionem qua possit etiam appellationem recipere a quovis tribunali ecclesiastico suae regionis. Deinde competebat ipsi quoque privilegium convocandi concilium nationale<sup>3</sup>.

In genere etiam de Primatibus valet principium quod de Patriarchis supra exposuimus (c. 271): « Primatis titulus, praeter praerogativam honoris et jus praecedentiae, nullam secumfert specialem jurisdictionem, nisi jure particulari de áliquibus aliud constet. »

#### ARTICULUS III.

# De Metropolitis seu Archiepiscopis.

- 109. Circa Metropolitas dicemus quaenam fuerit eorum origo, deinde quae sit eorum definitio et ambitus jurium.
- I) Origo. Patet ex historia Sacra jam Apostolos quibusdam episcopis demandasse curam plurium Ecclesiarum 4. Solebant autem majori aliqua auc-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Vide Wernz, II, n. 712; Maroto, II, n. 750; Cocchi, III, n. 207. — <sup>2</sup> Maroto, l. c. (p. 44 sq.). — <sup>3</sup> Aichner-Friedle, § 113, 3. — <sup>4</sup> Scribit de hac quaestione cl. Cocchi (III, n. 208); « Certum tamen est, S. Paulum praefecisse Titum omnibus Episcopis Cretae insulae, et Timotheum omnibus Episcopis Asiae provinciae. <sup>3</sup>

toritate fulgere antistites, qui in principalioribus residebant civitatibus Imperii Romani 1; quamvis haec regula, ut notat Maroto (II, n. 748), nec universalis fuit nec constans. Nomen « Metropolitae » antiquissimum est et jam a Concilio Nicaeno (an. 325) usurpatum fuit. Saeculo sexto idem sonabant voces Metropolitanus et Archiepiscopus, dum antea ille episcopus Metropolita appellaretur qui constitutus erat in aliqua Metropoli, seu cujus sedes antiqua et illustris reputabatur (μητρόπολις, urbs matrix, caput). Archiepiscopus significat : princeps episcoporum et olim titulus proprius erat Patriarcharum ac Primatum; saeculo vero sexto, etiam Metropolitae sic vocabantur. Etenim, ut apte innuit Wernz (II, n. 712), sub generico nomine Archiepiscoporum tres principales gradus hierarchiae jurisdictionis a Romano Pontifice usque ad simplices episcopos, nempe Patriarchae, Primates et Metropolitae comprehenduntur. Saeculo septimo, factum est ut Metropolitani frequentius Archiepiscopi vocarentur, eaque consuetudo adhuc hodie viget. Postquam potestas Metropolitarum multum crevisset saeculo octavo, paulatim diminuta est et tandem a Concilio Tridentino magis fuit circumscripta.

- II) Definitio. Metropolita est ille qui praeficitur alicui provinciae ecclesiasticae tanquam praesul Ecclesiae matricis, ac sub se habet episcopos suffraganeos. Quando non Metropolis sed dignioris tantum alicujus ecclesiae est praesul, saepe vocatur Archiepiscopus, imo dantur Archiepiscopi qui nullum habent episcopum suffraganeum<sup>2</sup>; quare sensu stricto hi non sunt Metropolitae. Dignitas autem Metropolitani seu Archiepiscopi conjuncta est cum sede episcopali a Romano Pontifice determinata vel probata (c. 272).
- III) Jura. Duplici sub respectu considerandus est Metropolita seu Archiepiscopus habens suffraganeos episcopos, scilicet quatenus praeest propriae alicui dioecesi seu Ecclesiae metropolitanae, et deinde etiam quatenus praeficitur universae Provinciae ecclesiasticae.

Porro sub priore respectu si consideratur Metropolita, tunc omnia illa eaque sola jura habet et officia, quae Episcopis in genere competunt, paucis tantum exceptis quae specialiter ipsi incumbunt. Jamvero juxta c. 275 sqq. hae sunt exceptiones ad Metropolitam spectantes: 1) Tenetur intra tres menses a sua consecratione, vel si jam fuerit consecratus, intra 3 menses a sua canonica provisione in Consistorio facta, per se vel per procuratorem a Rom. Pontifice pallium petere. Hac occasione emittit professionem fidei et taxam pallii quoque solvit 3.

Est autem « pallium » fascia quaedam ex candida lana contexta et nigris crucibus decorata ; circiter tres digitos est lata duasque habet lineas ab utraque parte pendentes. Forma autem ea est circuli alicujus, humeros constringentis.

Maroto, II, n. 748; Vermeersch-Creusen, I, n. 294.— <sup>2</sup> Id praesertim in Italia locum obtinet, v. gr. Archiepisc. Perusinensis (Perugia). Cf. Battandier, Annuaire pontif. 1921 p. 226.— <sup>3</sup> Pöschl, p. 150.

Origo ejus obscura remanet <sup>1</sup>. Probabiliter, juxta Wernz (II, n. 726), ex loro romano quod gerebant profani, usibus ecclesiasticis adaptato, repetit pallium suam originem, sicut ex orario orta est stola; juxta alios, ex mantello S. Petri. A saeculo VI, a SS. Pontificibus missum est Metropolitis aut saltem quibusdam episcopis, significatque participationem potestatis pontificiae; nunc designat potestatem archiepiscopalem (c. 275). Pallium accipit Metropolita in Consistorio a primo Cardinali Diacono <sup>2</sup>.

2) Quoties pallium amittit Metropolita vel aliam occupat sedem archiepiscopalem, indiget novo pallio; secus illicite poneret omnes istos jurisdictionis aut ordinis actus, pro quibus ad normam legum liturgicarum usus pallii requiritur (Cf. Ceremon. Episc. L. 1, c. XVI, n. 6, 7). — 3) In sua tantum provincia pallio uti potest Archiepiscopus, et quidem in omni ecclesia etiam exempta, intra missarum solemnia, certis quibusdam et statutis diebus, v. gr. die festo Immaculatae Conceptionis. — 4) Pallium neque commodari potest neque donari nec in morte alicui relinqui, sed omnia pallia quae Metropolita obtinuit, cum eodem sunt sepelienda (c. 279).

Nonnunquam privilegium pallii a S. Pontifice etiam *simplicibus* conceditur *episcopis* in specialem honoris significationem, sed tunc nec eximitur hic episcopus a jurisdictione Metropolitae, nec praecedit aliis episcopis.

Ratione alterius respectus, Metropolita tanquam praesul alicujus provinciae ecclesiasticae, varia sibi vindicare poterit jura, quae nunc a Codice accurate sunt descripta. Itaque, ut paucis dicam, haec fere competunt Metropolitae:

- a) Jus habet ut ante se per totam provinciam deferatur « crux gestatoria », idque etiam in locis exemptis. Potest quoque in sua provincia uti mozetta et rocheto discooperto, nisi Legatus S. Pontificis vel Cardinalis adsit 3.
- b) Recipit appellationem a sententia episcopi suffraganei in prima instantia lata, imo nonnullas causas in prima instantia dirimit, v. gr. controversias de juribus aut bonis temporalibus episcopi aut mensae curiaeve dioecesanae (c. 1572, § 2 et c. 1594, § 1). Jurisdictio autem Metropolitae in suffraganeos nonnisi jure scripto definitur.
- c) Ipse convocat Concilium provinciale eique praesidet (c. 284, § 2).

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Circa pallium cf. Wernz, II, n. 726, qui multos citat auctores, ut Kraus, Grisar, Garrucci. Vide etiam Duchesne, Origines du culte chrétien, le pallium, p. 391; Braun, S. J. die liturgische Gewandung, p. 620; Bargilliat, I, n. 585; Vermeersch-Creusen, I, n. 296; Cocchi, n. 211, etc. Aliqui auctores dicunt ipsum originem habere a pallio S. Petri, cujus fasciolae a Papa ad episcopos mittebantur in signum collatae potestatis. Sed juxta Wernz de ipso mantello S. Petri nihil omnino constat (p. 860). — <sup>2</sup> Cf. Bargilliat, l. c., pag. 413. — <sup>2</sup> Cocchi, III, n. 211, Scholion.

- d) Vigilat ut fides ac disciplina ecclesiastica accurate serventur, debetque de abusibus Rom. Pontificem certiorem facere (c. 274, n. 4).
- e) Supplet negligentiam vel episcopi vel capituli in beneficiorum provisione, quando agitur de jure patronatus, vel quando deputandus est Vicarius capitularis, vel quando visitatio canonica est peragenda. In hoc ultimo casu, ipse eam instituit, et amplam habet jurisdictionem in clerum et populum dioecesis suffraganei (n. 1, 3, 5).
- f) Peragit pontificalia in omnibus ecclesiis etiam exemptis, Ordinario praemonito si ecclesia sit cathedralis; populo benedicit; indulgentias centum dierum, sicut in propria dioecesi concedere valet; non tamen alia exercere potest quae jurisdictionem important (n. 2, 6).

Praecedentiam tandem quod attinet, a jure (c. 280 et 347) statuitur Archiepiscopum in sua provincia semper praecedere omnibus aliis episcopis etiam suffraganeis in eorum dioecesi; non tamen praecedit episcopis, si extra provinciam in eorum versatur dioecesi.

#### CAPUT VI

# De Vicariis, Praefectis et Administratoribus Apostolicis.

110. — Jam primis aeci christiani saeculis occurrunt Vicarii Apostolici, qui deinde nomen Exarchorum seu Primatum habuerunt, aut etiam munus Legati vel Nuntii assumpserunt <sup>1</sup>. Hi sunt Vicarii Apostolici sensu, ut aiunt, lato, non secus ac ipsi Administratores Apostolici. De iis autem hic non loquimur, sed tantum de Vicariis et Administratoribus Apostolicis sensu stricto. Itaque speciali sectione de singulis dicemus : a) Qui sint; b) quaenam jura habeant; c) et quibusnam teneantur obligationibus.

#### ARTICULUS I.

# De Vicariis Apostolicis.

111. — I) Notio. — Sensu proprio sunt Vicarii Apostolici episcopi vel sacerdotes qui nomine Rom. Pontificis directe regunt territoria missionum nondum in dioeceses erecta (cf. c. 293, § 1). In hoc igitur maxime differunt Vicarii Apostolici ab episcopis, quia ultimi hi nomine proprio regunt populum sibi concreditum, dum Vicarii nomine Romani Pontificis, non autem proprio suo nomine fideles gubernant<sup>2</sup>.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Cf. Prümmer, q. 110. — <sup>2</sup> Cf. apud Cocchi, III, n. 225.

Nominantur *unice* a Sede Apostolica, et ad capiendam possessionem territorii respectivi litteras apostolicas ostendere debent sive per se sive per suum procuratorem ei qui actualiter vicariatum administrat (c. 309). Possunt autem Vicarii Apostolici esse episcopi vel simplices sacerdotes, ut apparet ex c. 294, §2

II) Jura. — Generale principium hoc est: Vicarii Apostolici iisdem juribus et facultatibus in suo territorio gaudent, quae in propriis dioecesibus competunt episcopis residentialibus, nisi quid Apostolica Sedes reservaverit (c. 294, § 1). Itaque habendi sunt proprie Ordinarii loci, ut explicite adhuc c. 198, § 1 id declarat; nequeunt tamen sibi constituere Vicarium Generalem, sed tantum Vicarium delegatum, qui non efficit unam moralem personam cum Ordinario 1.

In specie distinguere possumus inter jura quoad jurisdictionem ac ordinem, et jura mere honorifica.

Quoad priora, dicere debemus cum Veermersch-Creusen (I, n. 303) eorum jurisdictionem esse ordinariam sed vicariam ; vereque episcopalem. Attamen jus non habent ut eorum nomina in Canone Missae recenseantur, ut constat ex declaratione S. C. R. (8 Martii 1919). Quamvis forte charactere episcopali careant, possunt juxta c. 294, § 2, intra sui territorii fines, omnes benedictiones episcopis reservatas, una pontificali excepta, impertiri, calices, patenas et altaria portatilia cum sacris oleis ab episcopo benedictis consecrare, indulgentias 50 dierum concedere, confirmationem, primam tonsuram et ordines minores conferre, durante eorum munere. Missionarii omnes, etsi regulares sint et exempti, non solum patentes suas litteras exhibere debebunt Vicariis Apostolicis (c. 295) et licentiam petere sacri ministerii exercendi (id. § 2) verum etiam, qua missionarii, ipsi omnino subjiciuntur jurisdictioni, visitationi et correctioni Vicarii Apostolici in iis quae pertinent ad missionum regimen, curam animarum, Sacramentorum administrationem, scholarum directionem, oblationes intuitu missionis factas, implementum piarum voluntatum in favorem missionis. Qua religiosi, suis tantum Superioribus religiosis subduntur ad normam sacrorum canonum; in casu vero conflictus inter mandatum Vicarii Apostolici et mandatum Superioris religiosi, prius praevalere debet, modo de iis agatur quae pertinent ad regimen missionis et ad curam animarum (c. 296). Deficiente clero saeculari, cogi possunt relígiosi ad curam animarum, audito Superiore (c. 297).

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Acta A. S. vol. 12, p. 120; [Vermeersch, Periodica de re canonica, 1 Nov. 1920, p. (25); Cocchi, l. c., n. 226, Scholion II.

Quod honores spectat, gaudent Vicarii Apostolici episcopali charactere insigniti omnibus privilegiis episcoporum; qui tali charactere carent, insignibus gaudent ac privilegiis Protonotariorum Apostolicorum de numero participantium, juxta motu proprio Pii X: Inter multiplices 1.

- III) Obligationes. Fere omnes habent obligationes episcoporum residentialium, praesertim vero :
- a) Tenentur visitare Sacra Limina, saltem decimo quoque anno; singulis vero quinquenniis, plenissimam facere tenentur relationem de statu sui territorii. Imo, quotannis mittere tenentur ad S. Sedem elenchum seu numerum conversorum baptizatorum, etc. (c. 300, § 2).
- b) Tenentur ad legem residentiae (c. 301, § 1), ad visitationem regionis sibi concreditae (id. § 2).
- c) Tenentur habere « consilium » loco capituli, quod constituatur e 3 antiquioribus et prudentioribus missionariis, quorum sententiam etiam exquirant (c. 302).
- d) Quotannis quasi-synodum congregent missionariorum saltem praecipuorum (c. 303).
- e) Legibus quae de archivo, de Conciliis plenariis et provincialibus, etc., praescribuntur, habita locorum personarumque ratione, aeque tenentur (c. 304).
- f) Applicare debent sacrificium Missae pro populo his saltem festis: Nativitatis Domini, Epiphaniae, Paschatis, Ascensionis, Pentecostes, SS. Corporis Christi, Immaculatae Conceptionis et Assumptionis B. M. Virg., S. Joseph, SS. Petri et Pauli, Omnium Sanctorum (c. 306).

Speciali modo ipsis prohibetur quominus, inconsulta S. Sede et excluso casu publici scandali, removeant missionarios, eos transferant aut expellant quoquo modo (307).

Statim a capta possessione territorii institui debet ab ipsis *Pro-vicarius*, nisi datus fuerit Coadjutor cum futura successione. Vivente Vicario, nullam habebit Pro-vicarius potestatem; sed ipso deficiente, totum debet Pro-vicarius assumere *regimen* et in hoc munere permanere, donec a S. Sede aliter fuerit provisum (c. 309).

<sup>!</sup> Diei 21 Februarii 1905. Vide Acta S. Sedis, vol. 37 (p. 493) ; confer quoque Cocchi, III, n. 226, Scholion I, ubi haec privilegia enumerantur, de quibus capite sequenti agemus.

# ARTICULUS II. De Praefectis Apostolicis.

112. — Praefecti Apostolici ii dicuntur qui a S. Sede per decretum seu patentes litteras S. Congregat. de Propag. Fide mittuntur in territoria nondum tam bene organizata, quam sunt vicariatus Apostolici de quibus supra dicebamus. Talium regionum regimen suscipiunt Praefecti Apostolici cum iisdem prorsus facultatibus, juribus et obligationibus quae Vicariis Apostolicis propria sunt. Ipsi quoque statim constituere debent « Pro-praefectum », qui post eos auctoritate potiatur in territorio.

Itaque in locis paganorum primum erigi solet praefectura aliqua apostolica, et tunc tantum fit Vicariatus cum res satis prosperae evasissent. Jurisdictio autem et honores Praefectis debiti non differunt ab iis quibus pollent Vicarii Apostolici. Attamen, ut bene notat Prümmer (q. 110), Praefectus Apostolicus caret ordinarie charactere episcopali, econtra Vicarius Apostolicus solet titularis esse episcopus.

Si forte contingat ut nemo sive a titulari Praefecto (et idem valet quoad Vicarium Apostolicum) sive a pro-titulari fuerit designatus uti administrator post mortem, tunc senior in praefectura (vel vicariatu) censetur delegatus a S. Sede ad assumendum regimen, et inter plures aeque seniores, antiquior sacerdotio (c. 309, § 4). Quamprimum autem debet S. Sedes certior fieri, ut modo stabili provideatur praefecturae (aut vicariatuí).

Notandum est adhuc Praefectos Apostolicos non teneri obligatione visi-

tandi S. Limina (cf. can. 299).

#### ARTICULUS III.

# De Administratoribus Apostolicis.

113. — Administrator Apostolicus est vir ecclesiasticus plerumque dignitate *episcopali* decoratus, qui jubente Papa, ob graves et speciales causas, alicujus *dioecesis canonice erectae* regimen suscipit sive in perpetuum sive ad tempus (c. 312).

Administrator potest constitui sede vel plena vel vacante. In primo casu, init canonicam possessionem administrationis, ostendendo litteras suae nominationis tum Episcopo, si sit mentis compos et in dioecesi versetur, tum etiam Capitulo, ad normam canonum. Si sedes vacet, vel si Episcopus non sit sui compos, aut non moretur in ipsa dioecesi, Administrator possessionem sumit ad instar alicujus episcopi (c. 313).

Jura autem et obligationes ejus ex litteris desumuntur quibus deputatur. In genere tamen haec valebunt, nisi expresse aliud caveatur:

- a) Qui est Administrator in *perpetuum*, gaudet iisdem juribus ac tenetur iisdem obligationibus ac episcopus residentialis (c. 315, § 1).
- b) Qui nonnisi ad tempus est Administrator, eadem jura ac officia habet ac Vicarius Capitularis; attamen, sede plena, potest etiam dioecesim visitare ad tramitem juris, nec tenetur obligatione applicandae Missae pro populo, quae Episcopum gravat. Imo, sede plena, jurisdictio Episcopi ejusque Vicarii Generalis suspenditur. Non tamen causis se immiscere debet Episcopum ipsum spectantibus, neque in Vicarium ejus Generalem ullo modo animadvertere ob acta praeteritae administrationis (c. 316).
- c) Eadem privilegia honorifica habet Administrator ac Vicarius vel Praefectus Apostolicus (confer supra). Igitur si charactere episcopali insigniatur, honoribus fruitur alicujus titularis episcopi; si hoc charactere careat, habet privilegia Protonctariorum Apost. de numero participantium. Episcopo demum qui, ad aliam sedem translatus, prioris retinet administrationem, in hac omnia quoque episcoporum residentialium honorifica privilegia competunt. Tunc etiam sufficit ut ipse unam pro populo applicet Missam.
- d) Cessat jurisdictio Administratoris Apostolici, cum Episcopus dioecesis vacantis possessionem rite ceperit; non vero cessat obitu Papae vel Episcopi (c. 318).

## CAPUT VII

## De Praelatis inferioribus.

114. — Dantur Praelati inferiores cum jurisdictione in foro externo, de quibus proprie hoc loco (c. 319) agit Codex; sunt etiam Praelati sine jurisdictionis potestate, et hi maxime veniunt sub nomine « Protonotariorum Apostolicorum vel Praelatorum Domesticorum » et sic porro. Itaque de utraque classe breviter hic sermonem instituimus.

#### ARTICULUS I. 1 No. 1 1 1 1

# Praelati inferiores cum jurisdictione.

Ordo dicendorum. — Primo trademus notionem et originem historicam; deinde varias referemus species; tandem agemus de juribus et officiis eorum.

I) Notio et origo. — Praelati inferiores, qui praelatis majoribus vi verborum opponuntur, dicuntur clerici per se ordinis episcopalis expertes, de jure tamen ordinariam et quasi-episcopalem exercentes jurisdictionem nomine proprio in ecclesias et personas sibi subjectas. Hi Praelati necesserio erunt aliquo saltem gradu exempti a potestate ordinaria episcoporum, solique Sedi Apostolicae Sedi subjecti, ut bene notat Wernz (II, n. 815).

Jamvero olim talis exemptio non existebat; solummodo a sexto saeculo coeperunt aliqui Abbates monachorum eximi vel in temporalibus vel in spiritualibus a jurisdictione episcoporum, et paulatim exercuerunt quamdam potestatem extra muros monasterii in clerum et in populum. Romani Pontifices deinde expressa tribuerunt privilegia exemptionis tum Abbatibus monachorum tum quibusdam Praelatis saecularibus; tempore autem Tridentini Concilii exemptiones istae non parum fuerunt reductae. Certum remanet eas utilitate əliqua minime carere. Ideo novus Codex prudenter firmavit has exemptiones, ac definivit Abbates vel Praelatos nullius (scil. dioecesis) esse Praelatos qui praesint territorio proprio separato ab omni dioecesi, cum clero et populo (c. 319, § 1). Nota tamen plures alios Abbates et Praelatos recenseri inter eos qui vocantur « Praelati inferiores », quamvis Codex hoc loco de Abbatibus ac Praelatis nullius tantum agat. Qua de causa variae species indicandae sunt horum praelatorum exemptorum.

II) Species. — Juxta varios gradus exemptionis dantur variae quoque species praelatorum exemptorum. Jamvero exemptio esse potest vel passiva, ut aiunt, vel activa simpliciter, vel activa et plena <sup>1</sup>. Praelati autem qui exemptione mere passiva donantur, constituunt speciem infimam; habent enim jurisdictionem propriam in certum tantum genus personarum intra septa alicujus ecclesiae vel monasterii, non vero in clerum et populum extra illa septa degentes. Ad hanc speciem pertinent generatim Superiores Generales Religionum exemptarum, Abbates Regularium et etiam pauci quidam praelati saeculares <sup>2</sup>. Qui habent exemptionem activam, ita ut jurisdictionem quasi-episcopalem exerceant in populum sui territorii, sed quorum territorium includitur in dioecesi alicujus

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Cf. Wernz, II, n. 815, III; Aichner-Friedle, § 120; Bargilliat, ed. 25, I, n. 715; Cocchi, III, n. 235, etc. — <sup>2</sup> Cocchi, l. c. p. 162.

episcopi, dicuntur Praelati speciei intermediae et donantur exemptione activa partiali. Non proprie vocari possunt Abbates vel Praelati nullius, quia locus ubi degunt non est vere avulsus nec separatus a dioecesi.De his nihil statuit novus Codex. Tandem datur species suprema praelatorum, qui nempe proprium habent territorium separatum a dioecesi cujusvis episcopi, ibique jurisdictionem exercent independenter ab alio Ordinario ac proprio nomine sive in clerum sive in populum adjacentem. Hi fruuntur privilegio exemptionis activae totalis et proprie vocantur: Praelati nullius, quia nullius sunt dioecesis. Sapienter tamen etiam de quibusdam Praelatis supremae speciei statuit Codex (c. 319, § 2): « Abbatia vel Praelatura nullius, tribus saltem paroeciis non constans, singulari jure regitur, nec eisdem applicantur quae canones statuunt de abbatiis vel praelaturis nullius. » Exemplum sit Abbas saecularis mitratus Montis Clarensis (Montichiari) cum una ecclesia paroeciali, in dioecesi Brixinensi 1.

III) De juribus et officiis Praelatorum. — Hic agimus tantum, praeeunte Codice (c. 320 sqq.), de Abbatibus vel Praelatis nullius, quorum territorium tribus saltem constat paroeciis. Porro in genere eorum nominatio ad Papam quidem pertinet; intacta tamen remanent omnia jura electionis vel praesentationis quae forte vigeant (c. 320).

His praemissis, statuitur principium ex Codice (c. 320, § 2; 323, § 1): « Assumendi ad abbatiam vel praelaturam nullius iisdem qualitatibus ornati esse debent, quas jus in episcopis requirit. — Easdem potestates ordinarias easdemque obligationes cum iisdem sanctionibus habent, quae competunt episcopis residentialibus in propria dioecesi. » Itaque ad Abbates et Praelatos nullius ea erunt applicanda quae mox dicemus circa jura et obligationes episcoporum. Hic tantum recensebimus id quod magis ipsis est proprium.

- a) Abbates vel Praelati nullius qui ex praescripto speciali sive Papae sive Constitutionum debent benedici, tenentur *intra* 3 *menses* a receptis litteris apostolicis benedictionem ab episcopo quem maluerint, accipere (c. 322, § 2).
- b) Si Abbas vel Praelatus nullius charactere episcopali non sit ornatus et benedictionem, si eam recipere debet, receperit, omnia jura habet quae competunt Vicariis et Praefectis Apostolicis juxta

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Plura exempla Abbatiae vel Praelaturae nullius vide apud Battandier (Annuaire, 1921, p. 378); Aichner-Friedle, p. 414, nota 5; Vermeersch-Creusen, I, n. 309; Cocchi, III, n. 235, etc.

ea quae superius exposuimus; praeterea potest quoque ecclesias et altaria immobilia consecrare, utitur in proprio territorio (non alibi) insignibus pontificalibus cum throno et baldachino et jure ibidem officia divina pontificali ritu celebrandi; crucem autem pectoralem, annulum cum gemma, ac pileolum violaceum potest etiam extra territorium deferre (c. 325).

c) Sede vacante, regimen devolvitur ad capitulum vel religiosum vel saeculare, quod intra octiduum debet deputare Vicarium Capitularem; hic regit abbatiam vel praelaturam usque ad novi Abbatis vel Praelati electionem (c. 327).

#### ARTICULUS II.

#### De Praelatis inferioribus honoris causa.

115. — Praelati proprie in jure dicuntur, ait ipse Codex (c. 110), clerici sive saeculares sive religiosi qui jurisdictionem ordinariam in foro externo obtinent. Jamvero saepe saepius a Sede Apostolica Praelati titulo, honoris causa, etiam plures clerici donati sunt sine ulla jurisdictione. Plerumque vocantur: Protonotarii Apostolici vel Praelati Domestici.

Juxta Pium P. VII (Const. Cum innumeri, an. 1818), originem ducunt a S. Clemente Papa I, qui viros insignes adhibuit ad conscribenda acta martyrum, hosque notarios habuit; deinde vero ipsi Protonotarii sunt vocati. Cessantibus persecutionibus contra Ecclesiam Dei, non inde tamen Protonotariorum munus est sublatum; atvero variae eorum species distinctae sunt, de quibus nunc agemus.

- I) Species Protonotariorum. Quatuor Protonotariorum habeantur ordines, ait Pius P. X in suo Motu Proprio: Inter multiplices, diei 21 Februarii 1905: a) Protonotarii Apostolici de numero participantium septem, qui Collegium privative constituunt : b) Protonotarii Apostolici supranumerarii; c) Protonotarii Apostolici ad instar participantium; d) Protonotarii Apostolici titulares seu honorarii, qui sunt extra Urbem. Praeterea plures sunt alii clerici tum Romae tum extra Romam qui nonnullis privilegiis praelatorum propriis fruuntur, ut idem Papa sub fine sui Motus Proprii expresse declarat.
- II) Jura horum Praelatorum. Prima species maxime his gaudet honoribus (Inter multiplices, n. 3 sqq.):

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Cf. Acta Sanctae Sedis, vol. 37, pag. 511 sq.

- 1) Gestant habitum praelatitium in functionibus sacris, pianum vero quem vocant, extra illas.
- 2) Etiam in *privatis* Missis semper gestare poterunt annulum gemmatum et communi habitu incedentes, caligas et collare violacei coloris ac pileolum ejusdem coloris (n. 4, 17).
- 3) Insignibus pontificalibus utuntur in Missis lectis, et etiam cruce pectorali in functionibus pontificalibus eaque aurea; deferunt mitram ex tela aurea, quae cum simplici potest alternari in celebrandis pontificalibus <sup>1</sup>.
- 4) Titulo praelati (Monsignore) gaudent. Jure quoque fruuntur altaris portatilis, et omnes qui eorum Missam audiunt, satisfaciunt praecepto ecclesiastico, etc. Semper tamen ipsis inhibetur usus throni, pastoralis baculi et cappae, item septimi candelabri super altari et plurium Diaconorum assistentia; etc. (n. 6 sqq.).

Secunda species ordinem constituit cui nemo tanquam privatus aggregari potest. Constat praesertim ex canonicis Basilicarum Lateranensis, Vaticanae et Liberianae; quaedam capitula illustria extra Urbem ex concessione apostolica eo quoque honore fruuntur. Habitum praelatitium gestare valent coloris violacci, in sacris functionibus, id est celigas, collare, talarem vestem cum cauda nunquam tamen explicanda, neque in ipsis Pontificalibus celebrandis; sericam zonam cum duobus flocculis pariter sericis a laeva pendentibus, et Mantelletum supra Rochetum, etc. (Cf. n. 16 sq.).

Tertia species complectitur egregios illos viros ecclesiasticos quibus S. Pontifex hanc dignitatem contulit, et etiam plura insignia capitula quibus talis honor concessus fuerat; eo proinde fruuntur illi canonici, sed tantum collegialiter (n. 42). Fere omnium privilegiorum secundae speciei participes fiunt (n. 45 sqq.), cum restrictionibus quae enumerantur praesertim in numero 47 Motus proprii: « Inter multiplices. »

Quarta series est ea quae dicitur: Protonotariorum titularium seu honorariorum; vulgo etiam sub nomine « Illustrissimi » veniunt. Hi Praelati a Pio X (n. 63) sic definiuntur: « Sunt Praelati extra Urbem, qui tamen subjecti omnino manent locorum Ordinariis, Praelatorum Domus Pontificiae honoribus non gaudent, neque inter Summi Pontificis Familiares adnumerantur. » Porro hic titulus, quando alicui coetui collective a S. Sede confertur, v. gr.

alicui capitulo, censetur unicuique membro ejusdem capituli collatus. Imo, juxta n. 62 Motus Proprii Piani, qui munere aut Vicarii Generalis aut Vicarii Capitularis fungitur, Protonotarius erit titularis, perdurante hoc suo munere.

Horum privilegia sunt: a) possunt ubique extra Urbem, dummodo S. Pontifex eo loco non adsit, in sacris functionibus habitu uti praelatitio, nigri ex integro coloris, id est veste talari, etiam si lubeat, cum cauda (nunquam tamen explicanda), zona serica cum duobus flocculis a laeva pendentibus, rocheto, mantelleto et bireto, absque ulla horum omnino parte subsuto aut ornamento alterius coloris. — b) Super habitu quotidiano, occasione solemnis conventus, audientiae et similium, zonam tantum sericam nigram cum laciniis etiam nigris, gestare poterunt, cum pileo quoque chordula ac floccis nigris ornato (n. 67). — c) Nunquam ipsis conceditur (quod aliis speciebus etiam tertiae permittitur, n. 47), celebrare ritu pontificali ac uti mitra, quamvis simplici. — d) Nonnisi intra propriae dioecesis limites memoratis gaudent honoribus (n. 74).

- II) Praelati Urbani seu Domestici. Sunt clerici extra Urbem degentes, qui ex pura liberalitate S. Pontificis renuntiantur praelati per Breve Apostolicum, et etiam « Monsignori » vocantur. Uti possunt palmatoria in quacumque missa celebrata cum aliqua solemnitate; item in vesperis aliisque solemnibus functionibus. Praeterea habitum pianum <sup>1</sup> gestare queunt, biretum cum flocculo violaceo et vittam pilei ejusdem coloris (n. 78 et 79).
- III) Romani Pontificis familiares. De his expresse statuit Codex (c. 328): « Circa Romani Pontificis Familiares, sive praelati titulo gaudeant, sive non, standum privilegiis, regulis et traditionibus pontificiae Domus. » Tales enumerantur: Cubicularii Rom. Pontificis; Capellani a secretis; Capellani ad honorem et sic porro <sup>2</sup>.

## SECTIO II

# DE EPISCOPIS EORUMQUE CURIA ET VARIIS ADJUTORIBUS

Scriptores: Aug. Barbosa, Pastoralis sollicitudinis sive de officio et potestate Episcopi (tripartita descriptio, Lugduni); tractatus de canonicis et dignitatibus; de officio et potestate parochi (tripartita descriptio) cum animadversionibus et additamentis, auctore Ubaldo

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Habitus « pianus » sic describitur : « Uti poterunt... caligis et collari violacei coloris, veste talari nigra cum ocellis, globulis, torulo ac subsuto rubini coloris, serica zona violacea cum laciniis pariter sericis et violaceis, peramplo pallio talari item serico violaceo, non ondulato, absque subsuto aut ornamentis quibusvis alterius coloris, ac pileo nigro cum chordulis et sericis flocculis rubini coloris » (Inter multiplices, n. 17). — <sup>2</sup> Cf. Cocchi, III, n. 246.

Giraldi, Romae; Repertorium: episcopus (p. 79 sqq.), canonicus (p. 23 sqq.), capitulum p. 26 sq.); Pirhing, jus canonicum, I, tit. 31, n. 38 sqq., de officio et potestate Episcopi, de officio et potestate Parochi (n. 139 sqq.); Leurenius, Vicarius Episcopalis seu Tractatus quaternarius per quaestiones et responsa, Coloniae Agrippinae; L. Ferraris, prompta biblioth. Episcopus, capitulum, canonicatus, Vicarius capitularis, Parochus, Capellanus; Pacis Jordani Elucubrationes, I. I. tit. I sqq., de requisitis ad Episcopi creationem, etc.; L. Thomassin, Ancienne et Nouvelle Discipline de l'Église, t. I., I., c. 50 sqq.; I. II, c. 26 sq.; Bouix, Tractatus le episcopo, 2 vol.; de capitulis; de parocho; Phillirs, VII, § 353 sqq.; Wernz, II, n. 730 sqq.; Scherer, I. § 89 sqq.; D. Craisson, I. de episcopis, n. 854 sqq.; II, de capitulis, n. 2150 sqq.; de parochis et vicariis, n. 1287 sqq.: M. Vecchiotti, Instit. canonicae, 17 cd. I., § 51 sqq.; Grandclaude, I, tit. 28, 31, s. IV; Huguenin-Marc, n. 406 sqq.; M. Bargilliat, Praelectiones, I, n. 586 sqq.; II, n. 799 sqq.; Aichner-Friedle, § 115 sqq.; Heiner I p. 271 sqq.; Vermeersch-Creusen, Summa, n. 124 sqq.; Epitome, I, n. 313 sqq.; Prümmer, q. 118 sqq.; Dr. Haring, § 86 sqq.; Sagmüller, II, § 33 sqq.; Elat, II, p. 285 sqq.; F. Cl. Bouuaert, selecta capita, n. 146 sqq.; De Brabandère, I, n. 306 sqq.; Laurentius, § 51 sqq.; Cocchi, III, n. 247 sqq.; Dr. Schneider, die bischöflichen Domkapitel: Monseigneur Affre, Traité de l'administration temporelle des paroisses, 6 éd.; Abbé Dieulin, le Guide des curés, Nancy; L. H. Krich, Hantbuch des Verwaltung des kath. Pfarramtes, 2 Auflage, Kempten; M. Bargilliat, Droits et devoirs des curés et des vicaires paroissiaux, 7 éd., Paris, 1919.

Dictionnaire de Théols, v. évêques ; Dictionnaire Apol., v. évêques ; Diction. d'Archéol.

et Lit., v. chanoines, chapitres : Kirchenlexikon: Bischof, Pfarrer, Kaplan. etc.

Quemadmodum Romanus Pontifex suam habet specialem Curiam, suos Consiliarios et Adjutores in regenda universali Ecclesia, ita etiam episcopus in gubernanda sua dioecesi assistitur tum a sua curia, tum a consilio canonicorum, tum a variis cooperatoribus extra curiam positis, praesertim vero a parochis. Jamvero sive sedes episcopalis sit plena, ut aiunt, sive sit impedita, sive demum vacua fuerit, non desunt adjutores qui etiam suppleant episcopum forte deficientem.

Itaque ut in rebus dicendis perviam stabiliamus ac ordinatam quasi semitam, tractabimus primum de ipsa persona *episcopi*, deinde de ejus *curia*, postea de *capitulo* (sede vel plena vel vacante), tandem de ceteris episcopi *adjutoribus extra curiam* dioecesanam. In secunda igitur sectione capita recensentur septem, nimirum:

- 1) De episcopis.
- 2) De curia episcopali et de Vicario Generali.
- 3) De capitulo et Vicario Capitulari.
- 4) De vicariis foraneis.
- 5) De parochis.
- 6) De vicariis paroecialibus.
- 7) De rectoribus ecclesiarum et capellanis.

Cum nonnunquam contingit ut in quibusdam dioecesibus nondum instituta sint capitula, ideo Codex in eorum locum « consultores dioecesanos » suffecit, ut videre est capite sexto in Libro hoc secundo (c. 423 sqq). De his tamen agemus simul cum « capitulis », cum idem sit eorum munus.

#### CAPUT I

# De episcopis.

116. — Jam S. Paulus alloquens in civitate Mileti majores natu Ecclesiae (Act. Apost., 20, 17), haec gravissima de sublimi munere episcoporum testatus erat : « Attendite, ait, vobis et universo gregi, in quo vos Spiritus Sanctus posuit Episcopos regere Ecclesiam Dei, quam acquisivit sanguine suo (v. 28). » Itaque episcopi etiam hodiedum a Summo Pontifice : venerabiles Fratres vocantur, eorumque ordo supremus existit et jurisdictione donantur ordinaria in concreditum sibi gregem christifidelium. Sunt autem vel residentiales vel titulares ; dantur quoque episcopi cooperatores et auxiliares, de quibus singulis dicemus.

# En igitur divisio hujus capitis:

- A) De notione, origine et acquisitione episcopatus.
- B) De dotibus requisitis ad munus episcopi assumendum, de institutione et consecratione episcoporum.
  - C) De potestate episcopi.
  - D) De officiis episcopi.
  - E) De honoribus ipsi debitis.
  - F) De episcopis titularibus, coadjutoribus et auxiliaribus.

Statim hic licebit animadvertere, plura occurrere in hoc capite de episcopo, quae postea fusius exponentur in  $Libro\ tertio$ : de rebus; itaque brevitati pro viribus indulgebimus.

### ARTICULUS I.

## De natura, origine et adeptione episcopatus.

117. — Circa naturam episcopatus in genere haec perpulchre scripsit Leo P. XIII, in sua encyclica: Sapientiae christianae: « Christianae rei administratio, proxime et secundum Pontificem Romanum ad episcopos pertinet, qui scilicet quanquam pontificalis fastigium potestatis non attingunt, sunt tamen in ecclesiastica hierarchia veri principes, cumque singulas ecclesias singuli administrent, sunt quasi principales artifices in aedificio spirituali » ¹. Deinde in alia encyclica idem Pontifex strenuissime affirmavit,

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Haec ultima verba a D. Thoma sunt mutuata (Quodlib. I, a. 14). Cf. Bargilliat, I, p. 414.

episcopos esse veros et ordinarios pastores, non tantum vicarios Papae, remque ita evolvit (encycl. Cum multa sint, 8 Dec. 1882): « Sicut Romanus Pontifex totius est Ecclesiae magister et princeps, ita Episcopi rectores et capita sunt Ecclesiarum quas rite singuli ad gerendum acceperunt... Participes enim sunt sacrae potestatis, quam Christus Dominus a Patre acceptam Ecclesiae suae reliquit. » Divina itaque ordinatione sunt episcopi instituti, necessario ad ecclesiasticam pertinent hierarchiam, ita quidem ut non posset Papa per vicarios totam regere Ecclesiam, simplicibusque sacerdotibus superiores existunt potestate tum ordinis tum jurisdictionis.

Venit autem γοχ: « episcopus » a nomine graeco ἐπί-σχοπος, quod significat: inspector vel etiam speculator. Verbum: ἐπι-σχοπέω, idem sonat ac « intendere in aliquod, aliquid inspicere, examini subjicere, speculari ». Potius praefatus titulus est « operis quam honoris », ut notat Cocchi (III, n. 247) citans etiam Decretum Gratiani et verba S. Augustini ¹. Nonnullis aliis nominibus vel olim vel hodiedum insigniti sunt episcopi, praesertim vero « presbyteri » vocati sunt, aut « apostoli, praesules, antistites, principes, pastores, Ordinarii » et sic porro. Primis temporibus etiam titulo generali: praepositi designabantur, ut cum Wernz (II, n. 730) eruimus e textu S. Pauli ad Hebraeos (XI, v. 17): « Obedite praepositis vestris »; revera enim praepositi erant ecclesiae.

- I) Definitio. Episcopi definiri possunt his verbis quae ex Wernz praesertim desumuntur: Sunt praelati ecclesiastici qui plenitudine sacerdotii novi testamenti gaudent, et quibus insuper vi muneris a Christo in genere instituti jurisdictio competit ad regendam aliquam portionem gregis dominici (II, n. 730, II). Melius adhuc cum novo Codice juris (c. 329, § 1) episcopos designare possumus tanquam «Apostolorum successores», qui ex divina institutione peculiaribus ecclesiis praeficiuntur; has vero ecclesias cum potestate ordinaria regunt sub auctoritate Romani Pontificis. Porro in hac episcoporum descriptione non tantum eorum manifestatur natura, verum etiam indicatur origo ac insinuatur relatio potestatis eorum ad potestatem pontificiam.
  - II) Origo. Episcopi vere successores sunt Apostolorum, quam-

<sup>\*</sup> Gratianus (c. 11, c. VIII, q. 1) refert verba D. Augustini : « Episcopatus nomen est operis non honoris. Episcopos enim latine superinten lentes possumus dicere, ut intelligat non se esse Episcopum qui praeesse dilexerit, non prodesse. »

vis non omnium ipsorum participes facti sint praerogativarum 1, nec jurisdictionem habeant tam extensam. Distinguere enim oportet in Apostolis potestatem aliquam extraordinariam, quae vocatur potestas apostolatus et quae ipsis tantum propria fuit, quin transiret in eorum successores; v. gr. facultate pollebant sine ulla loci limitatione fundandi ecclesias, praedicandi veram fidem, instituendi alios episcopos et sic porro. Potestas vero episcopatus in eo consistebat ut Apostoli etiam cum plena potestate regerent ecclesias particulares; in hanc vero potestatem successerunt episcopi. Horum igitur potestas coarctatur intra fines specialis alicujus ecclesiae sibi assignatae. Vere tamen ipsi dicendi sunt successores Apostolorum, nam Decreto: Lamentabili 2 damnata est sequens propositio: « Seniores qui in christianorum coetibus invigilandi munere fungebantur, instituti sunt ab Apostolis presbyteri aut episcopi ad providendum necessariae crescentium communitatum ordinationi, non proprie ad perpetuandam missionem et potestatem Apostolicam. »

Omnes vero catholici viri concedunt potestatem episcoporum in genere fuisse a Christo Domino institutam ; exstant enim validissima testimonia tum Sacrarum Scripturarum tum Conciliorum Oecumenicorum ad fulciendam hanc veritatem, quam corroborat etiam Codex (canone citato): « Atque ex divina institutione peculiaribus ecclesiis praeficiuntur quas cum potestate ordinaria regunt. » Acriter vero tempore Concilii Tridentini et postea inter theologos disputatum est, utrum jurisdictio singulorum episcoporum immediate a Christo, an mediate tantum ab Ipso et immediate a Papa proveniret. Pro hac ultima sententia quae probabilior habetur, citantur S. Thomas, S. Bonaventura, S. Antoninus, Barbosa, Fagnanus, Benedictus XIV et innumeri alii doctissimi viri ; eam cl. Pirhing (L. I, t. 31, n. 39) « verissimam et hodie communem theologorum et canonistarum » vocat multisque rationibus comprobat. Attamen etiam plures catholici viri contrariam sententiam amplexi sunt, ut Petrus Soto, Vasquez, Alphonsus de Castro et alii 3.

Itaque cum Aichner-Friedle (§ 115), qui citat Devoti (I, t. 3, n. 3), sic originem describinus dioecesium: Apostoli in universum missi sunt orbem ad praedicandum Evangelium Christi; aucto vero fidelium numero, divisionem christianitatum in districtus instituerunt quam pro recto ecclesiae regimine necessariam existimarunt. Itaque non jure divino, sed mere humano, quamvis pervetusto et apostolico, factum est ut singulis quibusque episcopis specialis quidam districtus assignaretur, qui dioecesis quoque appellabatur et cui sollicitudinem suam pastoralem impendebant. Haec igitur particularis jurisdictio quam vi muneris singuli episcopi in respectivas suas dioeceses exercent, non immediate a Deo provenit, sed a Romano Pontifice tanguam ex causa proxima est derivanda.

 $<sup>^3</sup>$  Cf. Wernz, II, n. 731; Vermeersch-Creusen, I, n. 314, —  $^2$  AS. Officio in forma speciali editum die 4 Julii 1907. —  $^3$  Cf. de hac quaestione etiam Wernz (II, n. 737) et Aichner-Friedle (§ 115), qui refutant distinctionem Bolgeni (l'episcopato, I, n. 23, 95) inter jurisdictionem universalem episcoporum (pro tota ecclesia) et particularem (pro dioecesi).

Nullum dubium exoriri potest circa potestatem quam habet ipse S. Pontifex conferendi jurisdictionem episcopalem; reservationibus, exemptionibus et restrictionibus eam quoque limitare potest in aliquibus, salva ipsa natura episcopatus. Romanus enim Pontifex, ut constat apud omnes <sup>1</sup>, supremam et plenam, ordinariam et immediatam habet jurisdictionem in omnes fideles totius orbis terrarum. Rectissime igitur definitioni episcoporum canone 329, § 1, haec verba adduntur: sub auctoritate Romani Pontificis; nequaquam quippe in propria sua dioecesi id potest episcopus quod Papa in universa ecclesia, quia coarctatur episcopi potestas in sua dioecesi ex multiplici capite propter auctoritatem S. Pontificis.

III) De consecutione episcopatus. — Plena adeptio potestatis episcopalis pluribus quidem actibus constat, de quibus paulatim agemus. Hic inquirimus de iis praesertim quae se referunt ad meram personae designationem. Jam vero historiam si consulamus, de facili perspiciemus quanta varietas in nominandis episcopis decursu saeculorum invaluerit.

Primis enim temporibus, teste S. Clemente 2, eximii quidam viri, consentiente universa ecclesia, delegerunt candidatos ad episcopatum. Saeculo autem secundo et tertio, eorum loco idipsum praestiterunt episcopi comprovinciales, concurrentibus presbyterio et populo ecclesiae vacantis. Saeculo quarto a Concilio Nicaeno I (an. 325) statutum est, designationem seu electionem episcopi pertinere ad solos episcopos provinciae, confirmationem autem ad Metropolitanum ejusdem provinciae. Itaque a saeculo quarto videtur omnis interventio multitudinis seu plebis in eligendo episcopo exclusa 3. Tempore medii aevi non raro a principibus saecularibus per traditionem baculi et annuli (investituram) concedebatur episcopatus, non sine labe simoniae, ut conquestum est. Itaque a Concilio Lateranensi II, anno 1139 decretum est, ut episcoporum electio libere pertineret ad capitula ecclesiae cathedralis, excluso populo. Id jus authenticis collectionibus legum sub Gregorio IX et Bonifacio VIII sancitum fuit ; quare saepissime vocatur : jus Decretalium. Postea evenerunt Concordata, quibus gubernio civili non semel jus delatum est praesentationis vel nominationis ad sedes episcopales. Nonnunquam etiám Papae institutio episcopi reservata est tota.

Disciplina nunc vigens ea est quam describit Codex juris canone 329, § 2 : « Eos (episcopos) libere nominat Romanus Pontifex. » Itaque designatio seu canonica vocatio idoneae personae ad ecclesiam aliquam vacantem de jure pertinet ad S. Pontificem. Attamen privilegia et jura aliis quaesita in suo vigore remanent, juxta c. 4 et ut videmus quoque ex ipso c. 329, § 3, quia statim additur:

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Vide quae diximus de Papa, sectione praeced. — <sup>2</sup> Vide Funk, opera Patrum Apost. p. 116, nota 2, quem citat Wernz, II, n. 740. — <sup>3</sup> Id valet aliqua saltem ratione concludi juxta Wernz (l. c. n. 742) ex canone 13 Synodi Laodicenae (anno circiter 381).

- « Si cui collegio concessum sit jus eligendi Episcopum, servetur praescriptum can. 321 (circa modum electionis). » Porro quatuor sunt modi quibus in ecclesia occidentali instituitur episcopus ; quibus particulares usus addendi sunt in variis regionibus 1:
- 1) Libere nominat S. Pontifex, postquam informationes necessarias acceperit; idque fit in Italia, in Gallia post suppressum concordatum, in Mexico et aliis regionibus, v. g. pro dioecesi Luxemburgensi et sic porro.
- 2) Eligit aliquem virum idoneum capitulum cathedrale. Hoc maxime evenit in compluribus Germaniae dioecesibus, in Helvetia et aliquibus Austriae dioecesibus, v. gr. Salisburgi.
- 3) Praesentatur candidatus idoneus a principe regionis aut a gubernio, sive habeatur speciale privilegium sive per concordatum id sit statutum; ex. gr. in Hispania, in Bavaria.
- 4) Tres candidatos commendat coetus episcoporum comprovincialium, sive solus sive una cum aliis insignibus viris ecclesiasticis, ut est consuetudo in Anglia, in America Septentrionali, in Hibernia et aliis in locis. Non tenetur Romanus Pontifex unum ex designatis instituere; jus enim strictum nulli acquiritur. Attamen sine gravi causa candidatos non rejicit, praesertim si praecesserit canonica electio sensu proprio, quia tunc electus habet jus ad rem.

Hucusque egimus de designatione personae, qua primus habetur actus in instituendis episcopis; nunc autem inquiremus circa dotes eorum qui promovendi sunt ad episcopatum et de aliis actibus quibus perficitur creatio episcopi.

# ARTICULUS II.

# De qualitatibus episcoporum, de eorum promotione et consecratione.

- 118. Ordo dicendorum: primo agemus de dotibus requisitis in episcopo; deinde de collatione muneris episcopalis quae perficitur praeconizatione et canonica sedis possessione, tandem de consecratione episcopi.
- I) De qualitatibus requisitis in episcopis. Ab ipso Codice juris quinque dotes enumerantur, quibus pollere debebunt candidati ad episcopatum. De his singulis dicemus:
- a) Quoad natalia, debet candidatus ad episcopatum esse ex matrimonio legitimo (quamvis forte parentum infidelium), nec

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Sic in Austria constituuntur episcopi Secovensis et Lavantinus ab ipso Archiepiscopo Salisburgensi, etc. Cf. Prümmer, q. 1419, nota 3.

sufficit subsequens legitimatio aut dispensatio obtenta pro sacra ordinatione; honestas enim natalium, ut dicitur, decorem confert gradui 1.

- b) Quoad aetatem, requiruntur triginta anni completi, ut id jamdudum in Ecclesia viguit, quia maturitas aetatis non infra 30 annos habetur, juxta modum loquendi ecclesiasticum.
- c) Quoad ordinationem sacram, exigitur ut a quinquennio saltem in sacro presbyteratus ordine sit constitutus; dum ad normam Tridentini (sess. XXII, c. 2 de ref.) antea solum requirebatur ut esset a 6 mensibus ordini alicui majori initiatus.
- d) Quoad vitae sanctitatem, oportet ut ejus sint boni mores, pietate fulgeat, animarum zelo, prudentia et omnibus aliis praeditus sit dotibus, quae ipsum aptum efficiant ad gubernandam dioeccesim cui destinatur.
  - e) Quoad scientiam requisitam, debet esse doctor vel saltem licentiatus S. Theologiae vel Juris Canonici in aliquo Instituto a S. Sede probato, aut saltem earumdem disciplinarum vere peritus; si pertineat ad Religionem aliquam, habere debebit a suis Superioribus majoribus vel similem titulum vel saltem veree peritiae testimonium. Addunt vero hoc loco plures auctores <sup>2</sup>: communior sententia inter doctores est scientiam juris magis esse pro episcopo necessariam quam scientia theologica; rationemque hanc afferunt, quia nempe sine peculiari scientia juris ecclesiastici nequit episcopus bene administrare suam dioecesim.

Judicium de *idoneitate* candidatorum ad Apostolicam Sedem *unice* pertinet, quamvis etiam electi, praesentati et quovis modo designati jam omnibus memoratis pollere debeant qualitatibus, priusquam confirmatio aut institutio a S. Sede exquiratur (c. 331, § 2 et 3).

II) De praeconizatione ac canonica sedis possessione. — Postquam aliquis fuerit electus in episcopum vel praesentatus aut designatus a gubernio civili, missionem canonicam necessario debet recipere, quam solus confert Rom. Pontifex. Porro perficitur missio canonica ipso actu liberae collationis cum acceptatione promovendi conjunctae, vel confirmatione electi aut nominati, si praecesserint electio, praesentatio vel alia designatio personae. Antequam candidati ad episcopatum recipiant missionem canonicam modo descriptam seu canonicam provisionem (uti dicunt), emittere debent fidei professionem coram delegato ab Apostolica Sede et quidem

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Cf. Blat, II, p. 291 sq.; Cocchi, III, n. 254. — <sup>2</sup> Prümmer, q. 420; Cocchi, n. 254, etc.

per se, non vero per procuratorem, sublata quavis consuctudine contraria (c. 1406, 1407 et 1408). Tenentur quoque praestare jusjurandum fidelitatis erga S. Sedem juxta formulam probatam.

Perficitur actus institutionis ipsa praeconizatione, quae est proclamatio novi episcopi a Papa in Consistorio facta <sup>1</sup>. In hac autem proclamatione coram Sacro Cardinəlium Collegio, expleto processu informativo et definitivo, vere et proprie consistere actum institutionis canonicae, asserit Perathoner <sup>2</sup>. Post praeconizationem expeditur bulla provisionis tum ad promotum, tum ad Metropolitam et ad clerum populumque cui novus praeficitur pastor. Tunc acquisitum est novo episcopo jus in re, ut aiunt, et vinculum spirituale existit peculiare inter ipsum et suam ecclesiam, quod dicitur spirituale conjugium, ratum in provisione et consummatum in consecratione.

Episcopus residentialis indiget praeterea ut canonice possessionem capiat suae sedis episcopalis; id quidem praestat, dum exhibet sive per se sive per procuratorem apostolicas litteras suae provisionis Capitulo ecclesiae cathedralis, praesente secretario Capituli vel cancellario Curiae, qui rem in acta referat (c. 334, § 3). Possessio illa canonica sedis suae ad quam tenetur episcopus, vocatur in jure: institutio corporalis dioecesis seu inthronizatio; et tunc statim incipit exercitium actuale et expeditum jurisdictionis episcopalis. Antea vero in regimen et administrationem dioecesis neque per se neque per alios, nec ullo sub titulo sese ingerere possunt episcopi promoti (c. 334, § 2). Itaque non titulum aliquem alium assumere queunt, puta Vicarii aut Oeconomi aut Administratoris, nisi jam ante electionem et promotionem munere hoc donati fuerint; tunc enim, juxta c. 334, § 2, haec officia etiam post designationem retinere et exercere possunt.

Inthronizatio alicujus episcopi, quamvis sit Cardinalis dioecesis alienae (lex enim non viget pro Cardinalibus episcopis suburbicariis), nequit ultra 4 menses a receptis apostolicis litteris differri.

III) De consecratione episcopi. — Usquedum novus episcopus consecrationem accipiat, non simpliciter Episcopus debet appellari, sed: episcopus electus. De jure autem requiritur, ut intra 3 menses a receptis apostolicis litteris consecrationem suscipiat, nisi legitimo impedimento prohibeatur (c. 333). In casu negligentiae, fructus beneficii episcopalis non facit suos, eosque fabricae ecclesiae cathe-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Vermeersch-Creusen, I, n. 316. — <sup>2</sup> Kurze Einführung in das neue kirchliche Gesetzbuch, I, § 14, p. 93, nota 3.

dralis applicare tenetur; si postea in eadem negligentia per alios 3 menses perstiterit, episcopatu privatus ipso jure manet (c. 2398).

Olim consecratio novi episcopi fieri solebat ab ipso *Metropolita*; nunc autem ex c. 953 reservatur *Romano Pontifici*, ita ut nulli episcopo liceat quemquam consecrare in episcopum, nisi prius constet de pontificio mandato. Itaque Consecrator ante omnia quaerit: « Habetis mandatum Apostolicum? » Qui *violat* praescriptum illud, ipso jure suspensus est, donec Sedes Apostolica dispensaverit, sive agatur de Consecratore, sive de Assistentibus, sive demum de ipso Consecrato (c. 2370).

Consecrationis autem ritus a tribus debet peragi episcopis, ut aperte declarat c. 954. Attamen ad validitatem unus episcopus Consecrator sufficit, imo ex indulto speciali S. Sedis is quoque ad liceitatem consecrationis satis habetur; addit enim ipse canon citatus: « Nisi hac super re a Sede Apostolica dispensatum fuerit. » Id satis constat etiam ex variis exemplis a tempore S. Gregorii Magni usque ad indultum Leonis XIII: Trans Oceanum (18 April. 1897) pro America Latina et Insulis Philippinis, quod a Pio P. X fuit denuo approbatum <sup>1</sup>. Si Consecrandus sit extra Urbem, mandatum Apostolicum ad eum mittitur, ut a quocumque catholico Antistite possit suscipere consecrationem; si vero in Urbe sit, eligere valebit unum ex cardinalibus episcopali charactere pollentem, vel unum ex Patriarchis majoribus Romae commorantem, vel tandem, iis deficientibus, quemcumque alium episcopum <sup>2</sup>.

Ad diem consecrationis quod spectat, certum remanet ex c. 4006, § 1, episcopalem consecrationem conferri debere intra Missarum solemnia, et quidem die tantum dominico vel natalitio Apostolorum. Hoc autem sensu stricto est intelligendum de Apostolis proprie dictis, ut expresse declaravit S. Congregatio Rituum (4 April. 1913; cf. Canoniste contemp., 1913, p. 351); quare festo S. Barnabae nequit episcopus consecrari. Dies tum electionis episcopi ad suam ecclesiam tum consecrationis quotannis debet recoli in Directorio dioecesano et inter Missae celebrationem ab omnibus etiam religiosis exemptis. Notandum tamen est, hunc electionis diem esse diem praeconizationis in Consistorio, non alium.

In consecratione vero accipit novus episcopus specialem gratiam ad munia sua rite obeunda, deinde plenitudinem quoque sacerdotii et omnem Ordinis potestatem 3.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Acta Apost. Sedis, vol. II, p. 217: Ex Audientia, diei 1 Januarii 1910. — <sup>2</sup> Vide apud Bargilliat, I, n. 604. Id desumitur ex Constit. Benedicti XIV: In postremo, diei 20 Octob. 1756; § 16.— <sup>3</sup> P. Herrmann (Instit. theol. dogmat. ed. 4, II, n. 1885) scribit: «An in episcopatu imprimatur specialis character a presbyterali charactere distinctus, disputatur. Qui episcopatum tenent tanquam Ordinem distinctum, ipsius etiam characterem tanquam distinctum tenent» (cf. etiam n. 1860).

#### ARTICULUS III.

## De potestate episcoporum.

119. — Duplex discernitur episcoporum potestas; una ipsis competit vi susceptae consecrationis directeque ad sacramentorum sacramentaliumve se refert confectionem et administrationem: vocatur potestas ordinis. Altera pertinet ad publicum regimen dioecesis ipsis concreditae, et nomen habet jurisdictionis ecclesiasticae. De utraque potestate episcoporum hic nobis est agendum; inde duplex paragraphus.

#### § 1. DE ORDINIS POTESTATE IN EPISCOPIS.

Distinguimus aliquam potestatem ordinis circa sacramenta, et aliquam potestatem ordinis circa sacramentalia ac functiones ecclesiasticas ad servitium divinum proxime spectantes.

I) De administratione sacramentorum. — Sub tali respectu perspiciuntur episcoporum jura duplicis esse generis : jura ordinis communia et jura ordinis propria seu pontificalia quae haud semel episcopis solis reservantur, saltem ex parte. Horum priora sunt ea quae ad episcopos aeque et ad presbyteros spectant, v. gr. celebratio s. sacrificii missae, administratio sacramenti baptismi et sic porro. Posteriora vero jura ita videntur ordini episcopali propria, ut nunquam vel raro simplici sacerdoti possint ac soleant tribui ; et ex his quaedam divina institutione ad episcopos pertinent, alia ecclesiastica tantum ordinatione. Porro potestas confirmandi et ordinandi de jure divino episcopis competit, nec haec eadem potestas ipsis est cum presbyteris communis. Definit enim Concilium Tridentinum (sess. XXIII, c. 7): « Si quis dixerit Episcopos non habere potestatem confirmandi et ordinandi ; vel eam quam habent illis esse cum presbyteris communem, anathema sit. » Ordines tamen minores et confirmatio possunt quoque de speciali aut generali delegatione Romani Pontificis a simplici sacerdote tanquam ministro extraordinario conferri; tali vero delegatione jus divinum non immutatur 1. Ex jure humano ecclesiastico episcopis reservantur aliqua conficienda quae proxime ad administrationem sacramentorum spectant, ut confectio chrismatis et olei

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Bargilliat, I, n. 590.

tum catechumenorum (pro collatione baptismi) tum infirmorum (pro sacramento extremae unctionis), tum confirmandorum (pro unctione chrismatis in confirmatione).

Haec autem animadvertit Aichner-Friedle in eam rem : « Et quidem, sic ipse ¹, memorata chrismatis confectio adeo pertinet ad episcopos, ut plerique auctores hoc jus ab apostolica origine derivent, atque sentiant, illud ne a Pontifice quidem simplici sacerdoti committi posse. Idcirco etiam confirmandi privilegium a Sede apostol. presbyteris concessum hanc legem adjunctam habere solet: Modo ipsi chrismate utantur ab episcopo benedicto » ².

II) Potestas episcopi circa sacramentalia et functiones sacras. — Inter sacramentalia speciali modo eminent consecrationes et benedictiones. Porro episcopis solis reservantur consecratio seu unctio regum et imperatorum ubi forte existit, consecratio sacrarum virginum quae adhuc perseverat in quibusdam monialium ordinibus, benedictio Abbatum et Abbatissarum et sic porro. Imo ex praescripto generali juris (c. 1147, § 1), consecrationes nemo qui charactere episcopali careat, valide peragere potest, nisi vel jure vel apostolico indulto id ei permittatur. Insuper monet novus Codex (c. 1147, § 2), etiam benedictiones quasdam episcopis reservari, quamvis de se ad benedictionem impertiendam quivis presbyter aestimetur competens.

Ex institutione ecclesiastica nonnullae etiam graviores functiones sacrae episcopis reservatae habentur, in quibus praesertim « pontificalia exercentur », ut est Ecclesiarum et Altarium dedicatio seu consecratio et alia id genus. In jure vero dicitur aliquis exercere pontificalia, quando sacras functiones peragit quae ex legibus liturgicis requirunt insignia pontificalia, id est baculum et mitram (c. 337, § 2).

Itaque ut recte animadvertit Vermeersch-Creusen (I, n. 321), exercere pontificalia non idem est ac pontificalibus uti. Plures enim, ut supra diximus de primis speciebus protonotariorum, pontificalibus uti poterunt, quin valeant exercere pontificalia; quia ad exercenda pontificalia praeter usum mitrae requiritur quoque pastoralis baculus, quo protonotariis uti non licebit.

## § 2. DE POTESTATE JURISDICTIONALI EPISCOPORUM.

120. — Principia generalia de potestate jurisdictionali episcoporum ab ipso Codice indicantur ; scilicet episcopi habendi sunt

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>§ 117, p. 403. — Bargilliat, n. 608, ait « valde probabile » esse S. Pontificem posse delegare simplicem sacerdotem ad benedicendum chrisma. P. Herrmann (n. 1562) vocat negantem sententiam « communiorem ». De necessitate praecepti requiritur ex Florentino (decret. pro Armenis).— <sup>2</sup> Sacra « olea » posse confici a sacerdote simplici ex delegatione S. Pontificis constat apud theologos (cf. P. Herrmann, II, n. 1834).

tanquam ordinarii et immediati pastores in dioecesibus sibi commissis (c. 334, § 1), et jus ipsis est gubernandi dioecesim tum in spiritualibus tum in temporalibus cum potestate legislativa, judiciaria et coactiva ad normam sacrorum canonum exercenda (c. 335, § 1).

Quoad formam jurisdictio episcopalis habetur tanquam legislativa, judiciaria et coactiva seu coercitiva; quoad objectum se extendit tum ad doctrinam (magisterium), tum ad regimen seu gubernationem, tum ad administrationem et sacrum cultum. Haec autem potestas est ordinaria et vi muneris episcopis competit; praeterea solet ipsis a S. Sede extraordinaria quaedam potestas delegari, quae saepe facultatibus habitualibus obtinetur 1.

Speciatim hic loquimur: a) de potestate legislativa episcoporum; b) de eorum potestate judiciaria; c) de potestate coactiva; d) de magisterio; e) de administratione dioecesis; f) de potestate episcopi quoad cultum.

## 1. De potestate legislativa.

Jus habet episcopus condendi leges pro territorio sibi subjecto, sive in ipsa synodo dioecesana, sive extra Synodum, dummodo non sint contra leges communes, sed tantummodo praeter jus commune. Potest quoque edicere statuta et imponere praecepta peculiaria, quibus subditi tenentur juxta formam specialem horum mandatorum (cf. can. 24).

Leges episcopales sunt leges particulares (c. 13 et 14), statimque a promulgatione obligare incipiunt, nisi aliud in ipsis caveatur. Attamen modus promulgationis arbitrio episcopi relinquitur. Plerumque in synodo dioecesana statuta et leges ab episcopo promulgantur vel etiam inseruntur in libello periodico officiali dioecesis ad instar « Commentarii officialis » Curiae Romanae.

Morte episcopi aut amissione officii episcopalis non cessant hae leges particulares; at successor in eis dispensare aut eas abolere poterit. Quamvis episcopus in suis propriis legibus semper possit dispensare, nihil tamen valet decernere contra jus commune nec in ipso dispensare, exceptis casibus quibusdam specialibus, ut suo loco vidimus (cf. de dispensatione a legibus et c. 81).

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Vermeersch-Creusen, I, n. 317. Haec potestas delegata maxime se refert ad jus dispensandi v. g. facultates quinquennales quae olim concedebantur (Aichner-Friedle, Appendix III, p. 15).

# 2. De potestate judiciaria episcopórum.

121. — Episcopus in sua dioecesi est judex ordinarius omnium causarum fori ecclesiastici, sive sint reales sive sint personales, sive temporales ecclesiae ut reditus seminarii, etc., sive spirituales ut absolutiones in foro sacramentali, reservationes et sic porro. Primae instantiae est judex, et potest ipse per se aut per alios hanc suam potestatem judiciariam exercere (c. 1572, § 1).

Quilibet autem episcopus tenetur officialem eligere cum potestate ordinaria judicandi, a Vicario Generali distinctum, excipe in parvis quibusdam dioecesibus. Officialis ille unum constituit tribunal cum episcopo; sed nequit judicare causas quas episcopus sibi reservat, et est amovibilis ad nutum episcopi. Vacante sede, a munere non cessat nec a Vicario Capitulari amoveri potest; adveniente autem novo episcopo, indiget et ipse confirmatione. Exigitur praeterea ut in qualibet dioecesi presbyteri eligantur, non plures quam 12, qui potestatem delegatam ab episcopo accipiant in litibus judicandis partem habendi; vocantur: judices synodales aut pro-synodales.

In omnibus causis tribunali superiori non reservatis judicium ferre potest episcopus, salvo semper jure recursus ad Metropolitam vel ad S. Sedem.

# 3. De potestate coactiva episcoporum.

122. — Episcopus non solum ferre leges potest ac judicare de causis subditorum, verum etiam transgressores suorum mandatorum poenis plectere valet ac censuris innodare. Quamvis de jure nulla specialis poena adnexa fuerit alicui delicto commisso, potest episcopus reum punire; generatim tamen comminatio poenae simul cum praevia aliqua monitione requiritur, nisi specialis transgressionis gravitas aut scandalum forte datum contrarium suadeant (c. 2222, § 1). Pariter episcopus valebit alicui clerico prohibere exercitium sacri ministerii aut etiam eum ab officio amovere ad normam juris, licet probabile tantum sit delictum fuisse commissum; clerico autem, si se gravatum sentiat, patet recursus cum effectu tantum devolutivo, nec ratio poenae intercedit (ib. § 2).

Atvero in poenis infligendis magno moderamine utatur episcopus, prae oculis habens monitum Concilii Tridentini (sess. XIII, de ref. c. 1): « Meminerint episcopi aliique Ordinarii se pastores non percussores esse, atque ita praeesse sibi subditis oportere, ut non

in eis dominentur, sed illos tanquam filios et fratres diligant elaborentque ut hortando et monendo ab illicitis deterreant, ne, ubi deliquerint, debitis eos poenis coercere cogantur; quos tamen si quid per humanam fragilitatem peccare contigerit, illa Apostoli est ab eis servanda praeceptio ut illos arguant... in omni bonitate et patientia » (c. 2214, § 2).

Adverte demum episcopum posse quoque absolvere a censuris  $non\ reservatis$  poenasque remittere quas sive ipse imposuit, sive de jure communi statutas legimus, aliquibus exceptis, ut fusius dicemus in libro V: de delictis et poenis.

# 4. De potestate doctrinali episcoporum.

123. — Munus docendi fideles habet episcopus vi officii sui, et est in dioecesi sua doctrinae christianae custos, promotor ac vindex ab ipso Deo constitutus sub auctoritate Romani Pontificis. Quare Codex episcopos adhortatur ne desint huic muneri ; curare enim ipsis oportebit de puritate fidei ac morum in clero et populo conservanda (c. 336, § 2). Pabulum deinde doctrinae solidae ac catholicae debent praebere omnibus fidelibus, maxime vero pueris ac rudibus; etiam de scholis summam habeant curam, ne pessumdetur religiosa institutio puerorum ac juvenum. Praesertim vero episcopis commissum est pro suis dioecesibus munus fidei catholicae praedicandae, quod ipsi per se si non prohibeantur, vel saltem per alios viros idoneos strenue implere studebunt (c. 1327). Ad episcopos pertinet deputatio ac approbatio concionatorum; ipsi competit censura quoque librorum periculosorum eorumque prohibitio, nisi ex rei gravitate denuntiatio operis ad S. Sedem necessaria aestimetur (c. 1395, § 1). Uno verbo, quamvis singuli episcopi infallibilitate docendi non polleant, fidelium tamen suis curis commissorum, sub auctoritate Rom. Pontificis, « veri doctores seu magistri » sunt, ex ipsa declaratione Codicis juris (c. 1326).

# 5. De potestate administrativa episcoporum.

124. — Episcopus cum sit Praesul ac supremus administrator dioecesis sibi commissae, ampla gaudet facultate quoad personas ac res quae suae administrationi subsunt. Itaque ipse est qui incardinat et excardinat clericos (c. 112 et 114), nec sine ejus consensu saltem praesumpto valet ullus clericus, licet beneficium aut officium residentiale non habeat, a dioecesi per notabile tempus discedere (c. 143). Qui cum licentia episcopi in aliam dioecesim

transierit, suae propriae dioecesi manens incardinatus, revocari potest, justa de causa et naturali aequitate servata (c. 144).

Ad episcopum spectat ordinare universum administrationis bonorum ecclesiasticorum negotium, habita tamen ratione jurium, legitimarum consuetudinum et circumstantiarum, servatisque regulis juris communis quoad instructiones in hunc finem edendas (c. 1519, § 2). Bonorum ecclesiae non est dominus, sed tantum supremus administrator et dispensator; debet autem ad munus rite obeundum Consilium instituere in sua civitate episcopali, quod venit sub nomine Consilii administrationis. Ipse episcopus est praeses hujus Consilii, quod pluribus adhuc idoneis viris constabit juxta normas c. 1520.

Ad officia et beneficia in proprio territorio conferenda generatim jus habet episcopus, nisi aliud probetur vel nisi agatur de beneficiis consistorialibus (c. 152 et 1414).

Taxas imponere potest sive pro sustentatione seminarii, sive pro ecclesia cathedrali, sive pro aliis necessitatibus; sed abstineat ab omni exactione non necessaria et a nimiis taxis imponendis (c. 1504 et 1505), cum expresse dicatur in jure: « Potest, speciali dioecesis necessitate impellente » 1.

# 6. De potestate episcopi quoad cultum.

125. — Cultum moderari in iis quae jure communi non sunt determinata, pertinet utique ad episcopum; sed ad S. Sedem unice spectat sacram liturgiam ordinare et liturgicos approbare libros (cf. c. 1390). Invigilare debent episcopi ut omnia praescripta circa divinum cultum sedulo serventur, at ipsi nequeunt novas approbare litanias publice recitandas (c. 1259, § 2). Quotannis praescribere possunt ordinem divini officii recitandi pro dioecesi, servatis rubricis generalibus; orationes quoque sive intra missam sub nomine: imperata, sive extra missam dicendas jubere queunt, eorumque praescriptis tenentur tum religiosi exempti in suis ecclesiis, tum sacerdotes extranei qui forte in dioecesi celebrant.

Ut aliquae orationes et pietatis exercitia specialia permittantur in ecclesiis vel oratoriis, requiritur revisio et expressa episcopi licentia, qui in casibus difficilioribus rem totam Sedi Apostolicae subjiciat. Advigilare sedulo debent episcopi ne in cultum divinum sive publicum sive privatum aut in quotidianam fidelium vitam superstitiosa ulla praxis inducatur, aut quidquam admittatur a fide alienum vel ab ecclesiastica traditione absonum vel turpis quaestus speciem praeseferens (c. 1259, § 1; 1261, § 1).

Leges liturgicae circa musicam sacram speciali ratione servandae erunt juxta praescripta Pii X, in suo Motu Proprio : Inter plurimas

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Prümmer, q. 121, 4; Bargilliat, I, n. 762.

(22 Nov. 1903). Omnino autem arceantur ab ecclesiis musicae in quibus sive organo aliisve instrumentis sive cantu lascivum aut impurum aliquid misceatur. Peculiaris prohibitio viget quoad cantum religiosarum mulierum (c. 1264), quem nunquam licet fieri in propria ecclesia aut oratorio publico, nisi instituatur e-loco ubi a populo religiosae nequeunt conspici 1.

## ARTICULUS IV.

# De officiis episcoporum.

126. — Tanquam beneficiati episcopi habent obligationem residendi in suis dioecesibus ; tanquam subditi Romani Pontificis officio tenentur visitandi sacra limina relationemque exhibendi de statu dioecesis ; tanquam pastores animarum debent applicare missam pro populo et peragere visitationem dioecesis. Inde tres erunt sectiones in hoc articulo ; primo, de residentia ; secundo, de relatione status dioecesis et visitatione ad limina ; tertio, de missa pro populo et visitatione dioecesis.

### § 1. DE RESIDENTIA EPISCOPORUM.

- 127. Dicemus: a) de natura et origine historica hujus obligationis; b) de loco residentiae; c) de tempore residentiae; d) de causis excusantibus; e) de poenis in non residentes statutis.
- I) De natura et origine historica. Tanquam beneficiati majores, curam animarum habentes, tenentur episcopi ad commorandum assidue et moraliter continuo in loco beneficii eo fine ut personaliter satisfaciant obligationibus ex adeptione beneficii hujus effluentibus. Itaque potest cum Wernz et aliis auctoribus residentia definiri: « Commoratio assidua personae ecclesiasticae in loco muneris vel beneficii ad officium ecclesiasticum praestandum.

Haec obligatio ex jure divino derivatur, ut declarat Tridentina Synodus (sess. XXIII, de ref. c. 1): « Cum praecepto divino mandatum sit omnibus quibus commissa est cura animarum, oves suas agnoscere, pro his sacrificium offerre et in cetera munia pastoralia incumbere; quae omnia nequaquam ab iis praestari et impleri possunt, qui gregi suo non invigilant, neque assistunt, sed merce-

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Cf. Bargilliat, I, n. 690 sqq. — De potestate episcopi quoad cultum sacrarum imaginum et reliquiarum, quoad indulgentias, sacras processiones ac tempora sacra, quoad asservationem et expositionem SS. Sacramenti, agit Codex fusius in Libro III, Tit. XV sqq.

nariorum more deserunt, Sacrosancta Synodus eos admonet et hortatur ut divinorum praeceptorum memores, factique forma gregis, in judicio et veritate pareant et regant. » Aequitas naturalis id etiam postulat, ut per se patet <sup>1</sup>.

Porro tam evidens fuit ab initio Ecclesiae haec obligatio, ut episcopi, ne in Concilio quidem Nicaeno ubi de lege residentiae actum est, nullo canonico praescripto tenerentur <sup>2</sup>. Decursu tamen temporum, cum episcopi aliqui aulam Imperatorum et regum dioecesibus suis praeferrent, severiores edictae fuerunt leges tum a Conciliis Generalibus tum a Summis Pontificibus, maxime vero a S.Gelasio et Gregorio Magno (an.596). Postquam medio aevo introducti fuissent Vicarii Generales et cumulatio beneficiorum satis in moribus esset, lex residentiae admodum fuit in oblivione; itaque Tridentina Synodus denuo eam promulgavit ac severissimis munivit sanctionibus. Jus deinde tridentinum a pluribus Pontificibus, inprimis a Gregorio XIII, Clemente VIII, Urbano VIII et Benedicto XIV accuratius fuit determinatum vel etiam in quibusdam immutatum. Nunc autem omni perspicuitate residendi obligatio definita est in Codice juris, canone 338. Constat autem hanc legem ita esse intelligendam, ut personalis episcopi residentia requiratur, etiamsi forte Coadjutorem habeat (c. cit., § 4)

- II) De loco residentiae. Intra fines suae dioecesis residere debet episcopus, ut obligationi suae satisfaciat; hoc enim sufficit. Excipiuntur tempus adventus et quadragesimae, dies Nativitatis, Resurrectionis Domini, Pentecostes et Corporis Christi, quibus in civitate episcopali tenetur adesse, nisi ex gravi et urgenti causa excusetur; dicit enim canon 338, § 3: « Ab ecclesia cathedrali ne absint. »
- III) De tempore residentiae. Ultra duos vel ad summum tres menses intra annum, sive continuos sive intermissos, abire nequeunt episcopi e sua dioecesi; ad eam autem hoc tempore relinquendam sufficit quaecumque aequa causa (c. 338, § 2). Deinde etiam abesse possunt causa visitationis sacrorum liminum, occasione Conciliorum quibus interesse debent, vel tandem causa officii civilis explendi quod legitime conjunctum sit ecclesiis suis, v. gr. quando dignitas senatoris adnexa est officio episcopatus alicujus.

Hi duo vel tres menses qui conceduntur, nequeunt conjungi cum tempore vacationis anni sequentis, nec cum tempore concesso occasione promotionis ad sedem episcopalem, nec cum visitatione sacrorum liminum vel assistentiae Concilii.

Notandum quoque est residentiam quam exigunt sacri canones, non tantum materialem esse debere, verum etiam, ut aiunt auctores 3, formalem seu activam.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> De controversia an obligatio residentiae sit juris divini stricte dicti, confer Prümmer, q. 122; Cocchi, III, n. 260, etc. — <sup>2</sup> Vide Wernz, II, n. 480. — <sup>3</sup> Cf. Wernz, II, n. 469; Cocchi, III, n. 260.

- IV) De causis excusantibus. Si quando accidit ut absentia alicujus episcopi ultra tres menses protrahi debeat, requiritur licentia S. Sedis praeter causas gravissimas excusantes. Hae causae olim quatuor praesertim solebant enumerari: christiana caritas, v. gr. conversio haereticorum, praedicatio fidei; urgens necessitas, v. gr. fuga ob imminentes persecutiones; debita obedientia, v. gr. ad comparendum coram superiore; evidens ecclesiae vel reipublicae utilitas, v. gr. quando lis super juribus ecclesiae est componenda 1.
- V) De poenis contra non residentes. Si ultra 6 menses e dioeeesi illegitime abfuerint, denuntiandi sunt Sedi Apostolicae; et quidem episcopum denuntiare debebit Metropolita; Metropolitam vero antiquior episcopus suffraganeus (338, § 4).

Juxta c. 2381 episcopi pro rata parte illegitimae absentiae fructus beneficii *ipso facto* non faciunt suos, hosque tradere coguntur vel ecclesiae suae, vel alicui pio loco vel pauperibus. Porro, ut declarant auctores, non videtur dubium episcopos etiam ipso facto huic poenae subjacere, nec opus esse ullo alio momento juridico.

## § 2. DE RELATIONE STATUS DIOECESIS ET VISITATIONE AD LIMINA.

128. — Duo hic sunt consideranda; primo relatio de statu dioecesis, et secundo visitatio ad sacra limina.

I) Relatio de statu dioecesis. — Singulis quinquenniis tenentur episcopi relationem Summo Pontifici facere super statu dioecesis sibi commissae. Specialis vero formula a S. Sede proposita fuit secundum quam haec relatio erit facienda. Porro quinquennia jam nunc sunt communia et fixa ², atque computantur a die 1 Januarii 1911. Primo loco veniunt episcopi Italiae et insularum adjacentium; deinde episcopi Hispaniae, Galliae, Belgii, Hollandiae, Angliae, etc.; postea ceteri Europae episcopi; quarto anno etiam episcopi Americae; ultimo demum episcopi Africae, Asiae et Australiae (c. 340, § 2).

Relatio facienda est lingua latina, ut notat « Ordo servandus in relatione de statu ecclesiarum » ³, et subsignanda erit ab ipso Ordinario. In prima relatione accurate responderi debet et plene

¹ Vide Aichner-Friedle, § 87; Wernz, II, n. 481. — Minus recte putat Cocchi (n. 260) has causas requiri etiam pro absentia legitima 2 vel 3 mensium. — ² Olim series annorum currebat a die 20 Decembris 1585, ex Constitut. « Romanus Pontifex » Sixti V. — Juxta varias regiones alii veniebant tertio quoque anno, alii decimo quoque vel quinto. — ³ Promulgata fuit de mandato Pii X, 31 Dec. 1909 (A. A. S. II, p. 13 sqq.). Deinde aliud Decretum emanavit a S. Congreg. Consist. die 4 Nov. 1918.

ad singulas quaestiones formularii; in relationibus quae post primam sequentur, omitti possunt ea quae partem respiciunt materialem status dioecesis et immutata manserint.

Si annus inciderit in primum biennium ab inito regimine dioecesis, abstinere potest episcopus hac vice a reddenda ratione (c. 340, § 3).

II) Visitatio ad limina Apostolorum. — Non tantum pia est peregrinatio in Urbem, verum etiam testimonium specialis venerationis et obedientiae erga Romanum Pontificem, S. Petri Successorem. Antiquitus haec praxis non vigebat ; at prima vestigia hujus obligationis, juxta Wernz (II, n. 760), in veteri illa reperiuntur consuetudine bis in anno celebrandi concilia provincialia episcoporum Italiae, qui ad provinciam Romani Pontificis tanquam Metropolitae spectabant. Nunc autem, etiam vi juramenti quod ante consecrationem vel susceptionem pallii emittunt, graviter obligantur omnes et singuli episcopi eo anno quo relationem exhibere tenentur, ad Urbem accedere, ut B. Apostolorum Petri et Pauli sepulchra venerentur et Romano Pontifici se sistant (c. 341, § 1). Hac occasione tria ab episcopis sunt praestanda: a) visitatio sepulchri B. Apostolorum in Basilica Vaticana et Ostiensi; b) exhibitio obedientiae et reverentiae Rom. Pontifici : c) relatio de statu dioecesis.

Episcopis qui extra Europam sunt, conceditur ut alternis tantum quinquenniis Urbem petant (c. cit., § 2). Huic obligationi satisfacere debet episcopus sive per se sive per Coadjutorem, sive demum, ex justis causis a S. Sede probandis, per idoneum sacerdotem, qui in eadem resideat dioecesi (c. 342).

# § 3. DE MISSA PRO POPULO ET VISITATIONE DIOECESIS.

- 129. Tanquam pastores animarum offerre debent, pro grege sibi concredito s. sacrificium missae, ac visitare tenentur dioecesim, ut necessitatibus fidelium spiritualibus majori cum diligentia subvenire possint. De his duobus officiis episco porum nobis est nunc loquendum.
- I) De missa pro populo. Remota quavis exceptione, debent episcopi, post captam sedis possessionem, omnibus diebus dominicis ac festis de praecepto etiam suppressis, missam pro populo sibi commisso applicare (c. 339, § 1). Si festum aliquod incidat in diem dominicam, satis erit ut missa una pro populo applicetur. Si festum in alium diem transferatur, ita ut simul obligatio assistendi missae et abstinendi ab operibus servilibus transferatur, missa

\* pro populo applicanda est in die « ad quem » (remittitur); secus in die « a quo » (c. 339, § 3).

Obligatio haec personalis est simulque realis. Itaque episcopus ipse per se applicare debet; si ab ejus celebratione legitime impediatur, statis diebus <sup>1</sup> applicet per alium; si neque id praestare possit, quamprimum vel per se ipse vel per alium applicet alia die (c. cit. § 4). Atvero si plures regat dioeceses aeque principaliter unitas, aut administret unam vel plures alias dioeceses, nonnisi ad unam applicationem tenebitur (id. § 5).

Episcopus negligens quam citius pro populo tot applicare habet missas, quot omisit; quam sanctionem aperte statuit ipse Codex (id. § 6).

#### II) De visitatione dioecesis.

Lex visitationis dioecesis antiquissima est. Primis jam saeculis inter gravissimas episcoporum recensetur obligationes. Concilium Tarraconense, anno 516 prima vice lege scripta statuit ut « antiquae consuetudinis ordo servaretur et annuis vicibus ab episcopo dioeceses visitarentur». Deinde vero saeculo abhinc nono, plures episcopi per suos Archidiaconos hanc institui jusserunt visitationem; inde multi irrepserunt abusus, quos tollere curavit Concilium Tridentinum, sess. XXIV, de ref. c. 3, declarans etiam hanc esse episcopi obligationem personalem².

Juxta disciplinam vigentem (c. 343 sqq.), tenentur episcopi « obligatione visitandae quotannis dioecesis vel ex toto vel ex parte, ita ut saltem singulis quinquenniis universam vel ipsi per se vel, si fuerint legitime impediti, per Vicarium Generalem aliumve lustrent » (id. § 1). Potest quoque episcopus tempore visitationis duos clericos e capitulo cathedrali vel collegiali comites sibi adsciscere, eosque quos maluerit eligere, non obstante privilegio contrario vel consuetudine (id. § 2).

Subjacent visitationi generatim personae omnes, res ac loca pia, quamvis exempta, quae intra ambitum dioecesis continentur (c. 344), nisi specialis exemptio probari possit a S. Sede concessa. Religiosi vero exempti nonnisi in casibus a jure expressis subjiciuntur visitationi episcopi (id. § 2). Singula monialium monasteria quae episcopo vel Sedi Apostolicae immediate subjiciuntur, singulae etiam domus Congregationum juris dioecesani, quinto quoque anno, per se vel per alium visitare debebit 3.

Forma paterna procedit episcopus visitando dioecesim; quare contra ejus praescripta non datur recursus nisi in devolutivo. In

¹ Elenchum dierum festorum de praecepto invenies apud Bargilliat (Droits et devoirs des curés, 7 édition, n. 122); Vermeersch-Creusen, I, n. 323.—² Cf. Wernz, II, n. 759; Aichner-Friedle, § 118; Cocchi, n. 264/—¹³ Vide c. 512 et Perathoner, die Diözesanregierung (theol. prakt. Quartalschrift, 1919, I, p. 17).

omnibus autem causis quae non sunt objectum visitationis <sup>1</sup>, ad normam juris procedat necesse est.

Ratione visitationis nequit ullum accipere donum, ne quidem pro aliis. Victualia sibi suisque ministranda quod attinet, itemque circa expensas itineris et alia hujuscemodi, servandae erunt locorum consuetudines legitimae (c. 346).

#### ARTICULUS V.

# De honoribus episcopo debitis ejusque privilegiis.

- 130. Non pauca jura ac privilegia episcopis concessa fuerunt vel a SS. Pontificibus ac Conciliis vel a jure veteri et consuetudine legitima vel demum a novo Codice, qui eorum honores ampliavit ad incrementum ipsius regiminis ecclesiastici. Haec autem sunt praecipua:
- a) Facultatem habent omnes episcopi sive titulares sive residentiales celebrandi missam super aram portatilem ubicumque degunt, et permittendi ut etiam alia missa, ipsis adstantibus, celebretur (c. 349 et 239, n. 7).
  - b) Item possunt celebrare in mari cum debitis cautelis (id. n. 8).
- c) Item celebrare possunt in omnibus ecclesiis et oratoriis missam conformem suo calendario (id. n. 9).
  - d) Fruuntur altari privilegiato quotidiano et personali (id. n. 10).
- e) Indulgentias in propriis sacellis lucrari queunt, ad quas acquirendas praescripta sit visitatio templi alicujus; quo privilegio etiam eorum familiares frui possunt (n. 11).
- f) Facultatem habent benedicendi ubique populum more episcoporum (n. 12).
- g) Item eligendi sibi ac suis familiaribus sacerdotem ad confessiones excipiendas, qui si jurisdictione careat, eam ipso jure acquirit, etiam quod spectat ad peccata et censuras, reservatas quoque (exceptis iis quae specialissime reservantur), et casus Ordinario loci reservatos (n. 2).
- h) Item verbum Dei ubique praedicandi, de consensu saltem praesumpto Ordinarii loci (n. 3).
- i) Item celebrandi missam in feria V majoris hebdomadae et 3 missas in nocte Nativitatis Domini (n. 4).
  - j) Item benedicendi rosaria, cruces, etc., cum applicatione

<sup>1</sup> Ad ejus objectum pertinent vita et mores cleri et populi, functiones et res sacrae, etc.

indulgentiarum papalium, ritibus liturgicis observatis, et sine onere inscriptionis cum scapularia imponuntur ab ipsis (n. 5).

- k) Item erigendi in omnibus piis locis Viam Crucis, vel applicanci alicui crucifixo indulgentias viae crucis, servatis de jure servandis (n. 6).
- l) Item deferendi insignia episcopalia ad normam legum liturgicarum (c. 349, § 1, n. 2). Pileolo violacei coloris semper uti possunt, excipe inter sacra a praefatione usque ad communionem.

Deinde episcopus residentialis in tota sua dioecesi etiam in locis exemptis pontificalia exercere potest, non tamen extra dioecesim sine expresso aut saltem rationabiliter praesumpto consensu Ordinarii loci, vel si agitur de religiosis, Superioris religiosi exempti (c. 337).

A capta vero possessione sedis episcopalis, potest in omnibus ecclesiis suae dioecesis baldachinum elevare cum throno (c. 349, § 2, n. 3); concedere indulgentias 50 dierum in locis suae jurisdictionis et percipere reditus mensae episcopalis (c. cit. n. 1 et 2).

#### ARTICULUS VI.

# De episcopis titularibus, coadjutoribus et auxiliaribus

131. — I) Episcopi titulares qui olim dicebantur : in partibus infidelium <sup>1</sup> et nonnunquam vocantur etiam : vicarii in divinis vel in pontificalibus, sunt ii praelati episcopali charactere insigniti, quos S. Pontifex promovere solet ad titulum antiquae sedis alicujus episcopalis, qui tamen clero et populo christiano sibi subjecto carent.

Nullam possunt exercere potestatem in sua dioecesi, cujus nec possessionem capiunt. Multi ex his in Curia Romana versantur aut legatione funguntur nomine Romani Pontificis; alii etiam sunt adjutores episcoporum residentialium in variis dioecesibus majoris amplitudinis, de quibus statim agemus.

Valide quidem ea exercent quae jure divino aut ecclesiastico ordini episcopali competunt, atvero pontificalia nonnisi de licentia aut consensu praesumpto Ordinarii loci exercere queunt <sup>2</sup>. Decet ex caritate, ut ait c. 348, § 2, ut aliquando missae sacrificium pro sua dioecesi applicent.

 $<sup>^1</sup>$  Hic titulus abrogatus fuit decisione S. C. de Prop. Fide (27 Febr. 1882). —  $^2$  Bargilliat, I, n. 782.

II) Coadjutor proprie ille est qui datur episcopo vel Sedi episcopali cum futura successione.

Auxiliaris speciali nomine dicitur coadjutor datus personae episcopi sine jure successionis (c. 350, § 2 et 3). Utriusque nominatio nunc reservatur S. Pontifici 1.

Potestas Coadjutoris dati episcopo et non Sedi desumitur ex litteris nominationis. Nisi aliud in his litteris caveatur, omnia jura ac officia episcopalia habet, quando revera episcopus muneri suo implendo prorsus inhabilis factus est; secus autem tantum potest quantum episcopus ipsi co imiserit (c. 351, § 2). Coadjutor, justo impedimento non detentus, debet, quoties fuerit ab episcopo requisitus, pontificalia et alias functiones obire, ad quas episcopus ipse teneretur; ex altera parte, nec episcopus habitualiter alii deleget ea quae Coadjutor potest et vult exercere (c. 351, § 3 et 4).

Coadjutor Sedi datus potest in dioecesi ea quae sunt ordinis episcopalis exercere, v. gr. pontificalia agere, excepta sacra ordinatione; aliis in rebus tantum potest, quantum eidem vel a S. Sede vel ab episcopo fuerit commissum (c. 352).

Ad obligationes quod attinet, debet quilibet Coadjutor etiam Auxiliaris litteras apostolicas suae nominationis ostendere episcopo; deinde easdem litteras Capitulo legendas offerre, si excipias Auxiliarem qui non tenetur (c. 353, § 4 et 2). Si episcopus sui non sit compos, non necesse erit ut ostendat ipsi Coadjutor praedictas litteras (id. § 3). Ut patet, lege residentiae tenebitur Coadjutor.

Munus Auxiliaris exspirat, cessante officio episcopi. Coadjutor autem cum jure successionis, vacante sede episcopali, statim evadit Ordinarius dioecesis, dummodo suo tempore rite litteras apostolicas exhibuerit. Si Coadjutor datus fuerit Sedi, ejus officium etiam sede vacante perdurat, nam est perpetuum (c. 355, § 3).

### CAPUT II

# De Curia episcopali et Vicario Generali.

132. — Sicut Papa in regenda universa ecclesia proxime adjuvatur a sua Curia, ita etiam episcopus in gubernanda dioecesi immediatos sibi adsciscit *adjutores* praeter eos qui per modum

<sup>·</sup> Olim Coadjutor temporarius qui jus successionis non habebat, eligebatur ab ipso episcopo.

senatus illi consilium praestant ut sunt canonici <sup>1</sup>, vel extra civitatem episcopalem opem ferunt, v. gr. Vicarii foranei, parochi et ceteri adjutores.

Itaque illae personae, quae immediate episcopo aliive qui loco episcopi dioecesim regit, opem praestant in regimine totius dioecesis ac in sede episcopali ordinarie resident, Curiam episcopalem constituunt (c. 363, § 1). Ad eəm in specie pertinent, juxta Codicem (c. cit. § 2): Vicarius Generalis, officialis, cancellarius, promotor justitiae, defensor vinculi, synodales judices et examinatores, parochi consultores, auditores, notarii, cursores et apparitores. De officiali jam supra egimus, de promotore justitiae, defensore vinculi et pluribus aliis administris modo citatis dicemus in tractatu de judiciis, libro quarto, ad quem pertinent; restat ut hic sermonem habeamus: a) de Vicario Generali; b) de cancellario et notariis qui curam habent archivi; c) de examinatoribus synodalibus et parochis consultoribus. Inde triplex articulus. Praemittuntur vero aliquae notiones de modo quo nominantur et constituuntur curiales dioecesani in genere.

Nominatio officialium Curiae episcopalis ad ipsum pertinet episcopum (c. 1573), vel saltem aliqui eorum proponuntur ab episcopo, ut examinatores synodales et parochi consultores, qui approbantur in synodo (c. 385, § 1). Nominati tenentur in manibus episcopi jusjurandum praestare; ad secretum servandum obligantur (c. 364, § 2, n. 3). Negotia ad se spectantia sub auctoritate episcopi tractare debent juxta normas a jure statutas, sine ulla personarum acceptatione.

#### ARTICULUS I.

### De Vicario Generali.

- 133. Agendo de Vicario Generali, dicemus primo de ejus notione, secundo de ejus dotibus, tertio de ejus officiis et potestate, ac demum de cessatione ejus muneris.
- I) De notione. Vicarius Generalis, si historice consideretur, est successor valde imminutus illorum Archidiaconorum, qui visitando dioeceses nomine episcoporum, tandem potestatem ordinariam sibi arripuerant. Ut his et similibus auctoritatis abusibus efficacius occurrerent, episcopi statuerunt officiales ad nutum revocabiles, quibus nomen vicariorum erat. Maximus horum officialium vocabatur: Vicarius Generalis, cujus vestigia jam saeculo decimo quarto inveniuntur; hujus autem potestas crevit, postquam Tridentinum munus Archidiaconi de facto suppresserat. Nonnunquam appellabatur: Officialis <sup>2</sup>.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Minus recte putat Huguenin-Marc (n. 443) Capitulum cathedrale constituere Curiàm episcopalem. — <sup>2</sup> Cf. Wernz, II, n. 800.; Prümmer, q. 429; Cocchi, III, n. 282.

Vicarius in genere ille est qui in locum alterius positus vices ejus gerit. Porro vicarius alicujus episcopi vel ejus loco celebrabat divina officia, vel exercebat jurisdictionem voluntariam, vel jurisdictionem contentiosam agebat, vel tandem administrabat bona temporalia; inde vicarius in divinis, vicarius generalis, officialis, vicarius in temporalibus <sup>1</sup>.

Juxta Codicem juris canonici (c. 366, § 1), Vicarius Generalis ille est clericus quem legitime deputaverit episcopus ad sibi adjuvandum potestate ordinaria in exercitio jurisdictionis praesertim voluntariae.

Constitutio alicujus Vicarii Generalis non est absolute necessaria, sed tunc solummodo quando rectum dioecesis regimen id postulet. In parvis dioecesibus poterit simul munus Officialis implere.

II) Institutio ejus ac qualitates requisitae. — Libere designatur ab episcopo, qui eum potest ad nutum removere (c. 366, § 2). Ejus nominatio debet scripto consignari (c. 159 et 364, § 1). Unus tantum constituatur, nisi amplitudo dioecesis vel rituum diversitas aliud exigat.

Hae autem dotes de jure in eo requiruntur:

- a) Sit sacerdos, annos natus non minus 30.
- b) Sit de clero saeculari, excipe si dioecesis commissa fuerit alicui Religioni, tunc de ea sumi poterit.
- c) Quoad scientiam, doctor sit aut licentiatus in s. theologia vel jure canonico; saltem earum disciplinarum vere existat peritus (c. 367, § 1).
- d) Quoad fidem et mores, sit sana doctrina, probitate, prudentia ac experientia commendatus.
- e) Neque poenitentiarius sit canonicus, neque consanguineus episcopi, neque parochus aut gerens aliquod officium cum cura animarum; in ultimo tamen casu excusat necessitas, modo absentia suppleatur per vicarium substitutum.
- III) De potestate Vicarii Generalis. Munus Vicarii Generalis non est beneficium, sed est officium per se et objective stabiliter constitutum. Jurisdictione gaudet ordinaria quidem, sed, cum alterius vices gerat, vicaria et non propria. In jure venit Vicarius Generalis sub nomine « Ordinarii » (c. 198, § 1).

Eamdem jurisdictionem habet ac episcopus cujus est Vicarius,

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Cf. Prümmer, q. 129; Cocchi, III, n. 281.

iis exceptis rebus quas sibi episcopus reservavit vel ad quas peragendas mandatum requiritur speciale. Porro ex jure speciale exigitur mandatum in pluribus negotiis majoris momenti; sic v. gr. pro excardinatione et incardinatione alicujus clerici, quam juxta c. 113 concedere nequit Vicarius Generalis « sine mandato speciali ». Item promovere neguit ad officia ecclesiastica (c. 152); neguit convocare synodum dioecesanam, amovere vicarios parochiales, concedere litteras dimissorias ordinationis, reservare peccata, unire beneficia, erigere beneficia aut ea conferre aut ea immutare : erigere sodalitates; dare licentiam ad consecrandam ecclesiam aut eam aedificandam, nec ad alia loca consecranda (c. 1155, § 1) et sic porro 1. Posset quidem episcopus, ut putat Vermeersch-Creusen (I, n. 346), addere ipsis litteris quibus Vicarium Generalem constituit, se velle eum deputare etiam ad ea omnia quae speciale requirunt mandatum. Melius adhuc esset in specie indicare ad quaenam negotia graviora peragenda eum deputet.

Potest Vicarius Generalis exsequi, nisi aliud expresse cautum fuerit, rescripta apostolica quae episcopo vel praecedenti rectori dioecesis remissa sint; generatim quoque ad ipsum pertinent facultates habituales Ordinariis locorum a S. Sede concessae (c. 368, § 2).

Non decet ut hac sua potestate utatur Vicarius Generalis contra mentem et voluntatem sui episcopi. Oportet ut praecipua acta Curiae ad episcopum referat, ipsumque certiorem faciat de iis quae gesta aut gerenda sint ad tuendam in clero et populo disciplinam (c. 369).

Jus habet ad congruum salarium quod regulariter ipsi ab episcopo debet solvi, nisi ratione sui officii specialem accipiat retributionem <sup>2</sup>. Praesente etiam episcopo, publice privatimque praecedentiae jus habet super omnibus dioecesis clericis, excipe si clericus charactere episcopali praefulgeat, et Vicarius Generalis eodem careat. Si ipse sit episcopus, omnia honorifica privilegia episcoporum titularium obtinet; secus apostolici tantum Protonotarii titularis.

- IV) De cessatione potestatis ejus. Exspirat ejus jurisdictio :
- a) Per renuntiationem legitimam.
- b) Per revocationem ab episcopo factam et rite intimatam.
- c) Ipso facto, per vacationem sedis episcopalis.

Suspensa episcopi jurisdictione, v. gr. propter excommunicationem, interdictum, etc., suspenditur quoque jurisdictio Vicarii Generalis; attamen non suspenditur propter impedimentum physicum, puta incarcerationem episcopi vel morbum.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Cf. Indicem Codicis: Vicarii Generales; Wernz, II, n. 805; Cocchi, III, n. 286; Prümmer, q. 432. — <sup>2</sup> Cf. Perathoner, die Diözesanregierung, p. 27.

### ARTICULUS II.

# De cancellario, notariis et archivo episcopali.

- 134. Olim nullae generales erant praescriptiones circa archivum; inde magna confusio et plurima diversitas in agendi ratione. Nunc vero minutim ac solerti quadam cura ea ordinantur quae ad archivum pertinent. In sequentibus dicemus primo de cancellario et aliis notariis, deinde de archivo episcopali.
- I) De cancellario et notariis. In unaquaque Curia episcopali necessario constitui debet cancellarius, qui vocatur quoque archivarius, tabularius et simul officium habet notarii (c. 372, § 1 et 3). Definitur: sacerdos cujus praecipuum munus est acta Curiae in archivo custodire, ordine chronologico disponere et de eisdem conficere indicis tabulam. Ipsi autem potest adjutor dari, cui nomen erit vice-cancellarii vel vice-tabularii; praeterea alios notarios constituere valebit episcopus, qui sint clerici vel in eorum defectu laici, ad acta conficienda, de hisque iidem per suam subscriptionem publicam fidem faciunt (c. 373). Notarius in criminalibus clericorum causis semper debebit esse sacerdos.

Nominatio horum officialium pertinet ad episcopum, qui eos quoque removere poterit aut suspendere a munere. Vicarius Capitularis id praestare nequit sine consensu Capituli. Designatio omnium illorum officialium scripto debet consignari. Ab episcopo autem eligantur nisi viri integrae famae et omni suspicione majores.

II) De archivo. — Duplex erigendum est archivum seu tabularium dioecesanum, alterum quidem publicum, alterum vero secretum.

In archivo publico seu communi deponantur scripturae omnes ad dioecesim pertinentes, quibus continentur negotia dioecesana tum spiritualia tum temporalia. Debet esse in loco 'tuto et commodo (c. 375, § 1). De scripturis in eo contentis inventarium est conficiendum ac index. Oportet ut sit clausum ; cancellarius autem habeat clavem et nemo alius (c. 377, § 2). Nullus illud potest ingredi, nisi de licentia episcopi aut Vicarii Generalis et cancellarii (id. § 1).

In archivo secreto deponantur scripturae secreto servandae et cautissime custodiendae (c. 379, § 1). Aperiatur duabus clavibus inter se diversis, quarum altera apud Episcopum vel Administratorem apostolicum, altera apud Vicarium Generalem, vel eo defi-

ciente, Curiae cancellarium asservetur. Praeterea sacerdos aliquis designetur qui, sede vacante aut impedita, clavem recipiat (c. 380).

Quotannis ex archivo secreto quamprimum comburantur documenta causarum criminalium in materia morum, quarum rei decesserint, vel quae a decennio sententia condemnatoria absolutae sunt, retento tamen facti brevi summario cum textu sententiae definitivae. Quotannis etiam archivo communi addantur illae scripturae, quae anno praecedenti fuerant confectae vel alias neglectae, idque fiat primo bimestri et referatur in catalogum (c. 376, § 1).

Solus episcopus vel Administrator apostolicus potest, nullo adstante et repetita altera clave, ingredi archivum secretum; deinde tamen utraque iterum

claudatur clave.

Sede vacante aut impedita ita ut constituatur Vicarius Capitularis <sup>1</sup>, sacerdos designatus remittit clavem quam statim a cessante munere episcopi acceperat, ipsi Vicario Capitulari continuo post ejus electionem; Vicarius vero Generalis vel cancellarius alteram clavem a se retentam eodem tempore remittere debet primae Capituli Dignitati, vel consultori dioecesano munere antiquiori. Obsignent tamen antea tum sacerdos de quo supra, tum Vicarius Generalis vel cancellarius tabularium seu armarium sigillis Curiae (c. 381, § 2). Solus autem Vicarius Capitularis documenta in tabulario asservata potest, duobus adstantibus canonicis aut dioecesanis consultoribus, inspicere, nunquam tamen auferre. Archivum, post inspectionem, iterum sigillis obsignetur (c. 382, § 1).

Dioecesanum archivum continere etiam debebit exemplar archivorum cathedralium et collegiatarum ecclesiarum, necnon paroecialium, confraternitatum et piorum locorum juxta normam c. 383<sup>2</sup>.

### ARTICULUS III.

# De examinatoribus synodalibus et parochis consultoribus.

- 135. Ad Curiam episcopalem pertinere dicuntur etiam examinatores synodales et parochi consultores; adjuvant enim episcopum in examinandis candidatis et in remotione parochorum vel processu administrativo instituendo contra clericos delinquentes. De singulis pauca dicemus.
- I) De examinatoribus synodalibus. A Concilio Tridentino constituti sunt examinatores synodales, eo fine ut occasione concursus ad aliquam paroeciam examinent candidatos, sub aucto-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Vide canonem 429, § 3, ubi de casu quo, sede impedita, constituitur Vicarius Capitularis. — <sup>2</sup> De archivis confer praesertim Bargilliat, I, n. 847 sqq.; Perathoner, I, p. 104 sqq., die Diözesanregierung, p. 27; Prümmer, q. 134; Cocchi, III, n. 289 sqq.

ritate tamen episcopi. Vocantur synodales, quia approbantur in synodo dioecesana. Accedit vero munus quod iidem habent, praestandi consilium episcopo circa remotionem parochorum ac procedendi formam specialem a jure praescriptam (c. 2147 sqq.). Possunt quoque pro aliis examinibus a confessariis, concionatoribus vel clericis exigendis, adhiberi, quanquam liberum sit episcopo his in adjunctis opera aliorum examinatorum, si velit, utendi <sup>1</sup>.

Non erunt plus quam 12 numero, et non minus quam 4. Si inter unam et aliam synodum et quoties synodus non habeatur, cesset munus aliquorum examinatorum synodalium, *supplendi* erunt ab episcopo, praehabito consilio Capituli vel eo deficiente, consultorum dioecesanorum; hi vero nomen sortiuntur examinatorum « pro-synodalium » (c. 386).

Cessant a munere: a) post decennium; b) etiam prius, adveniente nova synodo; c) per revocationem ab episcopo factam, ex gravi causa et de consilio tantum Capituli (c. 388).

II) De parochis consultoribus. — Hi originem ducunt ex decreto S. Congreg. Consist. « Maxima cura » (20 Aug. 1910), et officium habent adjuvandi episcopum in processibus de remotione parochorum inamovibilium, quando recursus fit contra ejus sententiam (c. 2153, § 1), et in modo procedendi circa translationem parochorum amovibilium (c. 2165).

Idem esse potest examinator et parochus consultor, non tamen in eadem causa. Ut vox ipsa indicat, debent parochi consultores esse vere parochi et desumi e clero sive saeculari sive religioso, quamvis non necessario dioecesani esse debeant <sup>2</sup>. Eodem prorsus modo constituuntur in officio ac removentur quam examinatores synodales.

#### CAPUT III

# De Capitulis et Vicario Capitulari.

136. — Capitulum cathedrale est quasi senatus episcopi, imo supplet episcopum, cum de vita decedit; quia tunc legitime potestas suprema in dioecesi ad ipsum spectat, quam tamen saltem post 8 dies deputare debet alicui singulari viro electo, nempe Vicario

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Cf. Bargilliat, I, n. 854; Perathoner, I p., 107. — <sup>2</sup> Ex declaratione S. Congregationis Cons. diei 3 Octob. 1910 (Acta A. S., II, p. 854 sq.); Prümmer, q. 136; Bargilliat, Droits et devoirs des curés, n. 535 sqq.; Cocchi, III, n. 293.

Capitulari. Itaque duplex erit articulus, cui tertius addetur circa consultores dioecesanos, qui juxta novum Codicem locum tenent capitulorum cathedralium in nonnullis dioecesibus.

#### ARTICULUS I.

### De capitulis et canonicis.

Capitula collegium efficiunt et rationem habent personarum moralium; canonici vero singulares sunt personae, quibus competunt certa quaedam jura et incumbunt determinata aliqua officia. De singulis seorsim est agendum, ita ut in priori sectione sermo occurrat de capitulo tanquam persona morali, et in altera de canonicis tanquam personis physicis verba instituantur.

### § 1. DE CAPITULO TANQUAM PERSONA MORALI.

- 137. Ordo dicendorum hic erit: agemus a) de origine historica et natura capitulorum; b) de eorum constitutione; c) de eorum juribus; d) de eorum officiis.
- I) Origo historica et natura capitulorum. Quamvis asserat Bouix <sup>1</sup>, capitulum canonicorum originis esse apostolicae, constat tamen illud nequaquam ipso jure divino in gradu hierarchiae jurisdictionis fuisse constitutum, sed ejus institutionem niti jure mere humano Ecclesiae. Quare etiam magna fuit varietas disciplinae ac diversitas auctoritatis in capitulis secundum varia Ecclesiae tempora <sup>2</sup>.

Primis temporibus, episcopo adstitit pro expediendis negotiis collegium aliquod presbyterorum ac diaconorum e civitate episcopali; hoc collegium vocabatur: presbyterium. De eo jam scribit S. Ignatius martyr, sub fine primi vel initio secundi saeculi 3: « Nam memorabile vestrum presbyterium, dignum Deo, ita coaptatum est episcopo, ut chordae citharae » (in epist. ad Ephes.). Deinde tempore S Augustini, qui nonnisi aliorum praesulum sequebatur exempla velut S. Basilii Magni, S. Eusebii Vercellensis, S. Ambrosii, clerici cathedralis ecclesiae coadunati sunt sub eodem tecto ac regula quadam vitaque communi usi sunt. Nonne et ipse Doctor Hipponensis de suis clericis haec scripsit (de divin. serm. 49): « Et ideo volui habere in ista domo mecum monasterium clericorum. » Hi autem clerici non tantum adjutores erant episcopi ejusque consiliarii, verum etiam, defuncto vel impedito episcopo, negotia dioecesana peragere non dubitârunt. Tempore proximo post D. Augus-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> P. 6 sq., 8 sqq. Putat capitula esse antiquum presbyterium, et citat aliquod concilium Aquisgranense anni 816. Idem affirmare perspicitur Laurentius (n. 228). — <sup>2</sup> Cf. Wernz, II, n. 767 sqq; Aichner-Friedle, § 121; Bargilliat, II, n. 799; Cocchi, III, n. 295. — <sup>3</sup> Mortuus est anno 107 sub Trajano.

tinum, teste Aichener-Friedle (§ 124), vivendi ratio communis ab ipso introducta et quae subinde « vitae canonicae institutum » est appellata, propagari coepit per Africam, Hispaniam et Italiam; huic deinde S. Chrodegangus, episcopus Metensis, peculiarem dedit regulam et magis uniformem imposuit vivendi rationem, per modum vitae monasticae, ut apparet ex ejus regula anno circiter 760 exarata ¹. Paulatim fere omnibus in locis vigere coepit communis haec et regularis clericorum vita, non tantum in episcopalibus civitatibus, verum etiam ruri, coetusque canonicorum vocari solebant « capitula », eo quod singulis diebus, paucis exceptis », omnes in certo conclavi converer consueverant ad audiondum unum alterumve suae regulae capitulum, quod publice legebatur » ². Canonici autem suum nomen assumebant ex « canone seu matricula ecclesiae » cui erant adscripti; de proventibus etiam ecclesiae stipendium stabile percipiebant, quod latine nomine quoque « canonis annui » sonabat ³.

Vita communis canonicorum labefactata est jam saeculo decimo, praesertim in Germania, ut ait Aichner-Friedle (§ 121); ideo Concilium Lateranense, medio saeculo x1, eam innovari curavit. Paulo post, emiserunt plures ex his canonicis professionem votorum solemnium, et ita facti sunt religiosi seu regulares, sensu stricto. Sed non omnes eam ingressi sunt viam; multi enim, rejecta vita communi et stipendiis inter se divisis, in domibus suis vivendi formam singularem eligebant vel in curiis seorsim degebant, retinentes praebendam pro victu quotidiano. Exinde «canonici saeculares» initium habuerunt.

Circa medium saeculum XIII vigere desiit vita canonica proprie dicta; attamen magnis juribus multisque honoribus exornata fuerunt capitula, quae corpus separatum ab episcopo constituerunt, sibique coetum specialem cum bonis atque juribus distinctis efformârunt. Non semel etiam maxima eorum invaluit auctoritas in rebus politicis, pinguesque ipsis obvenerunt reditus 4. Inde non mediocres exorti sunt abusus, contra quos fortiter pugnavit Concilium Tridentinum, in sess. 4, de ref. c. 4 et sess. 24, de ref. c. 6 et 12, etc. Decursu temporum, praesertim a saeculo xIII, acquisierant capitula jus, exclusis aliis, episcopum eligendi et dioecesim administrandi, sede vacante. Sed Ecclesia suis legibus stricte jussit, ut post 8 dies a vacatione Sedis Vicarius Capitularis eligeretur, ne potestas remaneret in manibus plurium, ut articulo sequenti fuse dicemus.

Ex his notionibus historicis patet, capitulum in genere dici posse quamdam societatem clericorum alicui ecclesiae adscriptorum per modum collegii, ad promovendum cultum divinum et ad functiones ecclesiasticas exercendas juxta praescripta sacrorum cano-

F1 S. Chrodegangus mortuus est anne 765. En forma vivendi quam imposuit canonicis (ex sua regula): « Brat omnibus unum dormitorium et mensa communis. Victum et vestimenta ab episcopo accipiebant, qui quartam partem proventuum eccles: īpsis tribuebat, ita tamen ut congregatio insuper stabilia bona ex variis titulis acquireret, quae tamen eo tempore sub administratione episcopi erant » (apud Aichner-Friedle, § 121). — ² Ita quidem Aichner-Friedle, l. c. Vide etiam Battandier, Annuaire pontifical, 1911, p. 545; Schneider, Die Domkapitel, p. 29; Vermeersch-Creusen, I, n. 358. — ³ Jam ante saeculum VI latine dicti sunt: canonici, ut refert Vermeersch-Creusen, l. c. — ³ Illustria exempla citat Schneider in suo opere: die bischöflichen Domkapitel, p. 178 sq.; confer etiam p. 156 sq. et 161. In pluribus capitulis, v. gr. Argentoratensi, Trevirensi et aliis nonnisi « nobiles » viri admittebantur. Coloniense capitulum erat « status primarius » et omnes alios antecedebat; loco Archiepiscopi Electoris etiam civilem exercebat potestatem, sede vacante. Vide quoque Aichner-Friedle, § 121, p. 418; Perathoner, I, p. 107; Sägmüller, § 95; Cocchi, III, n. 295.

num. Haec definitio complectitur non tantum capitula cathedralia, verum etiam collegiata. Itaque Codex hanc proponit definitionem capituli in genere (c. 391, 1): « Est clericorum collegium ideo institutum ut solemniorem cultum Deo in ecclesia exhibeat. »

In specie si definire velimus capitulum cathedrale, de quo hic sermo erit, dicemus cum Codice (l. c.): « Est collegium clericorum ideo institutum, ut episcopum, ad normam s. canonum, tanquam ejusdem senatus et consilium, adjuvet, ac sede vacante, ejus vices suppleat in dioecesis regimine. » Sine labore autem percipimus ex tradita definitione, non ad essentiam capituli cathedralis pertinere, ut eligere possit episcopum, sede vacante; id enim speciale jus est plerorumque capitulorum, non vero omnium, nec ad naturam eorum pertingit. Ex alia parte, servitium chori non absolute requiritur, ut aliquod collegium clericorum dici queat « capitulum » ; sunt enim nonnulla capitula cathedralia, quae servitio chori non indulgent, v. gr. capitulum Luxemburgense.

Dividuntur capitula: a) in cathedralia et collegialia seu collegiata, prout nempe addicta sunt servitio ecclesiae cathedralis vel alius ecclesiae; b) in saecularia et regularia, quatenus eorum membra vel ad clerum saecularem vel ad regularem pertinent, ut est v. gr. capitulum S. Isidori de Leon, in Hispania; c) in exempta et non exempta, quae scilicet jurisdictioni episcopali subducta sunt vel non. Ita, exempli causa, capitulum S. Nicolai Friburgi est exemptum, Metense vero non est exemptum 1; e) in numerata seu clausa et non numerata seu receptiva, prout numerus canonicorum sit determinatus vel non determinatus.

138. — II) De institutione et constitutione capituli. — Quoad institutionem capituli certum est, solum Romanum Pontificem per se vel per S. Congreg. Consistorialem in locis Propagandae non subjectis, posse capitulum vel cathedrale vel collegiale instituere seu erigere, innovare ac etiam, si graviores adsint causae, supprimere (c. 392). Erectio autem capituli cathedralis generatim fit una cum ipsius ecclesiae erectione, ut docent auctores <sup>2</sup>.

Quoad constitutionem capituli magna fuit diversitas juxta diversitatem ecclesiarum. Porro generatim constabat unumquodque capitulum dignitatibus, personatibus, officiis, simplicibus canonicatibus, quibus accedebant vicarii capitulares, capellani vel man-

 $<sup>^{1}</sup>$  De his confer plura apud Schneider, l. c. p. 144 sq. 337, nota 1. —  $^{2}$  Vide Cocchi, III, n. 298.

sionarii, praebendam beneficialem tantum habentes; hos omnes memorat Codex canone 393, personatus si excipias.

Canonici habentes dignitatem seu Dignitates, sunt illi qui praeter quamdam praerogativam honoris habent etiam jurisdictionem in foro externo, v. gr. Archidiaconus et Archipresbyter. Dignitates, olim saltem, non necessario erant de gremio capituli ; quare ait Codex (c. 393, § 2 : « Capitulum constat dignitatibus et canonicis, nisi, ad dignitates quod attinet, aliud ex capitularibus constitutionibus eruatur. »

Canonici cum personatu nullam quidem jurisdictionem in foro externo habebant, bene vero praerogativam honoris; v. gr. Prior, Decanus, Custos, Scholasticus (pro studiis), Primicerius (pro cantu et re sacra), etc.

Canonici cum officiis, quamvis speciali carerent praerogativa jurisdictionis et honoris, tamen administrationem habebant rerum ecclesiasticarum, ex. causa : Sacrista, Theologus, Poenitentiarius, etc. Theologus est adjutor et supplens episcopi in tradenda divina doctrina. Debet in unoquoque capitulo cathedrali reperiri, esse sacerdos, s. theologiae maxime peritus, et in ecclesia etiam publice exponere ac interpretari S. Scripturam 1. Poenitentiarius ad audiendas confessiones in tota dioecesi jure instituitur, et prohibetur aliud simul officium in ea suscipere aut exercere, cui adnexa sit jurisdictio in foro externo (c. 399, § 3). In foro autem interno obtinet a jure potestatem ordinariam, non delegabilem, absolvendi etiam a peccatis et a censuris episcopo reservatis, in dioecesi extraneos quoque, et dioecesanos ubique terrarum. Quare in ecclesia capitulari adesse debet tempore ad fidelium commoditatem opportuniore, suoque munere rite fungi ipso quoque divinorum officiorum tempore (c. 401, § 2). Si capitulo adnexa sit cura animarum, habebitur etiam canonicus curatus, qui proprie nomen accipit « vicarii paroecialis » ut suo loco dicemus 2.

Dantur simplices quoque canonicatus, qui consistunt in praebendis, seu jure percipiendi proventus bonorum temporalium, cui adnexus est titulus canoniae. Porro, sine speciali Apostolicae Sedis concessione nequeunt canonicatus institui sine adnexis emolumentis (c. 393, § 3).

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Confer c. 399 sq. Ex gravi causa potest episcopus canonico theologo committere ut, loco lectionum in ecclesia, sacras disciplinas in Seminario doceat. — Vide etiam Cocchi, III, n. 302, b. — <sup>2</sup> Can. 402 et 471. De variis dignitatibus et officiis confer Wernz, II, n. 774 sqq.; Schneider, l. c. p. 84 sqq.; Prümmer, q. 140.

Vicarii capitulares vel capellani et mansionarii beneficium quidem habent et tenentur servitio chori ac curae animarum; attamen ex iis non constat capitulum, quia inferiores sunt beneficiarii et canonicis tantum auxilium praestant (c. 393, § 1 et 2).

Collatio Dignitatum unice pertinet ad S. Sedem, sive agatur de capitulo cathedrali sive de collegiali (c. 396, § 1); attamen dispositiones concordatorum in vigore remanent itemque jura aliis quaesita (c. 3 et 4). Alia beneficia ac canonicatus omnes in ecclesiis tum cathedralibus tum collegialibus conferuntur ab episcopo, audito capitulo, reprobata quavis contraria consuetudine et revocato quolibet contrario privilegio (c. 403); firmae tamen remanent leges fundationis ac reservationes in favorem S. Sedis, itemque jura concordatorum. Lex concursus, si vigeat alicubi, servanda erit. Missio in canonicatus possessionem seu installatio fit secundum statuta particularia et legitimam consuetudinem (c. 1444).

139. — III) De juribus capituli. — Capitulum cum sit persona moralis, jura sibi propria habet, quae sunt vel *interna*, quia collegium efformat, vel *externa*, quia senatum constituit episcopi in regenda dioecesi.

Porro jura interna praesertim haec enumeranda sunt:

- a) Possidet capitulum et administrat bona temporalia sibi propria, sive communia quae toti inserviant capitulo, sive etiam specialia, quae destinentur ad singulorum canonicorum commodum. Itaque officiales constituere potest ad normam statutorum et consuetudinis, ut sic melius administrationi bonorum provideatur (c. 1495, § 2).
- b) Jus habet condendi statuta juxta normam a jure praescriptam (c. 410). Porro haec statuta debent per legitimum actum capitularem condi, deinde subjici approbationi episcopi, et sine ejusdem auctoritate postea nec abrogari possunt nec mutari.
- c) Jus habet celebrandi coetus capitulares, in quibus expediantur negotia capituli vel ecclesiae ipsi commissae. Ad coetus habendos ordinarios nulla licentia episcopi requiritur, nec est necessaria ulla specialis convocatio (c. 411). Ad extraordinarium coetum habendum requiritur assensus aut episcopi, aut praesidis capituli, aut majoris canonicorum partis; et tunc specialis facienda est convocatio (c. 411, § 2). In coetibus capituli generatim nonnisi Dignitates cum canonicis titularibus, exclusis honorariis et vicariis capitularibus mansionariisque, vocem habere dicuntur (c.393, § 2 et 411, § 3).
- d) Jus habet praecedentiae, ita ut capitulum cathedrale omni capitulo collegiali praecedat, collegiale vero insigne, id est quod hunc a Sede Apostolica obtinuit titulum, capitulo collegiali non insigni (c. 408, § 1).

- e) Jus habet mittendi duos canonicos ab ipso deputatos ad assistendum conciliis provincialibus (c. 286, § 3); item totum capitulum invitari debet ad synodum dioecesanam (c. 358, § 1, n. 2).
- f) Tandem si ecclesia canonicorum sit paroecialis, jus habet capitulum persolvendi funebria canonici defuncti cujusque, ecclesiae curam habendi, functiones non stricte paroeciales peragendi, unam clavem sacri ciborii servandi, dum altera sit apud parochum (c. 415, § 3, n. 1) et sic porro <sup>1</sup>. Episcopo aegrotanti administrat quoque sacramenta, et ipso defuncto, peragit funebria.

Jura capituli externa ea sunt quae ipsi competunt tanquam senatui episcopi. Jamvero sedes episcopalis aut plena erit, aut impedita, aut vacans. Inde varia capituli jura:

- a) Sede plena, nonnunquam requiritur pro rebus gravioribus consensus capituli, nonnunquam vero consilium ejus tantum. Generatim in omnibus negotiis arduis consilium capituli expetendum est ab episcopo; attamen non semel speciali modo exigitur de jure ut episcopus rem capitulo proponat ad ineundum consilium, v. gr. quando episcopus erigit parochiam amovibilem, aut amovibilem declarare vult inamovibilem (c. 454, § 3), vel quando ex publica causa extraordinarias indicit processiones (c. 1292), etc. <sup>2</sup>. Consensus autem capituli de jure requiritur in paucis tantum casibus, inter quos maxime citantur: a) administratio bonorum quae destinata sunt reparandae decorandaeque ecclesiae cathedrali (c. 1182, § 1); b) alienatio bonorum ecclesiasticorum quae valorem habent inter 1000 et 30000 libellas (c. 1532, § 3); c) restitutio exstinctarum forte dignitatum in capitulo, et erectio novarum praebendarum sive canonialium sive beneficialium, quando jam exstant praebendae in capitulo (c. 394, § 2). Itaque aliud est, praebendam addere et canonicatum conferre; ad primam enim requiritur consensus capituli, ad secundum sufficit consilium ejusdem capituli 3.
- b) Sede impedita, de se regimen, ut supra diximus, non erit penes capitulum, nisi defecerint Vicarius Generalis aut sacerdos ab episcopo designatus; tunc autem Vicarius Capitularis nominandus est, et S. Sedes quamprimum certior est facienda (c. 429, § 3 et 4).
  - c) Sede demum vacante, si regimen non retineatur ab episcopo

#### M M M M

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Vide apud Blat, II, p. 380 sqq.; Perathoner, I, p. 113; Prümmer, q. 145; Cocchi, III, n. 309, c. — <sup>2</sup> Vide quae in specie indicantur apud Perathoner, die Diözesanregierung, l. c. p. 29 sq.; Prümmer, q. 144. — <sup>3</sup> Dicitur enim in c. 403; audito capitulo. Cf. Schmöger, Supplementum ad Aichner-Friedle, p. 23.

translato (c. 430, § 3) vel non acquiratur ab aliquo Administratore Apostolico (c. 431, § 1), transit jurisdictio ordinaria episcopi ad capitulum cathedrale, exceptis tantum iis quae in jure excipiuntur. Capitulum autem Vicarium suum deputare debet, qui assumat regimen dioecesis, ut mox dicetur (c. 431 et 432).

140. — IV) De obligationibus capituli. — Reducuntur capituli officia ad haec tria: a) Reverentiam exhibere episcopo. Quare prima sedes et locus in choro, in coetibus, processionibus et sic porro, sint episcopo. — b) Auxilium praestare episcopo. Idcirco canonici presbyteri assistentis funguntur officio, dum celebrat episcopus; ipsi in ingressu ecclesiae porrigunt aspersorium, eumque supplent ad peragendas functiones sacras in solemnioribus anni festivitatibus, etc. — c) Obedientiam canonicam ipsi exhibere, in subeundo justo suo judicio, in admittenda visitatione ejus, non obstante exemptione, in observandis justis ac legitimis suis mandatis.

### § 2. De canonicis seu singulis membris capituli.

- 141. De canonicis tanquam personis physicis ac membris alicujus capituli agentes, haec dicemus: a) de notione, distinctione et institutione canonicorum; b) de eorum juribus; c) de eorum officiis.
- I) De notione, distinctione et institutione. Canonici sunt membra alicujus capituli, sive obtineant canonicatus praebendam, sive solum titulum acquirant ex privilegio. Dantur enim veri canonici sine praebenda, ex concessione S. Sedis, ut apparet ex canone 393, § 3 ¹. Praeterea dantur canonici supranumerarii, qui ultra numerum pro capitulo adsignatum admittuntur et succedunt, non de jure sed ex usu, canonicatui praebendato vacanti ². Aliqui canonici vocantur etiam: honorarii seu ad honorem (c. 406, § 3), quia praebenda carent ac voce in coetu capitulari, at insignia canonicorum habent et nonnulla quoque jura. Ad officium in choro recitandum non tenentur, et, dum degunt extra dioecesim in qua nominati sunt, numero sint tertia parte minores canonicis titularibus, ex ipso praescripto Codicis (c. cit.). Tandem adhuc recensentur canonici jubilati, qui nempe a S. Sede indultum emeriti seu jubilationis impetrarunt post continuum et laudabile quadra-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Consuli possunt de hac quaestione Bargilliat, II, n. 802; Cocchi, III, n. 297. — <sup>2</sup> Prümmer, q. 140; Cocchi, l. c., p. 288; exspectativae suppressae fuerunt ac prohibitae a Concilio Trid.

ginta annorum in eadem vel distinctis ecclesiis ejusdem civitatis aut dioecesis chori servitium (c. 422, § 1). Itaque canonicus jubilatus ab obligatione chori est exemptus, non tenetur ad residentiam; attamen omnia capitularia retinet jura, ac quamvis absens, percipit tum fructus praebendae tum distributiones etiam inter praesentes, nisi obstent expressa fundatorum voluntas vel statuta ecclesiae vel demum consuetudo (c. 422, § 2). In quibusdam regionibus aliae adhuc exsistunt species canonicorum, v. gr. in Gallia canonici quos vocant: Chanoines d'honneur; non idem sunt ac eanonici honorarii 1.

Canonici a solo instituuntur episcopo, audito capitulo, sed debent necessario esse presbyteri « doctrina vitaeque integritate » praestantes (c. 404, § 1). Aetas non determinatur, nec gradus academici speciales requiruntur, quamvis Codex in votis habeat, ut « ceteris paribus, ratio habeatur illorum qui doctores in sacra theologia vel jure canonico renuntiati fuerint in aliquo athenaeo, vel laudabiliter ministerium ecclesiasticum aut magisterium exercuerint », vel etiam qui in periculis triennalibus magis praestiterint, juxta c. 130, § 1 et 2.

142. — II) De juribus eanonicorum. — Inter jura eanonicorum citare oportet insignia et vestem choralem, nempe : rochetum, mozettam, eappam magnam, annulum, numisma seu erucem capituli ; nonnunquam etiam pectoralem aliquam crucem et mitram. Vestem choralem aut specialia insignia capitularia adhibere nequeunt extra dioecesim, nisi vel episcopum comitentur vel episcopum aut capitulum repraesentent (c. 409, § 2).

Titulus honorificus ipsis quoque competit, v. gr. admodum reverende vel reverendissime.

Scamnum magis conspicuum in choro illis debetur, quod vocatur: stallum, illudque honorariis quoque conceditur canonicis.

Specialis ipsis assignatur locus in coetibus capitularibus, ibique votum suum dare possunt, exclusis honorariis.

Percipiunt fructus praebendae suae et distributiones quotidianas juxta normas juris. Porro distributiones quotidianae sunt illae quae fiunt pro actibus quibusdam determinatis vel pro singulis diebus. Vocantur: inter praesentes, quando iis tribuuntur qui actu in choro habentur. Attamen nonnunquam aliis quoque prosunt, nisi

Battandier (Annuaire, 1911, p. 542) sic eos definit : « C'est une marque de distinction, d'estime et d'affection particulières, qu'un évêque donne à un de ses collègues », etc. Cf. etiam p. 536.

contraria sit voluntas fundatorum. Itaque statuit Codex ut ab unoquoque capitulo unus vel plures censores seu punctatores nominentur, qui absentes a divinis officiis quotidie notent; quod si abfuerint punctatores, senior e canonicis qui adsunt, illorum vices supplebit (c. 395, § 4). Hinc, distributiones cedunt diligentibus, quavis collusione aut remissione exclusa, ita ut qui choro interesse neglexerint, distributionibus quotidianis prorsus priventur. Admittuntur tamen exceptiones, quae referuntur integre in ipso Codice (c. 420):

- a) Excusantur a praesentia in choro, ita ut simul retineant fructus suae praebendae, distributiones quotidianas, imo distributiones inter praesentes: 1) Capitulares jubilati, de quibus supra diximus; 2) qui piis exercitiis vacant, sed semel tantum in eodem anno; 3) qui episcopo sacra peragenti assistunt, quamvis id fiat in alia civitate quam episcopali; 4) qui occupantur in conficiendis processibus canonizationis et beatificationis, vel vocati sunt tanquam testes in iisdem causis, pro diebus et horis quibus hoc officium praestant (c. 420, § 1, n. 13).
- b) Excusantur a servitio chori, ita ut, quamvis absentes, participent tum fructus praebendae tum distributiones quotidianas, sed non « inter praesentes »: 1) Canonicus theologus singulis diebus quibus suo munere fungitur; 2) item canonicus poenitentiarius, dum confessiones audit; 3) item vicarius paroecialis et officiales ab episcopo deputati dum vacant suis officiis, etc.; 4) qui infirmitate aliove physico impedimento choro prohibentur assistere; 5) qui pontificia legatione alibi funguntur; 6) qui accedunt cum episcopo vel loco episcopi ad visitanda Limina Apostolorum; 7) qui mittuntur ad Concilia aut ad synodum aut ad visitationem dioecesis 1.
- c) Excusantur a choro, ita ut percipiant tantum fructus praebendae, non autem distributiones ullas: 1) qui de licentia episcopi publice docent in scholis ab Ecclesia recognitis sacram theologiam (vel S. Scripturam) aut jus canonicum (c. 421, § 1); 2) qui sub iisdem conditionibus iisdem studiis incumbunt, quin doceant; 3) Vicarius Capitularis et Generalis, Officialis et Cancellarius, dum suis muneribus vacant; 4) duo canonici qui inserviunt episcopo in ministerio et servitio dioecesis, juxta c. 412, § 2.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Vide commentarium Blat, II, p. 387 sqq.; Vermeersch-Creusen, I, n. 370; Cocchi, III, n. 340, p. 349.

- 143. III) De obligationibus. His praesertim officiis tenentur canonici:
- a) Professionem fidei emittunt post promotionem coram episcopo aut ejus delegato et coram capitulo (c. 1406, § 1, n. 5); haec est personaliter facienda cum juramento antimodernistico.
- b) Obligantur ad servitium altaris et chori, et quidem personaliter, nisi in casibus particularibus, ex justa causa, substitutus ab ipsis praesentetur, qui sit canonicus in eadem ecclesia et eo tempore non sit adstrictus servitio (c. 419, § 1). Servitium chori non materialiter tantum adimplendum est, sed revera cantando et psallendo, ut expresse statuit Benedictus XIV, Const. Dilecte fili 1.
- c) Ad celebrationem missae conventualis adstringuntur, et quidem ea est applicanda pro benefactoribus in genere (c. 417, § 1), et quotidie est celebranda (c. 413, § 1 et 2). Consuetudo qua stipes celebranti praebetur pro missa conventuali vel ex cumulo distributionum vel ex reditibus, potest servari (c. 417, § 3); infirmus tamen non tenetur eleemosynam praebere sacerdoti capitulari, qui ipsius vicem supplet in missae conventualis celebratione et applicatione, salvo tamen jure particulari vel consuetudine (c. 417, § 2).
- d) Lege quoque residentiae tenentur canonici; possunt tamen singuli abesse per tres menses in anno, sive continuos sive intermissos, dummodo propriae ecclesiae statuta aut legitima consuetudo servitium diuturnius non requirant (c. 418, § 1). Ut ferietur tempore Adventus et Quadragesimae aut in praecipuis anni solemnitatibus (c. 338, § 3), specialis requiritur licentia episcopi; nec unquam permittitur uno eodemque tempore capitulares ultra tertiam partem abesse.

Illegitime non residentes, eo ipso privantur omnibus fructibus, eosque tradere tenentur episcopo, qui ecclesiae vel alicui pio loco vel pauperibus distribuat, juxta c. 2381, n. 1<sup>2</sup>.

# ARTICULUS II.

# De Vicario Capitulari.

144. — Sedes episcopalis vacat vel per mortem episcopi, vel per privationem aut translationem episcopo rite intimatam, vel demum per renuntiationem a S. Sede acceptatam (c. 430, § 1). Hic agimus de regimine sedis vacantis, et post notiones praevias, dicemus de

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Diei 19 Januarii 1748 (cf. Cocchi, l. c., p. 317. — <sup>2</sup> Vide Cocchi, III, n. 310, p. 315.

deputatione Vicarii Capitularis et Oeconomi, deinde de qualitatibus requisitis a jure, demum de potestate, obligatione et cessatione a munere ejusdem Vicarii. Inde sex erunt paragraphi.

- I) Notiones praeviae. Primis christianis temporibus regebatur dioecesis viduata ab ipso presbyterio civitatis episcopalis, idque adhuc tempore S. Cypriani et S. Cornelii perseveravit. Deinde vero a Metropolitis visitatores seu intercessores vel interventores sunt nominati. A saeculo xII, unice ad capitula pertinebat regimen sedis vacantis; variis tamen modis jus suum exercuerunt capitula sive collegialiter, sive per turnum, sive per vicarios delegatos. Tridentinum Concilium sapientissime in sua sess. 24, de ref. c. 16 statuit, ut intra octiduum Vicarius constitueretur Capitularis ad assumendam jurisdictionem in dioecesi 1. Novus Codex dispositiones tridentinas confirmavit ac certiores reddidit.
- 145. II) Deputatio Vicarii Capitularis et Oeconomi. Communis plurium administratio cum saepe pariat confusionem, ideo nequit jurisdictio in dioecesi diu a toto corpore capituli exerceri. Constituitur autem Vicarius per actum capitularem, convocato capitulo juxta morem; ille tunc fit electus, cui favet numerus suffragiorum absolute major, demptis suffragiis nullis. Unus tantum deputari potest, et quaecumque alia consuetudo contraria reprobatur; imo electio quae non est conformis huic praescriptioni, irrita est juxta c. 433, § 1 ². Attamen licet unum quoque vel plures constituere oeconomos (c. 432, § 1), quamvis id minime sit necessarium. Oeconomus semper erit sub auctoritate Vicarii Capitularis, geretque administrationem proventuum rerum ecclesiasticarum (c. 442).
- 146. III) De dotibus requisitis in Vicario Capitulari. Ut valide fiat deputatio Vicarii, debet assumi presbyter, qui 30 annos expletos habeat, et ad eamdem sedem vacantem nondum electus, nominatus vel praesentatus sit. Si hae conditiones posthabitae fuerint, Metropolita vel antiquior provinciae episcopus, agnita rei veritate, pro ea vice deputet ipse Vicarium; actus autem illius qui prius a capitulo electus fuerat, ipso jure sunt nulli (c. 434, § 3).

Illicite aliquis deputaretur Vicarius, qui non esset in s. theologia aut jure canonico doctor vel licentiatus, aut saltem earumdem disciplinarum vere peritus, et in quo non fulgerent morum integritas, pietas, sana doctrina cum prudentiae laude (c. cit. § 2). Nullibi statutum reperitur, Vicarium Capitularem assumi debere

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Wernz, II, n. 795; Schneider, l. c. p. 418 sqq.; Cocchi, III, n. 318. — <sup>a</sup> Olim in Gallia vigebat consuetudo plures deputandi Vicarios Capitulares in solidum; sed nunc haec consuetudo expresse reprobata est, c. 433, § 1.

e gremio capituli; ceteris tamen paribus, ex mente, ut ait Cocchi (III, n. 320), Concilii Tridentini et S. Congreg. Concilii praeferendus est candidatus de gremio capituli.

De Oeconomo exigit jus, ut « fidelis ac diligens » reperiatur (c. 432, § 1).

147. — IV) De potestate Vicarii Capitularis. — Duplex principium generale circa potestatem Vicarii Capitularis adstrui potest:

1) Ad ipsum transit ordinaria episcopi jurisdictio in spiritualibus et temporalibus, exceptis iis quae de jure expresse sunt eidem prohibita (c. 435, § 1). Itaque Capitulum nihil potest sibi reservare, nec electus est Vicarius capituli, sensu stricto, sed potius Ordinarius habens etiam in capitulum jurisdictionem. — 2) Sede vacante nihil innovetur (c. 436); quare ea tantum agat et praescribat, quae non facile possunt differri vel quibus status dioecesis vix immutatur.

In specie, perspicitur Vicarius Capitularis habere facultates Vicarii Generalis, idque patet ex ipso canone 435, § 2. Potest praeterea in dioecesi permittere cuilibet episcopo exercitium pontificalium, et ipse, si est episcopus, eadem potest exercere, excluso tamen usu throni cum baldachino (l. c.).

# Potest Vicarius Capitularis:

- a) Alienare bona ecclesiastica de consensu capituli vel S. Sedis, juxta normas generales (c. 1532).
  - b) Litem super iis inchoare aut prosequi (c. 1526).
  - c) Concedere dispensationes et absolutiones (c. 82).
  - d) Confessarios approbare (c. 874).
  - e) Leges, censuras et poenas ferre (c. 435, § 1).
    - f) Dioecesim visitare et judicium ferre (c. 1572), etc.

## Non potest Vicarius Capitularis 1:

- 1) Conferre beneficia perpetua liberae collationis nec paroecias, nisi sedes ab anno saltem vacaverit (c. 1432, § 2 et 455, § 2, n. 3).
- 2) Incardinare vel excardinare clericum nisi post annum a sede vacante (c. 113), de consensu capituli.
  - 3) Alienare bona mensae episcopalis (c. 435, § 3).
- 4) Praebendam supprimere (c. 1422), nec unire paroeciales ecclesias inter se vel cum beneficio non curato (c. 1423).
- 5) Litteras dimissorias concedere, nisi infra annum aliquis aretetur ratione beneficii recepti vel recipiendi. Revoluto tamen anno,

Cf. Vermeersch-Creusen, I, n. 387; Cocchi, III, n. 321; Schmöger, p. 24; Perathoner, I, p. 119 sq.

potest omnibus has litteras concedere, de consensu capituli (c. 958, § 1, n. 3).

- 6) Indulgentias elargiri (c. 912).
- 7) Convocare synodum dioecesanam (c. 357, § 1).
- 8) Condere Congregationes religiosas (c. 492, § 1).

Quoad honores et praecedentiam id omnino ipsi competit, quod de Vicario Generali valet (c. 439).

Ipse ac Oeconomus jus habent ad *congruam retributionem* in Concilio provinciali designatam vel recepta consuetudine concedi solitam, desumendam ex reditibus mensae episcopalis aut ex aliis emolumentis (c. 441, n. 1).

- 148. V) De obligationibus. a) Debet professionem fidei emittere coram capitulo, priusquam jurisdictionem obtineat (c. 438). b) Obligatione tenetur residendi in dioecesi, non aliter quam episcopus (c. 440). c) Ipsi incumbit obligatio applicandi missam pro populo, ut dictum est de episcopo (c. 440). d) Assistere debet Conciliis plenariis (c. 282, § 1), et provincialibus (c. 286, § 1). e) Rationem reddere debebit novo episcopo de sui officii administratione, juxta normam c. 444, § 1; item reddere tenetur rationem novo episcopo de scripturis ad Ecclesiam pertinentibus, si quae ad ipsum pervenerint (l. c. § 2). Oeconomus aliique officiales qui, sede vacante, fuerunt constituti, eodem modo debent agere rationem de rebus a se gestis (c. cit.).
- 149. VI) De cessatione muneris Vicarii Capitularis. Quatuor modis exspirat officium Vicarii Capitularis: 1) Per remotionem ejus, quae remotio tamen unice ad S. Sedem pertinet (c. 443, § 1); idem dicendum est de oeconomo (c. cit.). 2) Per renuntiationem ab ipso factam et capitulo authentice exhibitam; a capitulo autem eam acceptari necesse non est, ut valeat. 3) Per mortem Vicarii Capitularis.

Hisce casibus, denuo a capitulo instituenda est electio novi Vicarii Capitularis.

Tandem 4) exspirat officium ejus, quando rite episcopus possessionem ceperit suae sedis, praesentatis litteris apostolicis fidem facientibus de sua promotione (c. 443, § 2)

Non autem cessat munus Vicarii Capitularis, quando ipse ad episcopatum designatus fuerit; tunc enim suum officium etiam post designationem retinere et exercere potest (c. 334, § 2).

#### ARTICULUS III.

#### De consultoribus dioecesanis.

- 150. Ordo dicendorum hic erit: a) trademus notiones praevias; b) agemus de institutione consultorum dioecesanorum; c) de eorum renovatione et potestate; d) de cessatione muneris eorum.
- I) Notiones praeviae. Loco capitulorum cathedralium instituti fuerunt in dioecesibus Americae Septentrionalis consultores dioecesani a Concilio Plenario Baltimorensi, anno 1852 vel saltem anno 1868 (Concil. Baltimorens. II). A Leone deinde P. XIII confirmata fuit haec institutio pro Insulis Philippinis, anno 1902.

Codex demum speciali lege (c. 423) stabilivit ut in omnibus dioecesibus sine capitulo constituerentur consultores dioecesani (c. 423), qui vices gererent canonicorum saltem ex parte <sup>1</sup>.

- II) Institutio consultorum dioecesanorum. Nominantur exclusive ab episcopo, et quidem ad triennium (c. 426, § 1). Debent esse sacerdotes, numero saltem 6 aut si parva sit dicecesis saltem 4 (c. 425, § 1); sint pietate, moribus, doctrina ac prudentia commendati, et omnes in civitate episcopali vel in locis vicinioribus commorentur. Oportet ut statim post eorum nominationem emittant professionem fidei (c. 1406, § 1, n. 6), et jusjurandum interponant de officio fideliter exsequendo sine ulla acceptione personarum (c. 425, § 2).
- III) De eorum renovatione et potestate. Deficiente aliquo consultore intra triennium, episcopus alium substituct, sed nonnisi de consilio ceterorum consultorum (c. 426, § 3). Sede autem vacante, si aliquis consultor deficiat, Vicarius Capitularis de consensu aliorum consultorum, nominet alium; deinde tamen confirmatione novi episcopi designatus indigebit (l. c. § 5).

Potestas consultorum dioecesanorum ea est capituli cathedralis tanquam senatus episcopi ; ideo eamdem potestatem habent ac capitulum, sive sedes sit plena, sive sit impedita sive sit vacua.

IV) De remotione eorum. — Durante munere, id est per triennium, consultores ne removeantur, nisi ob justam causam ac de consilio ceterorum consultorum (c. 428).

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Cf. Coechi, III, n. 3f2.

#### CAPUT IV

### De Vicariis Foraneis.

- 151. Agendo de vicariis foraneis, dicemus eorum originem, definitionem ac deputationem, jura et obligationes.
- I) Origo. Vicarii foranei olim vocabantur « Archipresbyteri rurales », et eorum titulus ecclesiae erat principalis et baptismalis ; quare etiam « baptisterium » appellabatur, dum tituli clericorum quibus praeerant, minores erant proprioque nomine « oratoriorum » designabantur. Saeculo circiter tertio, prima hujus disciplinae vestigia in Aegypto commemorantur, deinde tandem etiam in Occidente. Saeculo nono, satis universe in districtus minores dioeceses divisae sunt, qui districtus vocabantur christianitates seu Decaniae. Presbyteri qui praeerant tali districtui, erant Decani ¹, sed potestas eorum restricta erat. Nonnisi per transennam de ipsis loquitur Concilium Tridentinum in sess. 24, de ref. c. 3, 20, restringendo adhuc magis eorum auctoritatem ut notat Wernz ². In nonnullis regionibus dabantur etiam « definitores », qui minori potestate gaudebant quam decani, quamvis parochis essent superiores ².
- II) Definitio. In Codice occurrit vox: vicarius foraneus. Porro vicarius est, quia potestatem aliquam delegatam ac limitatam accipit ab episcopo. Nota tamen, decanos seu vicarios foraneos plerumque esse parochos, ut patet ex usu et c. 446, § 1. Foraneus dicitur ille vicarius, quia juxta Bargilliat (ed. 25, I, n. 795), « extra fores seu civitatem in qua episcopus residet, constituitur ». Inde facile deducitur definitio vicarii foranei (c. 445): Est nempe sacerdos, praesertim parochus, qui ab episcopo praeficitur alicui vicariatui foraneo, scilicet districtui qui constat pluribus paroeciis.

Ad nutum episcopi amoveri potest, quatenus est vicarius foraneus, non autem quatenus est parochus (c. 446, § 2).

III) De ejus deputatione. — Nominatio unice ad episcopum pertinet; sed debet eligere sacerdotem eumque dignum; nimirum, ut recte cum pluribus auctoribus animadvertit Cocchi (III, n. 326) « scientia et moribus commendatum, jurisque, quantum fieri potest, peritum ». Insuper haec addit ipse Codex: eligatur « praesertim inter rectores ecclesiarum paroecialium » (l. c.).

¹ Vermeersch-Creusen, I, n. 392; Perathoner, I, p. 121, qui ait hoc nomen desumptum fuisse ex regula S. Benedicti, c. 21. — ² II, n. 812. — ² Vicarii foranei vocantur in pluribus dioecesibus Galliae, v. gr. in Metensi: « archiprêtres ». Attamen, ut bene notat Bargilliat (Droits et devoirs des curés, n. 576), non iidem sunt: « Les pouvoirs de l'archiprêtre s'exercent dans une circonscription territoriale assez étendue, qui comprend elle-même, comme subdivisions, un certain nombre de doyennés, »

IV) De ejus potestate. — Jura vicarii foranei duplicis sunt generis, quaedam enim sunt ad nutum concilii provincialis, vel synodi dioecesanae, vel episcopi; alia vero in jure sunt determinata.

Jure determinata haec praesertim recensentur:

- 1) Curam vigilantiae habet, num sacerdotes districtus muneribus suis *rite* incumbant, praesertim quoad residentiam, praedicationem, catechismum, curam aegrotorum.
- 2) Num decreta visitationis episcopalis et cautelae debitae circa materiam sacrificii missae serventur.
  - 3) Num ea quae respiciunt cultum liturgicum rite custodiantur.
- 4) Pariter de bonis ecclesiasticis et de obligationibus missarum inquirat.
- 5) Invigilet ut recte conscribantur et asserventur libri paroeciales (c. 447, § 1, n. 4).
- 6) Jus quoque habet assistendi synodo dioecesanae (c. 358, § 1, n. 4).
- V) De obligationibus ejus. Officia vicarii foranei haec praesertim sunt:
- a) Si non sit parochus, debet residere in territorio vicariatus vel alio in loco non valde distanti (c. 448, § 2).
- b) Tenetur temporibus ab episcopo statutis visitare paroecias sui districtus (c. 447, § 2).
  - c) Debet specialem habere curam de parochis aegrotis et defunctis.
- d) Oportet ut curet ne, parocho aegrotante vel decedente, libri, documenta, sacra supellex aliaque quae ad ecclesiam pertinent, depereant aut asportentur (c. 447, § 3).
- e) Collationes seu conventus (conférences ecclésiastiques) debet ipse instituere cum presbyteris proprii districtus, hisque praeesse (c. 448, § 1).
- f) Semel saltem in anno rationem reddere ipsum oportebit de statu sui districtus (c. 449).

Vicarius foraneus, ut praescribit c. 450, § 1, sigillum habebit vicariatus proprium. Praecedet etiam omnibus parochis aliisque sacerdotibus sui districtus (c. 450, § 2). In aliquibus locis, ut notat Bargilliat <sup>1</sup>, defert ipse rochetum et mozettam, iisque utitur tanquam signis potestatis delegatae qua gaudet. Conceditur habitualiter decanis facultas absolvendi a casibus reservatis Ordinario loci cum potestate subdelegandi toties quoties confessarios districtus (c. 899, § 2).

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Droits et devoirs des curés, n. 575 : « Dans plusieurs diocèses, les doyens et les archiprêtres jouissent du privilège de porter le rochet et la mozette comme signes distinctifs du pouvoir qui leur a été délégué. Cette concession, ne s'accordant pas avec les règles générales, ne peut avoir son origine que dans une autorisation expresse ou tacite du Saint-Siège. »

#### CAPUT V

# De parochis.

152. — Nobilissimum ac gravissimum officium est parochorum opem ferendi episcopo in ordinaria et immediata animarum cura habenda; itaque tanquam principales adjutores episcopi aestimandi sunt qui procurent fidelibus pabulum divinae doctrinae praedicando ac refectionem animae per administrationem sacramentorum. De his igitur nobis hic est loquendum, et quidem ea procedere licebit ratione, ut tractatum « de parochis » in quinque distinguamus partes : a) Origo et notiones praeviae ; b) de paroeciae erectione et institutione canonica parochorum ; c) de juribus et officiis parochorum; d) de temporali administratione paroeciae; e) de amissione officii parochialis. — Codex autem totam tractat materiam per 20 canones (c. 451-471); plura tamen etiam aliis juris locis reperiuntur ad parochos spectantia, de quibus non semel in tractatu nostro sermonem instituemus. Huc pertinent praesertim ea quae respiciunt sacramenta et alia id genus, ut inspicienti facile patebit.

# ARTICULUS I,

# Origo et notiones praeviae.

153. — I) Origo. — Parochi qua tales originem habent mere ecclesiasticam, non vero divinam, ut somniarunt parochistae cum presbyterianis et multis haereticis, quales Aerius, Wicleff, Huss, Lutherus, Calvinus, Knox, etc. Parochistae agnoscebant quidem superioritatem episcopatus; erronee autem contendebant potestatem ipsam episcopalem multiplici ratione in parochis restrictam fuisse ex divina ordinatione. Itaque asserebant, parochos pertinere ad hierarchiam ab ipso Christo institutam, et tam immediatam in parochianos habere potestatem, ut episcopus nihil valeat in plebem parocho subjectam absque illius consensu. Erroris parochistarum praecipui fautores fuerunt olim aliqui doctores Sorbonae, ut Guillaume de Saint-Amour; postea, saeculo XIII, Joannes qui dicitur major, Richerius vero, saeculo XVII; deinde etiam Jansenistae, Van Espen, Nicolas Travers, Scipio Ricci, Pseudo-

synodus Pistoriensis, Febroniani ac Josephinistae. Originis divinae inde petebant argumentum, quia parochi, aiebant, successores sunt 72 discipulorum, de quibus legimus apud S. Lucam, c. 10, v. 1 sqq. Sed perperam adducitur illud argumentum, ut aperte demonstrat D. Thomas (2. 2. q. 188, a. 4 ad 5): « Ad quintum dicendum, quod formam 72 discipulorum non solum tenent presbyteri curati, sed quicumque alii minoris ordinis, qui episcopis in eorum officio subserviunt; non enim legitur quod 72 discipulis Dominus aliquas determinatas parochias assignaret, sed quod mittebat eos binos ante faciem suam in omnem civitatem et locum quo erat ipse venturus. » Aliud argumentum firmissimum in contrarium adstruit Devoti (apud Aichner-Friedle, § 126) dicens : « Nam hi discipuli tantum abest, ut parochi fuerint, ut neque sacerdotali charactere insigniti essent. Quod vel ex eo patet, quod ex 72 discipulis 7 diaconi electi sunt (Acta 6). Quomodo ergo iidem a Christo sacerdotes creati esse poterant? » 1.

En autem evolutio historica hujus institutionis ecclesiasticae parochorum. Primis saeculis, solus episcopus cum clericis suis immediate regebat ac directe omnes christianitates in sua dioecesi administrabat. Saeculo autem tertio primum Romae institutae fuerunt ac divisae plures ecclesiae particulares, ad commodum fidelium aptatae; hae communiter vocantur: ecclesiae titulares Romae<sup>2</sup>. Sub initio saeculi quarti, missi sunt in Hispania plures diaconi ad varias christianitates, baptismi conferendi gratia, qui deinde tanquam delegati episcoporum inter ipsos fideles degebant. In casibus particularibus nonnunquam etiam presbyteri hac legatione fungebantur, sed paroeciae tunc temporis minime existebant. Ortum habuerunt saeculo quinto, vel etiam jam sub fine saeculi quarti, ut apparet ex iis quae narrat Gregorius Turonensis de institutione ecclesiarum ruralium a S. Martino in dioecesi Turonum habita 3; his enim ecclesiis praeponebatur etiam, ut fertur, ruralis seu forensis aliquis presbyter. Parociae jam constitutae inveniuntur initio saeculi sexti, ut omnibus patet ex variis canonibus synodorum tunc temporis in Gallia habitarum 4. Ab initio quidem, ut recte notat Aichner-Friedle (§ 126), nonnisi ad tempus et modo revocabili missi erant parochi ad aliquam ecclesiam ruralem, atque pro libitu amovebantur ab episcopo; deinde vero, tractu temporis, sacerdotes in perpetuum ad plebeias has mittebantur ecclesias earumque obtinebant titulos. Mox erectae fuerunt rurales ecclesiae in beneficia, quibus saltem principalis fruebatur clericus his ecclesiis inserviens ; idque praesertim saeculo octavo factum fuisse perspicitur 5. Saeculo decimo quarto videtur primum nomen parochi occurrere, ut tenet Vermeersch-Creusen (I, n. 396), qui addit : « Vocabatur in primis saeculis presbyter dioecesanus, villanus,

<sup>·</sup> ¹ Cf. Acta S. Sedis, I, p. 392; Bouix, de parocho, I, c. 6; Cocchi, III, n. 332. — ² Cf. Msgr. J. P. Kirsch, Studien, IX, 1-2; Ons Hémecht, 1922, p. 231 sqq. De historia parochiatus maxima cum eruditione ibidem tractat. — ³ Msgr. Kirsch, l. c. p. 234. — Bargilliat (Droits et devoirs... n. 1), scribit: « Les paroisses furent établies dans les campagnes vers le commencement du Iv° siècle. Dans les villes, si l'on excepte Rome et Alexandrie, cette organisation ne fut réalisée que beaucoup plus tard, vers le commencement du XI° siècle. » — 4 Hefele, Konzilien, II, 654. — Aichner-Friedle, § 126, nota 5. — § Msgr. Kirsch, l. c. p. 237 sqq.

forensis, parochitanus; dein, sacerdos proprius (jam a saeculo viii); tandem

plebitanus, curatus, pastor. »

Quidquid autem sit de nomine quo olim insigniebatur parochus, certum est Tridentinam Synodum episcopis mandasse ut, ubique erectis paroeciis, unicuique etiam suus perpetuus peculiarisque assignaretur parochus (sess. 24, de ref. c. 13). Quod praeceptum Concilii renovatum ac confirmatum fuit a Codice statuente (c. 216, § 1), ut territorium cujuslibet dioecesis dividatur in distinctas partes territoriales 1. Unicuique autem parti sua peculiaris ecclesia cum populo determinato est assignanda, suusque peculiaris rector, tanquam proprius ejusdem pastor, est praeficiendus pro necessaria animarum cura. In vicariatibus et praefecturis apostolicis eadem inducenda erit divisio, modo fieri queat absque ullo detrimento; attamen hae partes seu minores districtus non vocari debent paroeciae, sed quasi-paroeciae (c. 216, § 2 et 3).

II) Notiones et definitio. — Aliqui dicunt, vocem parochus venire a verbo παρέχω, quod significat : praebeo, offero ; quia, aiunt, ex officio praebet fidelibus sacramentorum et verbi divini pabulum ². Sed melius, ni fallor, affirmatur, vocem parochus provenire a παροικέω : immoror, incolo, habito, quia ratione quadam speciali et stabili praeest incolis loci vi sui muneris. Parochia autem, «παροικία», locum aliquem vicinum designat seu districtum. Initio christianae religionis adhibebatur haec vox ad denotandum territorium regimini episcopi subjectum ; postea autem territorium episcopi nominabatur dioecesis, et minores districtus quibus rurales praeficiebantur sacerdotes, parochiae dicebantur.

Itaque sic definitur parochus (c. 451, § 1): Est sacerdos vel persona moralis, v. gr. capitulum, monasterium, cui paroecia collata est in titulum cum cura animarum sub Ordinarii loci auctoritate exercenda.

Dicitur: sacerdos, quia jam nemo potest institui parochus, nisi sacerdotio prius initiatus fuerit. Olim requirebatur tantum, ut esset clericus et infra annum a die pacificae possessionis sui beneficii reciperet ordinem presbyteratus.

Dicitur etiam: vel persona moralis, quia vicarius paroecialis, qui loco capituli aut monasterii, etc., curam actualem animarum in paroecia habet, non

possidet paroeciam in titulum.

Additur: in titulum, id est, cujus ipse sit ordinarius et perpetuus pastor, quamvis inamovibilitas ad essentiam paroecialis beneficii non pertineat. Itaque etiam in definitione subjungitur: sub Ordinarii loci auctoritate; potest autem juxta praescripta juris Ordinarius amovere eos parochos qui perpetuitate subjectiva, ut aiunt, non gaudent <sup>3</sup>.

¹ Ut constitui possint paroeciae pro diversitate sermonis seu nationis fidelium in eadem civitate vel territorio degentium, vel paroeciae mere familiares aut personales, requiritur nunc speciale indultum apostolicum (c. 216, § 4). — ² Cf. Bargilliat, Droits et devoirs...n. 4; Cocchi, III, n. 331. — ² Cf. Vermeersch-Creusen, I,n. 400 et 404. Ideo «succursalistae» in Gallia, Belgio, Luxemburgo, veri dicendi sunt parochi, quanquam amovibiles. Vocantur etiam: desservants vel ut addit Bargilliat (Droits et devoirs... n. 39): «Dans quelques diocèses on leur donnait le nom de Recteurs.» De perpetuitate beneficii agemus in tractatu de beneficiis (libro III).

Ut ex definitione perspicitur, censetur parochus habere potestatem ordinariam, et quidem eam habet nomine proprio exercendam, vi muneris sui; non enim est vicarius episcopi, nec ejus potestas dicitur vicaria. Porro id non impedit, quominus episcopus quoque sit pastor ordinarius et immediatus cunctorum fidelium suae dioecesis, quia non repugnat ut duplex potestas aut multiplex jurisdictio circa eamdem versentur plebem. Itaque recte in casu scribit D. Thomas (suppl. q. 8, a. V ad 3): « Ad tertium dicendum, quod inconveniens esset, si duo aequaliter super eamdem plebem constituantur; si autem inaequaliter, non est inconveniens. Et secundum hoc super eamdem plebem immediate sunt et sacerdos parochialis et episcopus et Papa » 1. Jurisdictio parochi in foro interno est ordinaria quidem, at in foro externo jurisdictione ordinaria caret, quamvis potestate domestica seu oeconomica et administrativa gaudeat 2.

Ex iis quae diximus, facile deduci potest distinctio parochorum in: a) actuales et habituales (penes personam moralem); b) amovibiles et inamovibiles (succursalistae); c) saeculares et religiosos (qui ad aliquam religionem pertinent); d) locales et personales (ut sunt plures capellani militum, qui stare debent peculiaribus S. Sedis praescriptis, ex'c. 451, § 3).

Parochorum nomine in jure veniunt etiam quasi-parochi et vicarii paroeciales, si plena potestate paroeciali sint praediti, ut suo loco dicemus.

# ARTICULUS II.

# De erectione paroeciae et institutione parochi.

- 154. Quatuor praesertim in hoc articulo erunt consideranda, nempe: a) de modis quibus fit aliqua paroecia; b) de jure instituendi parochum; c) de qualitatibus requisitis in parochis; d) de iis qui subduntur parocho in jure.
- I) De modis erigendi paroeciam. Tres sunt modi erigendi paroeciam novam, aut per viam creationis aut per viam divisionis aut demum per viam unionis; de quibus singulis pauca dicemus.

¹ Refert Bargilliat aliquam declarationem S. Cong. Concilii (l. c., n. 5): «L'évêque pourrait donc, même contre la volonté du curé, déléguer un autre prêtre pour exercer un acte particulier du ministère paroissial. Mais la Sacrée Congrégation du Concile elle-même a déclaré que cette intervention ne doit être justifiée que par des causes très graves. »— ² Vermeersch-Creusen, I, n. 407. — Bargilliat (l. c., n. 6) ait : « Ils ne peuvent édicter des lois... ni même des préceptes qui s'imposeraient sous peine de péché à des particuliers ou à certaines classes... »

- a) Aliqua paroecia exsurgit nova per viam creationis simpliciter, quando antea in eadem regione nulla paroecia exsistebat vel omnes paroeciae suppressae erant. Exempla habes in terra missionum et in Gallia post « magnam revolutionem », ubi novae erectae ac circumscriptae fuerunt paroeciae 1.
- b) Fit paroecia nova per viam quoque divisionis, quando partes avelluntur ab una vel pluribus paroeciis jam exsistentibus, ut alia constituatur paroecia (c. 1421). Divisio autem paroeciarum pertinet ad Ordinarios locorum, potestque fieri, ut ait c. 1427, § 1, ex justa et canonica causa, invitis quoque paroeciarum rectoribus et sine populi consensu. Canonica causa, esset magna aliqua difficultas accedendi ad ecclesiam paroecialem, aut nimia paroecianorum multitudo; nec alia causa tanquam canonica admittitur (c. cit. § 2). Oportet autem per authenticam scripturam ut satis constet de facta divisione paroeciarum, auditis antea capitulo cathedrali et iis quorum interest, praesertim rectoribus ecclesiarum (c. 1428, § 1).
- c) Erigitur demum nova paroecia per viam unionis, quando scilicet ex duabus vel pluribus paroeciis exstinctis una eaque nova efficitur (c. 1419); in jure vocatur: unio exstinctiva <sup>2</sup>. Jamvero exstinctio paroeciarum unice ad S. Sedem pertinet (c. 1422); episcopi vero (non Vicarius Capitularis) possunt, ob magnam et evidentem ecclesiae utilitatem aut necessitatem unire quaslibet paroeciales ecclesias inter se aut cum beneficio non curato, sive aeque sive minus principaliter, ita tamen ut, si unio fiat minus principalis, beneficium non curatum sit accessorium (c. 1423, § 1). Nunquam haec unio potest fieri cum mensa episcopali aut capitulari, bene vero cum ecclesia cathedrali vel collegiata; debet pecessario in perpetuum institui. Absque consensu et cum detrimento eorum qui easdem paroecias actu obtinent, fieri nequit (c. 1424).

Ab his modis omnino distinguenda est dismembratio alicujus paroeciae, quae etiam ab Ordinariis institui potest ex causa justa et canonica, invitis quoque rectoribus ac sine consensu populi (c. 1427, § 1). Porro dismembratio proprie est diminutio ex una parte et augmentum ex alia parte alicujus parochiae jam existentis, quin nova exinde habeatur; itaque per dismembrationem sensu canonico non erigitur paroecia \*.

¹ Bargilliat, Praelectiones, II, c. II, p. 54; Droits et devoirs... p. 10: « Une nouvelle circonscription de toutes les paroisses, comme celle qui fut imposée en France en exécution du Concordat de 1801, pourrait également provoquer de nouvelles créations. » — ° Ab hac unione distinguenda est unio aeque principalis, qua uni eidemque clerico plures tituli conferuntur; et minus principalis, qua accessoria principali subjicitur (c. 1420). — ° Bargilliat, Praelectiones, II, n. 891 scribit : « Per dismembrationem nova paroecia non erigitur; sed pars territorii ex una detrahitur ut alii beneficio aut ecclesiastico instituto assignetur. »

II) De jure instituendi parochum. — Jus instituendi parochum modo universali competit Romano Pontifici, qui nonnunquam collationem quarumdam paroeciarum sibi reservat (c. 455, § 1 et c. 1435, § 1), et quidem quatuor praesertim modis, juxta Cocchi (III, n. 337): jure praeventionis, v. gr. nominando coadjutorem cum futura successione; jure concursus, ut in Italia et Hispania; jure devolutionis, ob episcopi negligentiam; jure exceptionis seu reservationis proprie dictae, v. gr. nominat generatim ipse S. Pontifex ad parochiam e qua assumptus est novus aliquis episcopus (c. 1435, § 1, n. 4).

In sua dioecesi idem jus competit episcopo, salvo tamen privilegio electionis aut praesentationis (jurispatronatus), si cui legitime competat (c. 455, § 1). Vicarius Capitularis, sede vacante aut impedita, potest confirmare electionem aut acceptare praesentationem ad paroeciam vacantem, et institutionem electo aut praesentato concedere; paroecias quoque liberae collationis conferre, sed tunc tantum cum sedes ab anno saltem vacaverit (c. cit. § 2).

Vicarius Generalis, nisi in casu sedis impeditae (c. 429, § 1), nihil valet circa institutionem parochorum absque mandato speciali (c. 455, § 3).

Pro paroeciis religiosis praesentat Superior competens aliquem religiosum sacerdotem suae Religionis, et Ordinarius loci, postquam certior factus est de qualitatibus praesentati, institutionem concedit (c. 456).

Pro paroeciis quae sunt jurispatronatus, praesentatio adhuc patronum spectat, si nolit suo juri renuntiare (c. 1451, § 2).

Missio in possessionem seu institutio corporalis (installation) parochi pertinet ad loci Ordinarium, qui ad id alium ecclesiasticum virum, praesertim vicarium foraneum delegare potest et solet (c. 1443, § 2).

- III) De qualitatibus requisitis in parocho. Dotes quae in aliquo candidato ad officium parochi requiruntur, hae sunt:
- a) Debet esse presbyter, ita ut collatio aliter facta invalida declaretur (c. 154 et 453, § 1).
- b) Sit etiam bonis moribus, doctrina, animarum zelo, prudentia, ceterisque virtutibus ac qualitatibus praeditus, quae ad vacantem paroeciam cum laude gubernandam jure tum communi tum particulari requiruntur.
- c) Nec sufficit ut simpliciter idoneus assumatur, sed loci Ordinarius, graviter onerata ejus conscientia, obligatione tenetur vacantem paroeciam illi conferendi, quem magis idoneum ad eam

regendam habuerit, sine ulla personarum acceptione. Itaque aptitudo promovendi generatim per examen aut per concursum specialem probari debet, ita tamen ut, juxta c. 459, § 2, ratio habeatur non solum doctrinae, sed etiam earum omnium qualitatum, quae ad paroeciam vacantem rite administrandam requiruntur.

Porro duplex distingui potest concursus, unus specialis, alter vero generalis. Prior invectus fuit a Tridentino Concilio, consistitque praesertim in examine quodam scripto circa determinatas quaestiones dogmaticas et morales, necnon conciunculam super aliquem Evangelii textum, coram Ordinario aut ejus Delegato et Examinatoribus peracto <sup>1</sup>. Concursus autem generalis in pluribus regionibus inductus est, ita ut statis temporibus, v. gr. quolibet sexennio concurrentes examinarentur. Imo, ut notat Vermeersch-Creusen (I, n. 403), in dioecesibus Belgii locum concursus tenent examina statis temporibus per plures annos subeunda; idem dicendum est de nonnullis aliis regionibus. Itaque in genere servandae sunt praescriptiones novi Codicis circa inquisitiones praevias et examen (c. 459, § 3); in regionibus vero in quibus viget concursus, haec forma retineatur, donec S. Sedes aliud decreverit (id. § 4).

- IV) De iis qui subduntur parocho. Parochus curam actualem fidelium sibi commissorum assumit, cum legitime institutionem corporalem suae parociae acceperit. Porro tanquam subditi parochi censendi sunt:
- a) Illi qui in ipsa paroecia domicilium habent vel quasi-domicilium; sufficit quoque domicilium dioecesanum vel quasi-domicilium dioecesanum, modo actus commorationis in paroecia non desit.
- b) Vagi, qui nullum habent domicilium, si actu commorentur in paroecia; his addendi sunt milites.
- c) Minores quatenus domicilium parentum suorum vel tutorum retinent in aliqua paroecia.
- d) Uxores quae virorum suorum domicilium habent; item amentes, qui curatorum domicilium sortiuntur.
- e) Religiosae personae quae nec de jure eximuntur a jurisdictione parochi, nec ab episcopo speciali modo subductae fuerunt ab hac eadem potestate (c. 464, § 2). Etiam « piae domus », ut ait idem canon, quamvis non ad aliquam Religionem pertineant, possunt ex justa et gravi causa subduci a parochi cura.

In dubio, ut recte sentit Bargilliat (II, n. 890), pronunciandum est in favorem juris parochialis.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Concilium Tridentinum, sess. 24 de ref. c. 18; Benedictus XIV, Constit. Cum illud, 14 Dec. 1742; Wernz, II, n. 827; Cocchi, III, n. 338.

#### ARTICULUS III.

### De juribus et officiis parochorum.

155. — Parochus habet non tantum officium, sed etiam beneficium; id autem simul est aliquod beneficium duplex seu residentiale, et aliquod beneficium curatum, adnexam sibi habens curam animarum (c. 1411, n. 3 et 5). Inde multiplicia exoriuntur tum jura tum officia, de quibus in duplici agemus sectione.

### § 1. DE JURIBUS PAROCHORUM.

Inter jura parochorum distinguere possumus aliquas functiones quae dicuntur reservatae; alias quae solent ab ipso parocho fieri, etsi de jure non sint reservatae; alias demum quae vi officii, consuetudinis aut dispositionis juris possunt a parocho fieri. Agemus vero hic de functionibus parochialibus stricte dictis, deinde de potestate quae competit parocho vi sui officii ac consuetudinis aut ex speciali dispositione juris; sub fine deinde paucis indicabimus jura parochi, quae dicuntur utilia. Notat autem Prümmer (q. 156), quosdam auctores distinguere inter « jura paroecialia » et « functiones paroeciales »; priora enim utilitatem quamdam et honorem afferunt ¹, alia vero praesupponunt interventum parochi, qui tamen ad eas adimplendas etiam aliquem poterit delegare.

- I) Functiones parocho reservatae seu jura stricte paroecialia. Nisi aliud jure caveatur, septem tantum hae functiones parocho reservantur (c. 462):
  - 1) Collatio solemnis baptismi (c. 738).
- 2) Delatio publica S. Communionis ad infirmos in propria paroecia. Casu quo privatim defertur, id licet alii <sup>2</sup>.
- 3) Delatio publica aut privata *Viatici* ad infirmos, itemque administratio *Extremae Unctionis*, praeter casus in jure exceptos. Hae exceptiones juris sunt: a) Episcopo graviter aegrotanti administrantur sacramenta a canonicis (c. 397, n. 3); b) in omni Religione clericali id peragit Superior erga subditos aegrotos ac famulos, hospites aliosque in domo aiu noctuque degentes (c. 514); c) item de monialibus, quas reficit confessarius ordinarius eodem

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> V. gr. jus percipiendi portionem paroecialem juxta taxam funeralem (c. 1236, § 1).

— <sup>2</sup> Vermeersch-Creusen, I, n. 409 ait, tunc deesse justam et rationabilem causam eam privatim deferendi, quando parochus vult eam publice deferre.

prorsus modo <sup>1</sup>; *d*) in casu demum necessitatis vel de licentia rationabiliter praesumpta ipsius parochi, licet omni quoque sacerdoti haec administrare sacramenta (c. 848, § 2).

- 4) Denuntiatio sacrarum ordinationum et ineundarum nuptiarum; assistentia matrimonii et concessio benedictionis nuptialis.
  - 5) Expletio funeris seu exsequiarum, de qua in Libro III.
- 6) Benedictio domorum Sabbato Sancto vel alia die pro locorum consuetudine.— In multis vero regionibus, v. gr. in Belgio, ut ait Vermeersch-Creusen (I, n. 410), haec benedictio annua non est in usu.
- 7) Benedictio fontis baptismalis in Sabbato Sancto; publicae processiones extra ecclesiam, excipe privilegium concessum regularibus pro octava festi Corporis Christi et salvo jure particulari v. gr. Dominicanorum die festo SS. Rosarii <sup>2</sup>; benedictiones demum extra ecclesiam cum pompa et solemnitate impertitee, nisi agatur de ecclesia capitulari et Capitulum has functiones peragat. Sic v. gr. benedictio solemnis statuarum, aedificiorum ac navium reservatur parocho vel Ordinario loci vel delegatis ab alterutro.
- II) De juribus quae competunt parocho vi muneris vel ex speciali dispositione juris. Quamvis, vi officii sui, parochus nullam habeat jurisdictionem proprie dictam in foro externo, nec de se dispensare possit ullo modo in legibus generalibus ecclesiae, attamen aliquam potestatem administrativam et oeconomicam acquirit in suos subditos, atque variis in casibus eos dispensare potest a praescriptis communibus ex speciali dispositione juris. Itaque a) subditos suos et etiam peregrinos in territorio suae paroeciae dispensare valet parochus a lege communi de observantia festorum itemque de observantia abstinentiae et jejunii vel etiam utriusque, sed nonnisi in casibus singularibus justaque de causa 3, ex c. 1245, § 1. b) Potest parochus dispensare super plerisque impedimentis matrimonii foro quoque externo, quando urget periculum mortis et loci Ordinarius adiri nequit (c. 1044) vel etiam in casu urgenti, ubi loci Ordinarius non valeat consuli (c. 1045, § 3 et 1046).

Affirmat Vermeersch-Creusen (I, n. 407), hanc potestatem, utpote ordinariam, delegari posse.

In foro interno potestatem habet parochus ordinariam, et quidem propriam, non vicariam, ut supra dicebamus; at eam, in quantum est sacramentalis <sup>4</sup>, nullo modo delegare poterit propter spe-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Exempla tradit Prümmer, q. 156 de famula aegrota. — <sup>2</sup> Vide apud Prümmer, l. c. sub littera g. — <sup>3</sup> Cf. pro explicatione hujus canonis casum practicum in « theol. prakt. Quartalschrift », 1922, p. 292 sqq. — <sup>4</sup> Vide Vermeersch-Creusen, I, n, 408.

cialem juris prohibitionem ex declaratione Commissionis pro interpret. juris can. die 16 Octob. 1919 <sup>1</sup>. Ipse valet *ubique* etiam extra suum territorium confessiones audire suorum subditorum. Nequit reservare peccata; at ipso jure a casibus, quos quoquo modo sibi Ordinarius reservaverit, absolvere potest toto tempore ad *praeceptum paschale* adimplendum utili (c. 899, § 3).

Functiones quaedam, etsi soleant a parochis tantum vel eorum delegatis impleri, proprie non reservantur, v. gr. benedictio mulieris post partum. Nec administratio communionis paschalis, juxta c. 859, § 3, reservatur parocho; ibi enim dicitur, suaderi tantum fidelibus ut huic praecepto satisfaciant in propria paroecia. Attamen certior faciendus erit parochus de adimpleto praecepto. Prima puerorum communio privata non spectat exclusive parochum; sed ipse semper vigilare debet ne indispositi accedant ad sacram mensam (c. 854, § 5).

Jus quoque habet parochus benedicendi candelas, cineres, palmas, ignem, celebrandi feria quinta in majori hebdomada et diebus sequentibus, etc. <sup>2</sup>; attamen jus illud non est exclusivum.

De iis quae competunt parocho in ordine ad sacramenta, pauca haec sufficiant, praeter illa quae supra dicta fuerunt.

A) Circa baptismum notandum est, nomina baptizatorum a parocho inscribi in libro baptismali, facta mentione de ministro, parentibus, patrinis, de loco ac die collati baptismi 3. Si parochus proprius non fuerit praesens baptismo, minister de eo collato quamprimum proprium ratione domicilii parochum baptizati certiorem reddat (c. 778). Ad collationem autem baptismi comprobandam sufficit unus testis omni exceptione major, si nemini fiat praejudicium; sufficit quoque ipsius baptizati jusjurandum, si in-adulta aetate baptismum receperit (c. 779). Si de baptismo filiorum illegitimorum agitur, nomen matris est in libro inserendum, modo publice ejus maternitas constet, vel ipsa sponte sive scripto sive coram 2 testibus id petat. Idem dicendum est de nomine patris, dummodo etiam hic scripto vel coram 2 testibus petat, velex publico authentico documento sit notus. In omnibus, aliis casibus, inscribatur natus tanquam filius patris ignoti vel ignotorum parentum (c. 777, § 2).

B) Quoad confirmationem, ad parochum pertinet nomina minis-

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Acta Ap. Sedis, XI, p. 477. — <sup>2</sup> Vide Cocchi, III, n. 341. — <sup>8</sup> Canon 777,§ 1. Cf. Bargilliat, Doits et devoirs... n. 171 et suiv.

tri, confirmatorum et patrinorum, diem ac locum confirmationis referre in libro peculiari (c. 798), deindeque etiam in libro baptizatorum susceptionem confirmationis adnotare (c. 470, § 2). Si proprius vero confirmati parochus praesens non fuerit, de collata confirmatione minister vel per se ipse vel per alium quamprimum eumdem certiorem faciat (c. 799). Ad collatam confirmationem probandam eadem sufficiunt testimonia ac pro baptismo, congrua congruis referendo.

- C) Quoad sacramentum matrimonii, ad parochum spectat sponsorum instituere examen; investigationes opportuno antea tempore facere circa impedimenta forte obstantia, circa libertatem consensus, instructionem religiosam, etc.; publicationes seu bannorum, ut aiunt, proclamationem peragere; generatim pro viribus adlaborare ut bene praeparentur sponsi ad susceptionem fructuosam hujus sacramenti. Ea tantum matrimonia valida sunt quae contrahuntur coram parocho, vel loci Ordinario, vel sacerdote ab alterutro delegato et 2 saltem testibus. Licite vero assistit solus parochus proprius, vel ille qui licentiam ab ipso accepit in suo territorio, vel licentiam Ordinarii domicilii aut quasi-domicilii aut menstruae commorationis alterutrius contrahentis; exceptio tamen viget pro vagis actu itinerantibus, et in genere casu quo gravis necessitas intercedit quae a licentia petenda excusat (c. 1097, § 1, n. 3). In quolibet casu pro regula habeatur ut matrimonium coram sponsae parocho celebretur, nisi justa causa excuset (id. § 2). In libro matrimoniorum scribenda sunt a parocho aut ab ejus supplente nomina conjugum ac testium, locus et dies celebrati matrimonii atque alia ad id spectantia ; idque « licet alius sacerdos rite delegatus matrimonio astiterit » (c. 1103, § 1). Praeterea parochus in libro quoque baptizatorum adnotet conjugem tali die in sua paroecia matrimonium contraxisse, vel notitiam initi contractus ad parochum baptismi transmittat (id. § 2).
- III) De juribus utilibus parochi. Jus habet parochus ad honestam sustentationem ex ipsis proventibus beneficii sui ; dignus est enim operarius mercede sua, et decet, ut is qui tam abundanter spiritualia distribuit, etiam de temporalibus sublevetur in suis quotidianis necessitatibus. Saepe saepius autem consistit haec parochi sustentatio in aliqua pensione quam praestat gubernium civíle, vel alio modo juxta varias regiones.

Jus deinde habet parochus ad praestationes vel oblationes vel jura stolae, prout determinata fuerunt sive in concilio provinciali,

sive in conventu episcoporum provinciae, cum approbatione Sedis Apostolicae (c. 1507, § 1), sive demum juxta probatam consuetudinem <sup>1</sup>. Porro hae praestationes parocho obveniunt, quamvis alius sacerdos explevérit officium, nisi de contraria offerentium voluntate certo constet circa summam quae taxam excedit <sup>2</sup>. Oblationes quae fiunt in capsis ecclesiae vel in collectis ad finem determinatum, item quae aliis in ecclesiis quam paroeciali habentur, non cedunt parocho. Quoad oblationes vero multum consuetudo est consulenda, cui se accommodat voluntas offerentium <sup>3</sup>.

Jus est parochis, ut ad synodum dioecesanam unus saltem eorum ex unoquoque vicariatu foraneo eligatur (c. 358, § 1, n. 7). Ex ipsis quoque assumuntur, ut vox indicat, parochi consultores, et sic porro.

#### § 2. DE OBLIGATIONIBUS PAROCHI.

- 156. Parochi beneficia habent « duplicia et curata »; sunt enim pastores animarum ac praecipui adjutores episcopi in sacro ministerio extra civitatem episcopalem peragendo. Porro variae obligationes quae exinde resultant, non indecore ad quatuor reducuntur capita: a) ad obligationem residentiae; b) ad applicationem missae pro populo; c) ad administrationem sacramentorum et exercitium curae animarum; d) ad vigilantiam super gregem sibi concreditum et confectionem librorum paroecialium.
- I) De residentia parochorum. Quemadmodum beneficiati majores, ut episcopi, lege tenentur residentiae, ita etiam hac eadem lege tenentur beneficiati minores quibus incumbit cura animarum, scilicet parochi quicumque, vicarii quoque paroeciales proprie dicti, oeconomi et adjutores plena potestate praediti <sup>4</sup>. Itaque habitare debent in domo paroeciali prope ecclesiam suam (c. 465, § 1), nisi loci Ordinarius ex justa causa permittat ut alibi commerentur. Abesse autem eisdem permittitur per duos ad summum intra annum menses sive continuos sive intermissos; solius Ordinarii erit judicare an absentia diuturnior requiratur, vel potius brevior tantum concedatur. In 2 mensibus vacationum qui competunt parochis, non sunt computandi dies quibus piis exercitiis vacant (c. 465, § 2 et 3).

Lex residentiae quae fundatur in jure divino, potest quidem violari, quin juridice praescriptiones positivae ecclesiae infringantur, v. gr. ut ait Ver-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Vermeersch-Creusen, I, n. 411. — <sup>2</sup> Canon 463, § 3. — Prümmer (q. 156, 3, a) tradit exempla. Parochus qui plus exigit quam illi debetur juxta taxam, tenetur restituere (id. § 2). — <sup>2</sup> « Multis in locis, ait Vermeersch-Creusen (I, n. 411), parocho cedunt oblationes factae ab illis qui sibi porrectas reliquias deosculantur. » — <sup>4</sup> Cocchi, III, n. 345, d.

meersch-Creusen (I, n. 412), si quis, non relicto Vicario, saepe a mane usque ad vespere absit. Exigitur utique factum alicujus habitationis activae et actualis intra limites paroeciae, saltem habitualiter 1.

Pro tempore absentiae ratio habenda est specialium praescriptionum juris. Etenim quando ultra unam hebdomadam est absentia duratura, debet parochus: a) habere legitimam causam; b) scriptam licentiam in antecessum obtinere ab Ordinario; c) vicarium substitutum designare sui loco, ab Ordinario tamen probandum; d) quatenus sit religiosus, indiget quoque licentia sui Superioris, et substitutus tum ab Ordinario tum a Superiore probari debet (c. 465, § 4).

Datur exceptio ab his praescriptis juris, quando scilicet parochus repente propter gravem aliquam causam discedere debebit ultra hebdomadam unam; tunc statim potest abire, postquam designavit sacerdotem supplentem. Atvero quamprimum per litteras Ordinarium commonefaciat de repentino suo discessu, indicans et causam et substitutum a se designatum (id. § 5). Hic solebant auctores inquirere de potestate hujus substituti quoad assistentiam matrimonii, an scilicet vi designationis a parocho factae id ipsi liceat, vel solummodo vi approbationis ab Ordinario obtentae; deinde num in casu repentini discessus parochi ipso facto talis potestas substituto competat et sic porro. Quaestionem authentice solvit Commissio pro interp. C. J. (die 14 Julii 1922, A. A. S., XIV, p. 527): a) In casu quo discessus parochi non fit repentinus, substitutus nequit valide assistere matrimoniis, nisi post approbationem Ordinarii; hac vero obtenta, valide et licite assistit matrimoniis, si nulla limitatio apposita fuerit. Jamvero, ut patet ex c. 474, vel Ordinarius vel parochus valent aliquid excipere. — b) Casu autem quo repentino discedere debebit parochus, idem substitutus seu sacerdos supplens, etiam ante approbationem Ordinarii, valebit, sub iisdem conditionibus, assistere matrimoniis, « quoadusque Ordinarius, cui significata fuit designatio sacerdotis supplentis, aliter non statuerit ». — c) Tandem, si agitur de parocho et vicario religiosis, matrimoniis assistere valebit substitutus, servatis servandis ac obtenta approbatione Ordinarii, quamvis nondum data fuerit approbatio Superioris religiosi (ad 3).

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Citat Cocchi (n. 345, c) aliquam declarationem S. Congr. Concilii (10 Maii 1687) in hac re: non satisfacit oneri residentiae, sic ipse, qui noctu in paroecia residet, diem extra parochiam transit vel vicissim, pro majori parte anni, sicut declaravit S. C. C. — Vide etiam sub littera b (n. 345).

Pro absentiis infra unam hebdomadam, de jure communi nihil aliud praescribitur (c. 465, § 6), quam ut « fidelium necessitatibus provideatur, maxime si id peculiaria rerum adjuncta postulent », v. gr. si adsint infirmi. Pro his brevioribus absentiis omnino standum est statutis dioecesanis aut praescriptis episcopi aut locorum consuetudini. Itaque in urbe, nisi aliter statutum fuerit, juxta Vermeersch-Creusen (I, n. 413), satis erit plerumque vicinum parochum monere (casu quo vicarii cooperatores deessent); ruri saepe consulendum ut alius sacerdos in ipsa paroecia resideat (nisi adjuncta aliud suadeant).

Poenae canonicae (c. 2381) contra parochos qui violant legem residentiae, eaedem prorsus sunt quam illae quas statuit jus contra canonicos non residentes (de quibus supra egimus n. 143, d). Datur quoque forma quaedam processus (c. 2168 sqq.) contra clericos non residentes, quae reservatur Libro IV  $^{1}$ .

157. — II) De applicatione missae pro populo. — Parochi tenentur sub gravi et ex justitia applicare omnibus diebus dominicis ac festis etiam suppressis specialem sacrificii missae fructum gratis pro grege sibi concredito. Haec obligatio simul personalis est ac realis, ita ut per se huic debeant ipsi satisfacere, et per alium, si legitime fuerint impediti. Itaque si propter causam justam alius celebret missam solemnem, parochus applicare debebit missam privatam quam ipse celebrat. Generatim in ecclesia parochiali celebrabitur missa applicanda pro populo, nisi rerum adjuncta missam alibi celebrandam exigant aut suadeant (c. 466, § 4). Parochus legitime absens potest missam pro populo applicare vel ipse per se in loco in quo degit vel etiam, si vult, per sacerdotem qui ejus vices gerat in paroecia (id. § 5).

Dies festorum etiam suppressorum illi sunt qui continentur in catalogo Urbani VIII, et qui iterum decreto S. C. Concilii (28 Dec. 1919) enumerantur <sup>2</sup>.

Quasi-parochi, etsi ad applicationem missae pro populo teneantur, obligantur tantum diebus festis de praecepto Ecclesiae universalis, excepta Circumcisione et additis diebus Paschatis et Pentecostes (c. 466, § 1 et c. 306).

Ordinarius loci justa de causa permittere potest ut parochus missam pro populo *alia die* applicet ab ea qua jure adstringitur (c. 466, § 3).

Una tantum missa est offerenda pro populo, unaquaque die

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Cf. Bargilliat, Droits et devoirs des curés, n. 102 et suiv.; Praelectiones, II, n. 1089 sqq.; Prümmer, q. 157. — <sup>2</sup> Cf. Marc-Gestermann, n. 654 sq.; Bargilliat, Praelect. II, n. 1106; Droits et devoirs... n. 122; Blat, II, p. 433; Vermeersch-Creusen, I. n. 323; Cocchi, III, n. 346.

designata etsi parochus plures regat paroecias aeque principaliter unitas, vel adhuc alias in administrationem habeat (c. 466, § 2); quare hac in re reformata est lex antiqua severior, quam expresserat declaratio S. C. Concilii, die 3 Febr. 1875-1.

Missae quas neglexit parochus, quamprimum ab ipso sunt supplendae; obligatio enim, elapso die, non desinit esse sed urgetur.

Praeter parochos et quasi-parochos ad applicationem adhuc tenentur: vicarii paroeciales, vicarii oeconomi, vicarii substituti, sed hi tantum ex condicto cum parocho, non vero necessario per se (c. 466, § 5).

158. — III) De administratione sacramentorum et cura animarum. — Parochus tenetur ex justitia <sup>2</sup> et sub gravi administrare sacramenta fidelibus, quoties legitime petant; illud officium effluit ex munere quod ipsis incumbit et in jure quoque positive affirmatur (c. 467, § 1). Quare juxta doctrinam S. Alphonsi et auctorum communiter, etiam cum periculo vitae tenetur parochus suis parochianis in gravi necessitate constitutis administrare sacramenta ad salutem necessaria, baptismum nempe, poenitentiam et nonnunquam etiam Extremam Unctionem, scilicet, ut innuit S. Alphonsus (Theol. mor. L. VI, n. 729), cum infirmus a longo tempore non est confessus et verisimiliter censetur esse in mortali.

Quoad sacramentum Eucharistiae, quamvis in gravi periculo mortis aegroti teneantur, si possunt, illud recipere, tamen ex sententia quam S. Alphonsus (l. c. n. 233) vocat « valde probabilem », non obligatur parochus ad illius administrationem cum vitae periculo. Ratio haec est : quia hoc sacramentum non est tantae necessitatis, ut parochus causa illud ministrandi teneatur prodere vitam. Maxime vero id elucet ex declaratione Gregorii XIII, vel ex responso S. Congreg. Concilii ad archiepiscopum Florentinum : « Parochos teneri omnino ministrare (tantum) baptismum et poenitentiam 3. »

Sacramentum poenitentiae peculiariter quod spectat, expresse statuit canon 892, § 1, parochos aliosque quibus cura animarum vi muneris est demandata, gravi justitiae obligatione teneri audiendi sive per se sive per alium confessarium eos fideles sibi commissos qui confiteri rationabiliter petant. Sacramentalis autem confessionis proprius locus est ecclesia vel oratorium publicum aut semi-publicum; et sedes confessionalis ad audiendas mulieres semper collocari debet in loco patenti ac conspicuo, crateque fixa et tenuiter perforata sit instructa (c. 908 et 909). Servanda sunt statuta dioecesana ac praescripta episcopi circa sedes confessionales extra ecclesiam et oratorium saltem semi-publicum collocandas, v. gr. in sacristia quae distet ab ecclesia 4.

¹ Vide Aichner-Friedle, § 127, nota 12; Veermersch-Creusen, n. 415,—³ Bargilliat (droits et devoirs... p. 103), ait: ° Par le fait même de leur institution, ils se sont engagés par un contrat tacite vis-à-vis de leurs ouailles; celles-ci doivent procurer au pasteur les ressources nécessaires, et le pasteur doit pourvoir à leurs besoins spirituels.³ — ³ S. Alphonsus citat Fagnanum (in cap. Clericos); sed L. Gaudé (vol. III, p. 203, i) hace animadvertit ° Fatendum est omnem hanc probationem quacumque vi destitui. ³ — Recentior Bargilliat (Droits et devoirs des curés, n. 143), ait: ° On admet cependant que, nonobstant la charge pastorale, personne n'est tenu de procurer le Viatique au péril de sa vie, paroe que ce sacrement n'est pas d'absolue nécessité. ° — ° Confer v. gr. praescriptiones in dioecesi Argentoratensi, in « Bulletin ecclésiastique de Strasbourg », 1922, n. 1, p. 4 (sub titulo: Confessions).

Ad curam animarum pertinet speciali quadam ratione verbi divini praedicatio; et haec est obligatio parochi omnino gravis, cui saltem habitualiter per se ipsum et non per alios satisfacere debebit (c. 1344, § 2), nisi ob justam causam ab Ordinario probatam. Itaque, juxta praescripta juris (c. 1344, § 1), cujusque parochi proprium officium est diebus dominicis ceterisque per annum festis de praecepto verbum Dei populo nuntiare, praesertim intra eam missam quam magis frequentat populus. Summopere christianam juventutis institutionem procurare intendat; de hac enim obligatione parochorum scribit Codex (c. 1329) : « Proprium ac gravissimum officium, pastorum praesertim animarum, est catecheticam populi christiani institutionem curare. — Debet parochus statis temporibus, continenti per plures dies institutione, pueros ad sacramenta poenitentiae et confirmationis rite suscipienda singulis annis praeparare » (c. 1330, § 1). Speciatim tempore quadragesimali, si nihil obsit, instructio ad pueros facienda erit circa S. Eucharistiam; suscepta vero prima communione, parochus non omittat « pueros uberius ac perfectius catechismo excolere » (c. 1331).

Diebus dominicis aliisque festis de praecepto, hora convenienti, debet insuper parochus catechismum fidelibus adultis, sermone ad eorum captum accommodato, explicare (c. 1332).

Vehementer exoptat Codex et hortatur, ut parochi sedulo curent de institutione horum puerorum, qui *indicia* praebeant *ecclesiasticae vocationis*. Eos ad pietatem informent, primis litterarum studiis imbuant divinaeque in eis vocationis germen foveant (c. 1353).

Specialis obligatio parochi est ut in sua paroccia opera caritatis, fidei ac pietatis foveat aut instituat (c. 469). Pro his operibus ac piis associationibus potest quidem in suo territorio juxta praescripta particularia, ut asserit Vermeersch-Creusen (I, n. 416), stipem colligere <sup>1</sup>; sed extra suam parocciam licentia scripta indigebit Ordinarii loci (c. 1503). Etiam parochus curare debet ut, saltem decimo quoque anno, sacram, quam vocant, missionem habeat in sua paroccia (c. 1349, § 1).

Maxime commendantur parocho caritas quaedam ac benevolentia paterna erga pauperes et miseros suae peroeciae; speciali quoque amore ac summa diligentia debet aegrotos, si qui sint, parochianos adjuvare, maxime vero morti proximos. Itaque sollicite sacramentis eos reficiat, animasque illorum Deo commendet

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Juxta Vermeersch-Creusen (II, n. 823), parocho licet per se eleemosynas colligere in bonum parochianorum, pro scholis et piis operibus paroeciae. Ad rem etiam faciunt c. 415, § 2, n. 5 et 630, § 4.

- (c. 468, § 1). Benedictionem apostolicam cum indulgentia plenaria in articulo mortis concedere valet parochus vel ille sacerdos qui infirmis assistit, juxta formam liturgicam; hanc autem benedictionem impertiri ne omittat 1.
- 159. IV) De vigilantia a parocho exercenda et libris paroecialibus conficiendis. Ex praecepto divino tenentur omnes quibus cura animarum commissa est, oves sibi concreditas agnoscere, juxta praescripta Tridentini Concilii (sess. 23, de ref. c. 1), et errantes prudenter corrigere, ut addit c. 467, § 1. Invigilare igitur sedulo debet, ne error, peccatum et perturbatio paroeciam invadant ac animas pervertant. Primo curare debet, ne contra fidem et bonos mores in paroecia sua, praesertim in scholis publicis et privatis, aliquid tradatur <sup>2</sup>. Fideles quoque diligenter monebit de non legendis libris prohibitis (c. 1405, § 2), et inquisitiones tempestivas instituet, ne tardius rerum pravarum notitia ad eum perveniat.

Quo securius hoc vigilantiae officium habeatur, praescripti sunt etiam *libri paroeciales*, quinque numero (c. 470), qui in speciali archivo custodiri debent. Porro hi libri sunt:

- A) Liber baptizatorum, qui censetur esse principalis <sup>3</sup>. In ipso adnotantur baptismus, confirmatio si eam receperit, matrimonium si illud contraxerit, sacer subdiaconatus ordo si eum susceperit, vel demum professio religiosa solemnis, si eam emiserit. Si matrimonium fuerit conscientiae tantum, illud in secreto et separato inscribet libro juxta praescriptum c. 1107. Modo citatae adnotationes omnes semper referendae erunt in documenta accepti baptismatis <sup>4</sup>.
- B) Liber confirmatorum, in quo notatur susceptio sacramenti confirmationis juxta c. 798, quem supra exposuimus <sup>5</sup>.
- C) Liber matrimoniorum cum omnibus adnotationibus secundum c. 1103, de quo etiam supra egimus (n. 155, II).
- D) Liber defunctorum, in quo adnotantur nomen et aetas defuncti, nomen parentum vel conjugis, tempus mortis, quis et

¹ « Il faut, pour gagner cette indulgence, que le malade ait une vraie contrition de ses fautes, et que, après s'être confessé et reçu la sainte communion, si cela a été possible, il invoque dévotement le nom de Jésus, au moins du fond du cœur s'il ne peut l'exprimer par la parole, puis, qu'il accepte avec résignation la mort comme châtiment du péché » (Constit. Pia mater de Benoît XIV, du 5 Avril 1747). Confer Bargilliat, Droits et devoirs... n. 376. — ² Canon 469. — De quaestione scholarum bene disserit Bargilliat (Droits et devoirs... n. 367 sqq.). Confer etiam Laurentium, n. 605 sqq.; Huguenin-Marc, n. 631 sqq. — ² Ita Vermeersch-Creusen, I, n. 417. — ⁴ « Lorsqu'il (le curé) délivrera un certificat de baptême, il mentionnera toujours ces additions postérieures », ait Bargilliat (Droits et devoirs des curés, n. 372. — ⁵ Vide n. 155, II.

quae sacramenta ministraverit, locus quoque et tempus tumulationis (c. 1238).

E) Liber de statu animarum, in quo census continetur fidelium per familias cum adnotationibus sacramentorum susceptorum, ut putat Blat (II, p. 437). Prümmer vero addit : « In Codice non accurate quidem determinatur, quid sit scribendum in isto libro, sed ibi adnotandum esse videtur, quidquid respicit statum spiritualem paroeciae. » Itaque, juxta plures auctores ¹, haec adhuc sunt inscribenda : quaenam exsistant confraternitates ; quaenam exercitia spiritualia, missiones, triduanae praedicationes, etc., fuerint habita in paroecia ; quaenam sit frequentia communionum ; quot nativitates illegitimae, quot matrimonia invalida ; quot concubinatus, etc.

Quoad formam autem et componendi rationem serventur tum praescripta Ritualis Romani (Tit. X), tum normae speciales ab Ordinario traditae (c. 470, § 1).

In fine cujuslibet anni parochus authenticum exemplar seu extractum (vulgo: copie) istorum librorum, sigillo munitum et subscriptum, ad curiam episcopalem transmittet, excepto libro de statu animarum (id. § 3). Jubetur deinde parochus habere sigillum paroeciale, et tabularium seu archivum, in quo 5 memorati libri custodiantur una cum episcoporum epistolis, aliisque documentis vel necessariis vel utilibus; quae nullo modo extraneorum manibus sunt tradenda, sed Ordinario aut ejus delegato occasione visitationis aliove opportuno tempore erunt subjicienda (id § 4).

#### ARTICULUS IV.

# De administratione temporali paroeciae.

160. — I) Ad rectorem ecclesiae paroecialis, nempe ad parochum, pertinet de se administratio bonorum ecclesiae, quatenus haec destinentur reparando decorandoque aedificio sacro divinoque in ipso cultui exercendo; excipe tamen si aliud constet ex speciali titulo vel ex consuetudine legitima. Eodem prorsus modo administrat etiam oblationes factas in commodum paroeciae aut ecclesiae sitae intra paroeciae fines, nisi haec ecclesia propriam et distinctam habeat administrationem, aut aliud ferat jus peculiare vel consuetudo (c. 1182).

Singulis annis rationem reddere debebit Ordinario loci (c. 1525), et hujusmodi oblationes nonnisi ad normam sacrorum canonum valebit administrare (c. 1182, § 3).

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Prümmer, g. 157; Cocchi, III, n. 350.

In hac temporali administratione exercenda potest episcopus parocho praescribere regulas, quas existimaverit opportunas, modo non sint contrariae juri communi <sup>1</sup>. Etiam viris laicis quibus nomen « matriculariorum » (marguilliers ou conseillers de fabrique), committi valebit temporalis ista bonorum administratio, dummodo hi sint ab auctoritate ecclesiastica et non civili deputati, ac rationem reddant Ordinario possitque ipsis modus administrationis libere praescribi <sup>2</sup>.

Ubi tamen vigent concordata, nihil hac in re est immutandum (c. 3).

II) Si alii quoque fideles, etiam laici, in administrationem bonorum ecclesiae paroecialis cooptentur, iidem omnes una cum parocho vel ejus vicem gerente, eoque praeside, constituunt consilium fabricae ecclesiae. Omnes sodales hujus concilii fabricae, nisi aliter legitime constitutum fuerit, nominantur ab Ordinario ejusve delegato, et ab eodem possunt ob gravem causam removeri (c. 1183). Nunquam sese ingerant in ea quae ad spirituale munus pertinent 3.

Nominatio sacristae, cantorum, organorum moderatoris, puerorum choralium, campanae pulsatoris, sepulchrorum fossorum, ceterorumque inservientium, ad solum parochum pertinet, salvis tamen legitimis consuetudinibus et conventionibus, salvaque ipsius Ordinarii auctoritate. Ab eodem vero a quo nominantur, pendent quoque hi ministri ac valent dimitti (c. 1185). Onus reficiendi ecclesiam paroecialem primo loco incumbit bonis fabricae ecclesiae; attamen semper ea excipitur pars, quae necessaria censetur ad cultum divinum celebrandum et ad ordinariam ecclesiae administrationem (c. 1186).

### ARTICULUS V.

## De amissione et cessatione muneris paroecialis.

161. — Non una ratione parochus officium suum amittit :

- a) Per mortem naturalem.
- b) Per renuntiationem omnino libere factam, episcopo intimatam ab eoque acceptatam.
- c) Per translationem administrativam ad aliam paroeciam, juxta formam quamdam procedendi quae in Libro IV: de processibus examini subjicietur (c. 2162 sqq.).

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Bargilliat, Praelectiones, II, n. 1151; droits et devoirs des curés, n. 505 et suiv. —
<sup>2</sup> Concil. Tridentinum, sess. 22, de ref. c. 9; 24; c. 3, Cf. etiam c. 1521, § 2. — Bargilliat (Droits et devoirs, n. 511) scribit: « En France, l'ingérence de l'État s'était abusivement introduite à l'occasion de cette administration temporelle. Par la loi de Séparation (9 Déc. 1905), ces décrets ont été abrogés, et les règlements d'administration temporelle sont déterminés uniquement par le droit commun. » — <sup>3</sup> Canon 1184 determinat quid ad spirituale munus spectat. Cf. Bargilliat (l. c., n. 512).

- d) Per amotionem oeconomicam, secundum normam a jure praescriptam in Libro IV: de processibus (c. 2142 sqq.).
- e) Per privationem in poenam delicti, ut suo loco in eodem Libro IV dicemus (c. 2168 sqq.).
- f) Per depositionem ac degradationem, de quibus sermo instituetur in Libro V: de delictis et poenis (c. 2298 et 2303).

# CAPUT VI

# De Vicariis paroecialibus.

162. — Ordo dicendorum : Agemus primo de definitione et distinctione vicariorum paroecialium ; deinde verba faciemus de unaquaque specie eorum. Inde duplex articulus.

#### ARTICULUS I..

#### De notione ac distinctione vicariorum.

I) Notio. — Ut vox ipsa indicat, vices gerit « vicarius » alicujus personae, in casu : parochi ; revera non semel ejus sunt adjutores, quare dantur etiam vicarii cooperatores et coadjutores ¹. In genere tamen cum Wernz (II, n. 837) vicarios paroeciales definire possumus : presbyteri qui vices agunt alicujus parochi in exercitio curae animarum. Potestas igitur eorum non est propria, sed tantum vicaria, etsi etiam ordinaria esse possit ².

Olim pro varietate regionum multa et diversa sortiti sunt *nomina*, nec constabant sibi auctores in ipsis describendis. Haec nomina indicat Wernz (l. c.): cooperatores, coadjutores, auxiliares, capellani, vicecurati; Aichner-Friedle vero (§ 129) alia quoque addit: expositi, beneficiati, curati, vicarii perpetui et temporales. Quidquid sit de his nominibus <sup>3</sup>, certum est, *Codicem* quinque distinguere species vicariorum (c. 471 sqq.).

II) Species. — Dantur: a) Vicarii simpliciter, qui locum tenent alicujus personae moralis, plenum jus habentis in paroeciam, v. gr. alicujus monasterii, alicujus capituli etc. Saepissime vocantur

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Aichner-Friedle (§ 129) distinguit vicarios ab adjutoribus parochi. Vicarii, ait, parochi sui remoti vices ex integro aut fere ex integro supplent; adjutores simul cum parocho in eodem loco laborant subsidii causa. — <sup>2</sup> De hac quaestione tractat Dr. Haring in <sup>2</sup> Theoi. prakt. Quartalschrift, 1922. p. 22. — <sup>3</sup> Bargilliat primam speciem vocat <sup>2</sup> vicarios curatos <sup>3</sup> et gallice <sup>2</sup> vicaries-curés <sup>3</sup> (Prael. II, p. 196; droits et devoirs, p. 412),

ab auctoribus : vicarii actuales, quia actualem curam gerunt animarum; curati vel perpetui. - b) Vicarii oeconomi, qui dantur ad regendam paroeciam aliquam vacantem, donec eidem de parocho provideatur. Ut refert Cocchi (III, n. 353), ante Codicem appellabantur: vicarii administratores aut provisores. — c) Vicarii substituti, qui, parocho ultra hebdomadam absente vel ad normam sacrorum canonum impedito, locum parochi tenent. Olim etiam administratores dicebantur. — d) Vicarii adjutores, qui vices gerunt parochi, ob senectutem, mentis vitium, imperitiam, caecitatem aliamve permanentem causam suis muniis rite obeundis qui impar factus est. Saepe vocantur : coadjutores (coadjuteurs). - e) Vicarii cooperatores, qui subsidium dant parocho in cura animarum, etsi ille in paroecia resideat eamque administret. Saepe appellantur: cappellani (vicaires, Kaplane). Causae cur parocho in auxilium dentur, sunt praesertim amplitudo paroeciae vel multitudo, populi vel necessitas quaedam alia temporaria.

#### ARTICULUS II.

### De variis speciebus vicariorum.

163. — I) Vicarius actualis seu curatus. — Debet constitui, si paroecia pleno jure fuerit unita alicui personae morali (c. 471, § 1). Portio fructuum congrua ipsi assignatur ab episcopo vel saltem ad ejus arbitrium (id.).

Praesentatur ab ipsa persona morali; Ordinarius loci, si praesentatus sit idoneus, dat institutionem. Fieri tamen potest ut ex privilegio vel ex consuetudine vel ex speciali dotationis titulo jus habeat episcopus libere eum nominandi. De se officium ejus perpetuum est, saltem ex parte praesentantis et excepto casu quo vicarius sit religiosus; ab Ordinario vero non potest removeri, nisi servato ordine juris ut dictum est pro remotione parochi, et insuper monito eo qui praesentavit (c. 471, § 3).

Ad vicarium exclusive pertinet tota animarum cura cum omnibus parochorum juribus et obligationibus ad normam juris communis et secundum probata statuta dioecesanà vel laudabiles consuetudines. Igitur ad applicationem missae pro populo ipse tenetur.

II) Vicarius oeconomus. — Cum vacat aliqua paroecia, debet ab Ordinario loci quamprimum constitui idoneus vicarius oeconomus, qui regimen paroeciae vacantis suscipiat ad instar veri

parochi, assignata etiam eidem parte fructuum pro congrua sustentatione. Si de religioso agitur, praerequiritur consensus Superioris (c. 472, n. 1). Ante oeconomi constitutionem, si parochus v. gr. subito vita sit functus, regimen paroeciae assumit vicarius cooperator, scilicet primus, si plures, vel antiquior, vel tandem, iis deficientibus, parochus vicinior; in paroecia religiosis concredita, competens fit Superior domus (id. n. 2).

Iisdem juribus gaudet vicarius oeconomus, iisdemque adstringitur officiis ac parochus, in iis quae animarum curam spectant. In ceteris vero ipsi prohibetur quominus aliquid agat, quod praejudicium afferre possit juribus parochi aut beneficii paroecialis. Quamvis aliqui auctores <sup>1</sup> dubium moveant utrum jurisdictio vicarii oeconomi sit ordinaria (vicaria), an solummodo delegata ad universitatem negotiorum, dicere tamen possumus cum Vermeersch-Creusen (I, n. 422), jurisdictionem ejus in foro interno esse ordinariam. Non enim oritur ex commissione aliqua speciali <sup>2</sup>. Sine dubio jus habet delegandi alios sacerdotes ea ratione qua id potest parochus, nisi obstet voluntas Ordinarii loci <sup>3</sup>. Ad applicationem missae pro populo tenetur.

Vicarius oeconomus novo parocho vel oeconomo successori coram vicario foraneo vel alio sacerdote ab Ordinario designato tradet *clavem archivi* et *inventarium* librorum ac documentorum quae ad paroeciam pertinent; deinde etiam rationem reddere tenetur accepti et expensi tempore administrationis.

Ad nutum episcopi vel Vicarii Capitularis, non vero Vicarii Generalis sine mandato, est amovibilis (c. 477, § 1).

III) Vicarius substitutus. — Pro absentia parochi ultra hebdomadam vel ipso appellante ad S. Sedem in casu quo privetur suo beneficio per sententiam judicialem (c. 1923, § 2), constitui debet vicarius substitutus. Hic designatur quidem ab ipso parocho in priore casu, debet tamen approbari ab Ordinario loci; in secundo casu, nominatio pertinet exclusive ad Ordinarium.

Locum tenet parochi in omnibus quae ad curam animarum spectant, nisi Ordinarius loci vel parochus aliquid exceperint. De assistentia ad matrimonia jam supra late disseruimus (n. 156, I). Ad applicationem missae pro populo de se non tenetur (c. 466, § 5).

IV) Vicarius adjutor. — Hic est proprie coadjutor parochi, qui impar factus est ad munia sua rite obeunda; quare gallice vocatur:

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Blat (II, p. 444 sq.) ait: '« Ejusdem jurisdictio... non videtur ordinaria utpote non adnexa officio quod deest (quia non est jure stabiliter constitutum). → — <sup>2</sup> Vide Haring, l. c., p. 24 sq. — <sup>3</sup> Cocchi (III, n. 361) citat in hac re declarationem S. C. Conc. (12 Sept. 1874).

vicaire coadjuteur <sup>1</sup>. Oportet tamen ut causa, propter quam incapax fit parochus, sit permanens (c. 475, § 1); secus datur locus vicario cooperatori, de quo statim dicemus. Nominatur unice ab Ordinario, nisi de religioso agatur, qui praesentatur a Superiore. Portio fructuum congrua eidem assignabitur, si non aliter provisum sit.

Adjutor vel in *omnibus* vel ex *parte* dumtaxat supplebit parochum debilem; quod si per ipsum bono animarum sufficienter nequeat provideri, locus est parochi amotioni, ut expresse statuitur tum c. 475, § 4, tum c. 2147, § 2, n. 1. Vicario adjutori, si *in omnibus* suppleat parochum, jura omnia et officia competunt parochorum propria, *excipe* missae applicationem pro populo; haec enim gravat ipsum parochum et non vicarium. Si *ex parte* tantum suppleat parochum, standum est litteris deputationis, vel statutis dioecesanis vel legitimis consuetudinibus. De se vicarius adjutor operam suam praestare debet sub *auctoritate* parochi secundum litteras Ordinarii, modo parochus sit sui compos (c. 475, § 3).

Ex his expositis facile apparet, jura et obligationes vicarii adjutoris extendi vel minui posse. Amovibilis est ad nutum Ordinarii (c. 477, § 1).

### V) Vicarii cooperatores.

Quando parochus ex causa sive extrinseca, ut est amplitudo paroeciae, sive intrinseca temporaria, v. gr. infirmitas non permanens ², muneri suo rite adimplendo jam nequit sufficere, unus aut plures possunt vel debent ipsi assignari vicarii cooperatores; his autem congrua tribuetur remuneratio. Nonnunquam fit ut vicaria instituta sit beneficialis, prout supponit c. 477, \$ 2; saepius vero a gubernio civili pensio quaedam ipsis assignatur, minor tamen pensione parochorum.

Olim nominatio vicariorum cooperatorum pertinebat ad solum parochum; Ordinarii autem erat, eum qui idoneus reperiebatur, approbare <sup>3</sup>. Nunc vero juxta c. 476, § 3, non ad parochum, sed ad loci Ordinarium, audito parocho, spectat jus nominandi eos e clero saeculari; religiosus Superior cui id ex Constitutionibus competit, audito parocho, praesentat Ordinario, cujus est eosdem approbare (id. § 4). Possunt constitui sive pro universa paroecia, sive pro determinata paroeciae parte (id. § 2), v. gr. pro pago qui satis distat ab ecclesia paroeciali <sup>4</sup>.

Jura et obligationes vicariorum cooperatorum desumuntur :

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Bargilliat, droits et devoirs des curés, n. 555. — <sup>2</sup> Vermeersch-Creusen, I, n. 425. — <sup>3</sup> Bargilliat (Prael. 25 ed. II, n. 4020) id probat fuse ex Tridentino (sess. 21, de ref. c. 4), ex constitutione Innocentii XIII « Apost. ministerii » (13 maii 1723) et ex variis declarationibus S. Congreg. Concilii. — <sup>4</sup> In nonnullis dioecesibus, v. gr. Luxemburgensi, vicarii cooperatores habitant in ipsis pagis ubi specialibus deserviunt ecclesiis sacramentaque administrant (cf. « Theol. prakt. Quartalschrift », 1922, p. 480.

a) ex statutis dioecesanis; b) ex litteris Ordinarii; c) ex commissione ipsius parochi. Videndum ergo est quid jubeatur et quid permittatur vicariis cooperatoribus. De jure vero communi, nisi aliud expresse caveatur, ipse cooperator debet et potest ratione officii sui vicem supplere parochi, eumque adjuvare in universo paroeciali ministerio; non tamen ad applicationem missae pro populo obligatur. Quare, nisi expresse excipiatur, potest hoc casu, si abest parochus, valide et licite assistere matrimonio celebrando: imo, in particulari alium sacerdotem subdelegare ad assistendum matrimonio in ipsa paroecia 1. Praeterea ex speciali juris dispositione quae c. 1096, § 1 exprimitur, valet parochus vicariis cooperatoribus pro paroecia cui addicti sunt, delegationem concedere generalem ad assistendum matrimoniis; quam delegationem poterit quoque, si lubet, restringere ad casus in particulari, nisi jam statutis dioecesanis aut litteris Ordinarii tota res fuerit composita. Functiones proprias parochi sine licentia ipsius usurpare nequeunt, ut per se satis patet ; debent enim sub dependentia parochi officio suo fungi. Attamen non semel ad omnes paroeciales functiones peragendas, omniaque sacramenta administranda deputantur, ita ut eorum potestas sit delegata ad universalitatem causarum 2.

Obligatione tenentur in paroecia residendi secundum statuta dioecesana vel laudabiles consuetudines aut episcopi praescriptiones. Imo prudenter curet Ordinarius ut, quantum fieri potest, in eadem domo paroeciali commorentur, saltem ubi consuetudo vitae communis jam viget (c. 134 et 476, § 5).

Subsunt parocho, qui eos paterne instruat ac dirigat in cura animarum, eis invigilet et saltem quotannis ad Ordinarium de eisdem referat (c. 476, § 7). Sunt amovibiles ad nutum Ordinarii; attamen, si vicaria sit beneficium, oportebit servare ordinem specialem processus canonici, qui praescribitur pro remotione parochi (c. 477, § 2). Causis tamen ob quas alii parochi removeri possunt, haec etiam addenda erit: si graviter subjectioni defecerit parocho debitae in exercitio suarum functionum. Itaque secure cum Bargilliat (II, n. 1176) dicere valemus, vicarios cooperatores, non solum ab episcopo, verum etiam ab epso dependere parocho. Non seorsim ergo et quasi proprio marte, sed conjunctim cum parocho, et unitis consiliis, curam animarum exerceant, et nihil novi absque ejus assensu generatim introducere praesumant. Ad parochum ea negotia deferant, quae communiter graviora reputantur.

 $<sup>^{1}</sup>$  Prümmer, q. 165. —  $^{2}$  Vide Cocchi, III, n. 369, c ; Bargilliat, Droits et devoirs... n. 545 et 547.

Ad praecedentiam inter vicarios quod spectat, certum est ex. c. 478, § 2, vicarios cooperatores aliis sacerdotibus ecclesiae paroeciali addictis praecedere; ipsis vero praecedunt vicarii adjutores, substituti, oeconomi et actuales, imo vicarii actuales seu curati capituli cathedralis praecedunt omnibus aliis dioecesis parochis et vicariis (id. § 1).

#### CAPUT VII

### De rectoribus ecclesiarum.

- 164. Hic non est sermo de iis parochis seu vicariis, qui nonnunquam, ut supra diximus, vel rectores vel capellani vocantur. Quare, ut rite procedamus in ista re explicanda, oportet primum tradere definitionem, deinde agere de rectorum institutione ac de eorum officiis.
- I) Definitio. Rectores ecclesiarum hic intelliguntur: sacerdotes quibus cura committitur alicujus ecclesiae, quae nec paroecialis sit nec capitularis nec adnexa domui communitatis religiosae, quae in eadem officia celebret (c. 479, § 1); sic v. gr. rector ecclesiae alicujus hospitalis, ut aiunt, laicalis, alicujus seminarii, collegii vel lycei et sic porro.

Dantur quoque *capellani* religiosarum, sodalium virorum religionis laicalis, confraternitatis vel alius legitimae associationis; hi omnes *particuliaria* canonum praescripta debent servare, v. gr. c. 514, ubi de administratione Extremae Unctionis et Viatici, etc.

II) De rectorum institutione et officiis. — Nominatio rectorum pertinet ad Ordinarium loci, salvo tamen jure eligendi aut praesentandi, si cui legitime competat; quo in casu ad Ordinarium saltem spectat approbatio. Haec eadem approbatio Ordinarii requiritur, quando rector alicujus ecclesiae religiosorum exemptorum nominatur a Superiore (c. 480, § 2). Si ecclesia conjuncta sit cum Seminario aliove collegio quod a clericis regitur, Superior Seminarii vel collegii est simul ecclesiae rector, nisi aliter loci Ordinarius constituerit.

Jus est rectori divina officia etiam solemnia in suis ecclesiis celebrandi, salvis legitimis fundationis legibus et dummodo non noceant haec officia ministerio paroeciali ; in dubio, res dirimitur

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Cf. Vermeersch-Creusen, I, n. 431.

ab Ordinario loci (c. 482). Sine rectoris vel elius legitimi Superioris *licentia* saltem praesumpta, nemini licet in ecclesia missam celebrare, sacramenta ministrare aliasve functiones sacras peragere; haec vero licentia dari vel negari debet ad normam juris.

Functiones paroeciales peragere nequit rector in sua ecclesia. Econtra cogitur, cum paroeciani non sine gravi incommodo paroecialem adire possunt ecclesiam, horis populo commodioribus officia celebrare in propria ecclesia, fidelibus dies festos ac jejunia denuntiare et catecheticam instructionem et Evangelii explicationem tradere; gravibus quoque statutis poenis, id ipsi potest ab Ordinario loei praecipi (c. 483, n. 1).

Sub auctoritate autem Ordinarii loci servatisque servandis, debet rector curam agere de iis quae pertinent ad suam ecclesiam, divina officia ad sacrorum canonum praescripta ordinare, onera fideliter adimplere, bona rite administrare, sartaque tecta servare (c. 485).

Quilibet rector amovibilis est ad nutum Ordinarii loci; si sit rector religiosus, de habenda remotione moneri debet Superior competens (c. 454, § 5 et 486).

# SECTIO III

### DE VARIIS CONCILIIS ET SYNODIS

Scriptores: S. Alphonsus, Theol. mor., de auctoritate Pontificis supra Concilium (L. I, tr. II, n. 121 sqq. — Gaudé, I, p. 107); Beatus C. Bellarminus, II, de Concilius et Ecclesia; Suarez, V (ed. Vivès), de legibus, l. IV, c. 6; L. Thomassin, Ancienne et Nouvelle Discipline de l'Église, P. 2, l. 3, chap. 45 sqq., 73 sqq.; Schmalzgrueber, I, n. 309 sqq.; Benedictus XIV, de synodo dioecesana; Ferraris, II, Concilium, a. 1 sqq.; Bouix, de Concilio Oecumenico (de Papa, III, p. 345 sqq.); De concilio provinciali; Phillips, II, § 84 sqq.; Hefele-Hergenröther, histoire des conciles d'après les documents originaux, par un religieux Bénédictin (Dom H. Leclercq), 16 vol. ; Scherer, I, § 96; Wernz, II, n. 843 sqq.; Prümmer, q. 21 et 29 et 30; Huguenin-Marc, n. 509 sqq.; Brabandère, I, n. 262 sqq.; 294 sqq., 374 sqq.; Bargilliat, I, n. 764 sqq.; droits et devoirs des curés, n. 529 sqq.; Vermeersch-Creusen, I, n. 247 sqq.; n. 297 sqq.; n. 337 sqq.; Laurentius, n. 281 sqq.; Haring, § 99 sqq.; Aichner-Friedle, § 130 sqq.; Sägmüller, § 105 sqq.; Cocchi III, n. 156 sqq.; n. 214 sqq.; n. 275 sqq.; Blat, II, p. 167 sqq.; Phillips. Diözesansynode; Sattler, die Diözesan-Synoden; Dictionaire de Théologie (Vacant), III, Conciles, col. 636 sqq.; Kirchenlexihon, III, Concil (p. 779 sqq.); Kirchliches Handlexikon, II, Konzil (p. 473 sqq.), etc.

Hucusque de clericis praesertim egimus quatenus sunt personae singulares quibus modo ordinario potestas tribuitur aut officium

¹ Non tamen omnia volumus probare, quae ibidem asserit auctor, v. gr. circa convocationem priorum Conciliorum : de la convocation des conciles, p. 9, note 1. Animadverte autem has notas esse a D. H. Leclercq additas. ↓

assignatur in Ecclesia; nunc tandem agendum remanet de his coetibus, quibus extraordinaria quadam ratione nonnunquam regimen Ecclesiae commititur vel gravia negotia tractanda deferuntur: « de Conciliis et Synodis ». Dantur Concilia Generalia seu Oecumenica, deinde etiam Concilia plenaria et provincialia, tandem Synodi dioecesanae. De singulis juxta ordinem dicemus, quare universam materiam in tria distribuemus capita.

# CAPUT I

# De Conciliis generalibus seu oecumenicis.

- 165. Ordo dicendorum: praemittemus definitionem et notiones de convocatione Conciliorum; deinde agemus de eorum constitutione; postea de confirmatione, promulgatione et suspensione eorum.
- I) Notiones et convocatio. Concilia Oecumenica sunt congregationes legitimae episcoporum totius fere orbis catholici aliorumque praelatorum privilegiatorum a Romano Pontifice convocatae, ut illo praeside vel ipso saltem approbante, deliberent atque decernant de Ecclesiae universalis negotiis.

Quatenus repraesentant universum collegium episcoporum R. Pontifici coadunatum, jure divino, ait Wernz (II, n. 844), instituta dici possunt ac debent; Christus enim Dominus collegium Apostolorum sub B. Petro constituit, idque per ipsorum successores in sua Ecclesia semper permansurum esse voluit. Exinde tamen non sequitur, obligatorio modo communem aliquam actionem istius collegii congregati esse praescriptam, vel statis temporibus vel certis in locis exercendam. Hoc enim nullibi in fontibus revelationis invenitur traditum, nec colligitur ex ipsa rei natura. Quare absolute non sunt necessaria nec ultimis saeculis adeo frequentia.

Hucusque autem 20 Concilia Generalia fuerunt celebrata, praeter primum illud Hierosolymitanum, quod ipsorum Apostolorum dicitur; nempe 8 in Oriente et 12 in Occidente. In prioribus convocandis et celebrandis <sup>1</sup>, sane Imperatores Romani, pro indole horum temporum et usu Ecclesiae, speciales habuerunt partes. Sed, ut optime notant Wernz (l. c. n. 845) et Bargilliat (I, n. 765), Imperatores id egerunt tanquam ministri ac instrumenta SS. Pon-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Priora Concilia haec fuerunt: Nicaen. I (an. 325); Constant. (381); Ephes. (431); Chalced. (451); Constant. II (553), III (680); Nicaen. II (787); Constant. IV (869).

tificum in hac re; scilicet exhortative et opitulative illud fecerunt, vel etiam Papa consulente, probante et adhortante. Idcirco perperam omnino ac mala fide historiam priorum horum Conciliorum exaravit Aemilius Friedberg, in suo Compendio juris canonici (p. 201 sq.), quia facta historica propter suam in Romanos Pontifices praeconceptam aversionem non ponderatur aequa lance 1.

Tempore medii aevi, post ortum schismatis Photiani, nulla primum celebrata sunt Concilia; deinde vero, a saeculo xII, plura habita sunt, quorum nonnulla magna gaudent celebritate, v. gr. Concilium Tridentinum (1545 ad 1563). Tandem, post fere tria saecula, ultimum convocatum est Vaticanum, quod ab anno 1870 suspensum remanet, usquedum magis pacifica redeant tempora (cf. Encyclicam: «Ubi arcano Dei » Pii P. XI. diei 23 Dec. 1922).

Convocatio Concilii Generalis unice pertinet ad R. Pontificem, ita ut expresse declaret c. 222, § 1 : « Dari nequit Oecumenicum Concilium quod a Romano Pontifice non fuerit convocatum. » In casu tamen schismatis ubi dubitatur de vero Papa, ad Cardinales utique pertinebit convocatio Concilii ad designandum aut eligendum verum Pontificem; at his in comitiis nihil aliud quam electio S. Pontificis tractari debet.

Ad Romanum Pontificem spectat, Concilio Generali sive per se sive per alios praesidere; ipsi quoque competit res in eo tractandas ordinemque servandum constituere ac designare (c. 222, § 2).

II) De constitutione Conciliorum. — Ad constituendum Concilium non requiritur ut de facto omnes conveniant episcopi vel eorum major pars vel determinatus aliquis numerus ; hoc enim non semper fieri posset nec ullo documento vel consuetudine exigitur <sup>2</sup>. Sufficit autem ut convocatione rite facta, tot conveniant episcopi quot necessarii sunt una cum Romano Pontifice ad repraesentandam Ecclesiam universalem ; quare ex variis debent adesse regionibus et nationibus. Oportet vero ut sive per se sive per suos Legatos sive alio modo interveniat S. Pontifex ; quia ipse est caput Concilii, quod secus haberetur ut corpus sine capite.

Omni disceptatione nunc per Codicem remota, vocantur ad Concilium cum jure suffragii deliberativi :

- 1) Omnes Cardinales, etsi non episcopi.
- 2) Patriarchae, Primates, Archiepiscopi et episcopi residentiales, etsi nondum consecrati.
  - 3) Abbates vel Praelati nullius.
  - 4) Abbas Primas, Abbates Superiores Congregationum monas-

Cf. Lehrbuch, etc. Leipzig, 1903. — Quoad difficultates in hac revide Bellarminum, de Concilis, I, c. 13 sqq.; Wernz, n. 845; Heiner, I, p. 343; Cocchi, III, n. 157, etc. — <sup>2</sup> In Concilio Nicaeno I aderant 318 episcopi, et in Trident. 280; in Vaticano 608.

ticarum (Archiabbates), supremi Moderatores religionum clericalium exemptarum, non vero aliarum, nisi specialiter dicatur <sup>1</sup>.

5) Episcopi titulares, quando vocantur ad Concilium, suffragium obtinent deliberativum, nisi aliud in convocatione *expresse* caveatur.

Suffragium consultivum habent theologi ac sacrorum canonum periti, si ad Concilium forte invitentur.

Exceptis episcopis titularibus et theologis, omnes enumerati, quando Concilio interesse non possunt, mittere debent procuratorem et impedimentum probare; procurator vero nullo gaudet suffragio etsi publicis sessionibus interesse possit. Attamen, expleto Concilio, jus habet procurator subscribendi acta (c. 224, § 2).

III) De confirmatione, promulgatione et suspensione Conciliorum. — Etsi optandum esset, post maturam deliberationem, ut omnes episcopi vel saltem multo major pars eorum rem decernerent, sufficit tamen in rigore major votorum pars simpliciter, imo, juxta Wernz (l. c.) etiam minor et sanior pars, dummodo certe constet, ad constituendum decretum conciliare, si accedat consensus Papae. Concilii decreta vim definitivam obligandi non habent, nisi a Romano Pontifice fuerint confirmata et ejus jussu promulgata. Porro per confirmationem Papae accedit decretis dogmaticis ac moralibus nota infallibilitatis, quia tunc habetur unio membrorum cum capite. Antea vero erant decreta per se « vacillantia », ut cum Wernz asserit Aichner-Friedle (§ 131). Promulgatio autem est actus supremae Potestatis inviolabilis et incommunicabilis 2; ipsa adnexa est confirmationi, et pertinet ad omnis legis naturam. Potestate suprema in universam Ecclesiam pollet Concilium Oecumenicum (c. 228, § 1).

Papa pro suo primatu jurisdictionis et superioritate super Concilia, ea transferre potest atque suspendere vel dissolvere absque consensu episcoporum, ut factum est de Concilio Basileensi sub Eugenio IV (an. circiter 1431). Si contingat Romanum Pontificem, durante Concilii celebratione, e vita decedere, ipso jure hoc intermittitur, donec novus Pontifex illud resumi et continuari jusserit (c. 229). A sententia vero Papae non datur ad Concilium Oecumenicum appellatio (c. 228, § 2), nec episcopi, rite congregati, proprio marte possunt discedere neque arbitrario suo discessu Concilium aliquod legitime institutum impedire.

¹ Ita canonem intelligit Cocchi (III, [n. [159] et videtur intelligere Blat (II, p. 170); dum Vermeersch-Creusen (I, n. 248) alia ratione rem exponens, sic ait : « Item jure communi (suffragium habent), nisi aliud in convocatione expresse caveatur, episcopi titulares, supremi moderatores religionum clericalium exemptarum... vocati ad concilium. » — ² Cocchi III, n. 165) ait de promulgatione : « Pertinet ad rationem intrinsecam legis et ideo prorsus necessaria (est) tum in legibus fidei, tum in legibus disciplinae. »

#### CAPUT II

# De conciliis plenariis et provincialibus.

166. — Modus procedendi hic erit : agere nobis oportebit primo loco de conciliis *plenariis*, quibus aequiparantur sic dicta concilia *nationalia*; deinde instituetur sermo de conciliis *provincialibus*; et tandem tractandum est de *conferentiis* episcoporum. Inde triplex articulus.

#### ARTICULUS I.

# De conciliis plenariis et nationalibus.

Dicemus breviter: a) de definitione et distinctione horum conciliorum; b) de eorum convocatione et compositione; c) de eorum decretis, confirmatione ac promulgatione.

I) Notiones. — Aliqui auctores distinguunt inter concilia plenaria, nationalia et regionalia seu topica; *Codex* autem non commemorat nisi concilia *plenaria*. Haec ultima sunt: legitimi conventus Ordinariorum plurium provinciarum ecclesiasticarum habiti de licentia Papae sub praesidatu alicujus Legati (c. 281).

Concilia nationalia sunt legitimi conventus episcoporum alicujus regni seu nationis ad negotia gravia tractanda ipsam nationem spectantia. Olim de licentia Papae a Primate seu Patriarcha convocabantur; nunc vero omnibus his conventibus praesidere debet Legatus S. Sedis.

Concilia regionalia seu topica, ut vox satis indicat, ea sunt quae fiunt ab Ordinariis totius alicujus regionis cum venia Romani Pontificis; non differunt a conciliis plenariis, sic v. gr. concilia episcoporum Australiensium.

Inter concilia plenaria, quae ultimis temporibus majorem adepta sunt celebritatem, eminent « Baltimorensia » ¹ et « Americae Latinae » (an. 1899).

- II) De convocatione et compositione. Assistere debent his conciliis cum suffragio deliberativo:
  - a) Legatus Apostolicus, qui semper praesidet conventibus.
  - b) Metropolitae.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Plura concilia «Baltimorensia» habita fuêre, quorum primum celebratum est anno 1852, alterum autem an. 1884, Card. Archiepiscopo Gibbons praeside.

- c) Episcopi residentiales, qui suo loco Coadjutorem vel Auxiliarem mittere etiam possunt.
- d) Apostolici dioecesium Administratores, Abbates vel Praelati nullius, Vicarii Apostolici, Praefecti Apostolici et Vicarii Capitulares.

De episcopis titularibus hoc viget statutum: Si in territorio ipso degant et a Legato vocentur ad concilium, adesse debent habentque suffragium deliberativum, nisi in convocatione aliud expresse caveatur.

Alii autem viri e clero saeculari vel religioso, forte ad concilium invitati, suffragio non gaudent nisi consultivo.

Notandum est, a jure non praescribi celebrationem horum conciliorum, sed permitti ; itaque convocatio illorum non pendet ab arbitrio Metropolitarum, sed a licentia S. Sedis.

III) De decretis, eorumque confirmatione ac promulgatione. — Inchoato concilio plenario, nemini eorum qui interesse debent, licet discedere, nisi ob causam justam a Legato probatam (c. 289). Patres autem concilii studiose inquirant ac decernant quae ad fidei incrementum, ad moderandos mores, ad corrigendos abusus, ad controversias componendas, ad unam eamdemque disciplinam vel servandam vel inducendam videantur opportuna.

Acta et decreta concilii transmittenda sunt a praeside ad S. Sedem nec promulgantur nisi prius expensa et recognita fuerint a S. Congreg. Concilii; modus vero promulgationis et tempus quo decreta obligant, libere determinantur ab ipsis concilii Patribus. In universo territorio decreta concilii plenarii post promulgationem obligant; nec Ordinarii locorum ab iisdem dispensare possunt, nisi in casibus particularibus et justa de causa (c. 291).

### ARTICULUS II.

### De conciliis provincialibus.

- 167. Agemus de definitione conciliorum provincialium, de eorum convocatione et compositione, et de eorum decretis.
- I) De notione. Concilium provinciale est synodus omnium episcoporum alicujus provinciae ecclesiasticae, praeside Metropolita, ad tractanda varia negotia totam provinciam spectantia. Olim a Concilio Tridentino ita praescribebantur, ut tertio quovis anno celebranda essent; nunc vero, juxta c. 283, habenda erunt

« vicesimo saltem quoque anno » et eorum potestas est ordinaria, ut asserunt auctores <sup>1</sup>. Ad illa celebranda nulla requiritur licentia S. Sedis, nec ipsis praeficitur aliquis Legatus.

II) Convocatio et constitutio. — Metropolita concilia provincialia convocat; vel eo legitime impedito aut sede archiepiscopali vacante, episcopus suffraganeus qui antiquior sit promotione (c. 284). Non tantum convocat Metropolita concilium, sed etiam ei de jure praeest, et locum celebrationis ejus intra provinciae territorium eligit, auditis omnibus qui assistere debent cum suffragio deliberativo; generatim autem metropolitana eligatur ecclesia. Cum approbatione praevia Sanctae Sedis, episcopi qui nulli Metropolitae subjiciuntur, v. gr. Luxemburgensis, Archiepiscopi suffraganeis carentes, Abbates vel Praelati nullius, aliquem viciniorem Metropolitam eligant semel pro semper in ordine ad concilium provinciale (c. 285). Hac electione facta, ipsi debent convocari ad concilium, in eoque habent votum deliberativum. Praeterea convocandi sunt et convenire coguntur cum voto deliberativo omnes qui assistere debent concilio plenario cum suffragio deliberativo, nullo excepto (c. 286, § 1 et 282, § 1). Episcopi titulares degentes in provincia convocari possunt a praeside, de consensu majoris partis corum qui cum voto deliberativo intersunt; si convocentur, votum habent deliberativum, nisi aliud caveatur.

Cum voto tantum consultivo invitandi sunt et debent assistere:

- a) Duo procuratores Capitulorum cathedralium cujusvis dioecesis aut duo consultores dioecesani, qui collegialiter designantur.
- b) Superiores majores religionum clericalium exemptarum ac Congregationum monasticarum, qui forte in provincia resideant.
- c) Procurator qui mittendus est ab eo cui competit votum deliberativum, si justo tamen detineatur impedimento (c. 287).

Tandem invitari possunt aliqui viri ex utroque elero, sive ut munere determinato fungantur, sive ut doctrinam elucident tanquam theologi vel canonistae. Hi votum dumtaxat consultivum habebunt (c. 286, § 4).

Metropolita tanquam praeses concilii, de consensu Patrum, ordinem determinat in quaestionibus examinandis servandum; ipse quoque concilium aperă, transfert, prorogat et absolvă (c. 288).

III) De decretis ac publicatione eorum. — Negotia quae in concilio aguntur, versantur praesertim circa fidem et mores, circa

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Vermeersch-Creusen, I, n. 300; Cocchi, III, n. 220.

abusus corrigendos, controversias componendas et sic porro, ut supra diximus de conciliis plenariis (n. 166, III).

Praeses transmittere debebit acta et decreta omnia ad S. Sedem; concilii vero Patres modum indicabunt promulgationis decretorum et tempus quo decreta promulgata obligare incipiant (c. 291, § 1).

Omnes de territorio provinciae *obligantur* vi decretorum rite publicatorum, nec Ordinarii locorum ab iisdem servandis dispensare possunt, nisi in *casu particulari* et justa de causa.

#### ARTICULUS III.

### De conferentiis episcoporum.

168. — Praeter concilia provincialia et plenaria dantur quoque conferentiae episcoporum, de quibus nonnulla decernit ipse Codex. Hae igitur conferentiae praesertim instituebantur a pluribus episcopis Germaniae ad sepulchrum S. Bonifacii, Fuldae. Nunc autem extenduntur ad universam Ecclesiam, ita tamen ut duplex apponatur restrictio: a) in vigore remanent quae a S. Sede pro peculiaribus locis provisa fuerint; b) conferentiae illae non tam absolute videntur praescriptae, cum dicatur (c. 292, § 1): « Metropolita curet ut Ordinarii locorum conveniant » 1; c) nec vim verae legis per se obtinent resolutiones quae ab episcopis in his conferentiis solent statui 2.

Conferentiae convocantur a Metropolita vel, eo deficiente, ab antiquiore e suffraganeis episcopis. Invitantur ac convenire debent Ordinarii locorum ejusdem provinciae, deinde episcopi nulli Metropolitae subjecti, Abbates ac Praelati nullius, demum Archiepiscopi suffraganeis carentes, qui hunc Metropolitam, semel pro semper, juxta c. 285 elegerint (c. 292, § 2).

Saltem quinto quoque anno celebrabuntur apud Metropolitam aliumve episcopum comprovincialem. Finis est, ut collatis consiliis, videant quaenam in dioecesibus agenda sint ad bonum religionis promovendum, ac praeparent ea de quibus in futuro concilio provinciali erit agendum (c. 292, § 1). Tandem iidem Ordinarii congregati sedem proximi conventus designabunt (id. § 3).

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Pro Italia, teste Cocchi (III, n. 224), provisum est per Decretum et Declarationem S. C./Consist. (an. 1889 et 1919) ut quotannis et regionaliter istae conferentiae celebrarentur, v. gr. ab episcopis Sardiniae, Liguriae et aliis. — <sup>2</sup> Cocchi (l. c.) citans Bladii, asserit has resolutiones per se vim tantum habere consilii. Sed, ut opinor, nihil impedit quominus episcopi etiam potestate jurisdictionis in iis edendis utantur.

#### CAPUT III

# De synodo dioecesana.

- 169. Ordo dicendorum hic perspicitur esse: a) traduntur notiones praeviae; b) deinde agitur de convocatione et celebratione synodi; c) tandem sermo est de competentia et decretis ipsius. Inde triplex sectio.
- I) Notiones praeviae et definitio. Benedictus XIV, qui doctissimum evulgaverat opus de synodo dioecesana, hanc designavit tanquam « legitimam congregationem ab episcopo coactam ex presbyteris et clericis suae dioecesis aliisque, qui ad eam accedere tenentur, in qua de his, quae curae pastorali incumbunt, agendum et deliberandum est »; quae definitio non adeo discordat ab ea quam eruere licet ex c. 356, § 1. Intelligitur autem ex mox dicendis, ad synodum non accedere nisi principales clericos; quare nonnulli auctores dicunt eam esse coetum in quem principales sacerdotes dioecesis, praeside episcopo, conveniunt. Finis synodi his verbis c. 356 indicatur: « De iis tantum (in synodo est) agendum quae ad particulares cleri populique dioecesis necessitates vel utilitates referuntur ». Celebranda est decimo saltem quoque anno.

Concilium Tridentinum (sess. 24, de ref. c. 2) statuerat, ut quotannis haberetur synodus dioecesana; praxis tamen alia consuetudine vel potius desuetudine aut privilegio invaluerat in Ecclesia. Saepe enim locum synodorum suffecerunt congressus Decanorum vel conferentiae quae dicebantur ecclesiasticae. In pluribus quidem dioecesibus, ubi paroeciae longe distabant ab urbe episcopali, legis observantia difficillima evaserat; quare et novus Codex novas quoque statuit normas, ac praescriptiones Tridentinas ex parte immutavit 1.

- II) Convocatio et celebratio synodi. Synodum dioecesanam convocat eique praeest episcopus, non autem Vicarius Generalis sine mandato speciali nec Vicarius Capitularis. Porro celebranda erit in ecclesia cathedrali, nisi aliud rationabilis causa suadeat. Vocandi sunt ad synodum ac venire debent:
  - 1) Vicarius Generalis.
- 2) Canonici ecclesiae cathedralis, aut consultores dioecesani qui eorum tenent locum.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> De synodo confer « Theol. prakt. Quartaischrift », 1922, p. 478 sqq., ubi etiam plures speciales de hac re quaestiones tractatas invenies.

- 3) Rector Seminarii dioecesani saltem majoris.
- 4) Vicarii foranei.
- 5) Deputatus uniuscujusque ecclesiae collegialis, a capitulo ejusdem ecclesiae e gremio eligendus.
  - 6) Parochi civitatis in qua synodus celebratur.
- 7) Unus saltem parochus ex unoquoque vicariatu foraneo eligendus ab omnibus qui curam animarum actu inibi habeant, sive hi sint parochi, sive vicarii cum proprie dicta cura animarum, v. gr. vicarii actuales, oeconomi, substituti, si plena potestate paroeciali sint praediti (c. 451, § 2) et sic porro. Parochus electus debet pro tempore absentiae vicarium substitutum sibi sufficere, ne detrimentum capiant animae.
- 8) Abbates de regimine, scilicet monasterii sui juris ; et unus e Superioribus cujusque Religionis clericalis in dioecesi commorantibus, nisi ibidem reperiatur domus provincialis et ipse Superior Provincialis maluerit interesse. *Designatio* Superioris pertinet ad Provincialem, si plures exstent domus ejusdem Religionis. Abbates titulares de se nullo jure fruuntur.

Praeter hos qui necessario sunt vocandi, possunt ab episcopo vocari: omnes canonici etiam honorarii, omnes parochi vel Superiores religiosi, imo singuli dioecesis saeculares sacerdotes, iis exceptis qui servitio paroeciarum sunt necessarii. Omnes invitati jus suffragii habent, nisi episcopus aliud expresse caverit (c. 358, § 2).

Illis qui de jure convocandi sunt, non licet mittere procuratorem, etsi justo impedimento detineantur; episcopus vero certior est faciendus de hoc impedimento.

Potest episcopus in antecessum coetus virorum designare seu commissiones quae res in synodo tractandas parent. Propositae quaestiones omnes (antea per modum schematis tradendae), praesidente vel per se vel per alium episcopo, liberae adstantium disceptationi in sessionibus praeparatoriis subjici debent; attamen, ii qui synodo intersunt, nonnisi consultivum habent votum, ut expresse notat c. 362, et in hoc synodi dioecesanae maxime differunt a conciliis plenariis ac provincialibus. Omnia autem in synodo instituantur quoad professionem fidei, nominationem officialium, praecendentiam in ordine sedendi et alia id genus, juxta leges liturgicas (Ceremoniale, l. 1, c. 31; Pontificale Romanum, Pars III, Ordo ad synodum).

III) Competentia ejus ac decreta. — Episcopus unicus est legislator in synodo; itaque synodus nihil valet nisi id quod valet episcopus jurisdictione ac potestate sibi propriis. Inde manifeste sequitur, synodum nihil statuere posse contra jus commune ac leges universales in Codice contentas, neque valere ullo modo derogare

auctoritati vel juribus S. Sedis, aut privilegiis religiosorum aut decisionibus potestatis superioris, v. gr. concilii provincialis <sup>1</sup>.

Solus episcopus subscribit synodalibus constitutionibus, nec canonici Capituli Cathedralis hoc jure gaudent. Quae autem solemniter in synodo decisa fuere, possunt statim promulgari, et eo ipso obligare incipiunt, nisi aliud expresse caveatur (c. 362). Statuta synodi dioecesanae nulla romana indigent approbatione; si quis tamen, teste Wernz (II, n. 866), hisce statutis sese gravatum esse existimat, recursum instituere ad S. Congr. Conc. non prohibetur<sup>2</sup>.

¹ Propter justas et proportionatas causas potest aliquid statui praeter jus commune, ut habet Bargilliat (Droits et devoirs des curés, n. 532, c.—² Non erit in suspensivo, sed in devolutivo tantum (Wernz, I. c.).

## TRACTATUS III

# De Religiosis

Scriptores: S. Thomas, 2. 2. q. 179 sqq.; 183, a. 1 et 4; q. 184, 186 sqq.; S. Alphonsus, Th. mor., 1. 4, c. I, de statu rel. (Gaudé, II, p. 443); Homo Ap., 13, c. I; Suarez, de virtute et statu rel. tr. 7 sqq. (ed. Vivès, vol. 15 et 16); Donatus Laynensis, rerum regul. praxis resolutoria (4 vol.); De Lezana, summa quaestionum regul. (5 vol.); Bouix, de jure regul.; Piat, Praelectiones juris regul. (2 vol.); compendium harum Prael. a Victorio ab Appeltern; Wernz, III, n. 586 sqq.; Molitor, religiosi juris capita selecta; Vermeersch-Creusen, Epitome, I, n. 436 sqq.; Vermeersch, de religiosis institutis et personis, vol. I et II, Periodica; Prümer, Manuale, q. 170 sqq. (3 ed.); Biederlack-Führich, de religiosis; Bastien, Directoire canonique; Bastien-Elfner, kirchenrechtliches Handbuch (supplementum ab Egger exaratum); Craisson, les Communautés religieuses à vœux simples; Battandier, Guide canonique; Fanfani, de jure religiosorum; Brandys, kirchliches Rechtsbuch; Leitner, das Ordensrecht (III); Creusen, Religieux et religieuses; Hilaire Balmès, les Religieux à vœux simples; Cotel-Jombart, Catéchisme des vœux; Thévenot, Manuel de la vie religieuse; Marsot, Petit Traité pratique des vœux; Huguenin-Marc, n. 532 sqq.; Bargilliat, II, n. 1198 sqq.; ichner-Friedle, § 135 sqq.; Haring, § 207 sqq.; Laurentius, n. 944 sqq.; Marc-Gestermann, II, n. 2127 sqq.; Alertnys-Damen, I, n. 1159 sqq.; Laurentius, n. 944 sqq.; Marc-Gestermann, II, n. 72 sqq.; Blat, Commentarium, II, p. 454 sqq., etc.

Consuli possunt alii quoque moralistae ac commentatores juris canonici ; praesertim vero adiri queunt ephemerides quae vel unice vel speciatim vel saepe agunt de jure religiosorum, uti sunt : Periodica de re canonica et morali (A. Vermeersch, Romae) ; Commentarium pro religiosis (Ph. Maroto, Romae) ; Nouvelle Revue théologique (Louvain) ; Canoniste contemporain (Paris) ; Theologisch-praktische Quartalschrift (Linz) ; l'Ami du Clergé (Lan-

gres), etc.

#### INTRODUCTIO

170. — In introductione, quam etiam auctores praemittere solent tractatui: de religiosis, notiones tradentur generales circa naturam status religiosi, deinde speciales circa ejus definitionem et distinctionem, ac tandem brevis addetur conspectus de origine ac historia Religionum. Adjungimus partitionem quam in hunc tractatum habet Codex. Inde quatuor sectiones: a) de natura status religiosi; b) de ejus definitione ac distinctione; c) de origine et historia Religionum; d) de divisione totius tractatus juxta methodum Codicis.

# § 1. DE NATURA STATUS RELIGIOSI.

Ii qui versari perspiciuntur in statu religioso, tendere dicuntur vi professionis suae ad perfectionem; quae notio adnexa est ipsi voci. Quare ulterius inquirere debemus: a) quid sit status proprie dictus; b) quid sit perfectio; c) quis sit auctor status religiosi.

171. — I) Status est conditio quaedam firma, quae etiam indiciis externis manifestatur ac speciales imponit obligationes; v. gr. status clericalis.

Ut ipsa vox indicat, firmitas ad essentiam status proprie dicti pertinet; venit enim a stare, stabilis, quia non facile debet esse mobilis. Statum in foro externo manifestum esse oportet, quare indicia requiruntur quae oculis hominum non lateant. Exemplum habes in ordinatione sacra qua aliquis fit clericus, vel in baptismo quo fit christianus. Ex speciali demum hac se habendi ratione effluunt obligationes speciales, quae proveniunt sive ex natura rei, puta in matrimonio; sive ex vi legis positivae, v. gr. in clericatu; sive demum simul ex propria voluntate qua spontanee quaedam officia suscipiuntur, idque maxime evenit in statu religioso.

Omnes notae status proprie dicti adamussim conveniunt statui religiosorum. Constat enim eorum conditionem esse firmam, quippe quae professione corroboretur et voto. Est quoque externa, quoniam suscipitur publice in facie Ecclesiae, sub cujus tutela ponitur. Speciales tandem invehit obligationes, siquidem legibus ecclesiasticis regatur ac muniatur religionis vinculo propter votorum firmitatem.

- II) Perfectionis evangelicae sectatores communiter aestimantur religiosi, et ipse D. Thomas (2. 2. q. 186, a. 2 in corp.) describit statum religiosum « tanquam disciplinam vel exercitium ad perfectionem perveniendi ». Videndum igitur est quid sit haec perfectio, quare dicatur evangelica, anque in observatione consiliorum evangelicorum sita sit aliqua perfectio religiosorum.
- a) Perfecta habetur res cui nihil deest in iis quae vere ad ipsam pertinent. Homini autem jam nihil deest, si arcte conjungatur cum fine suo ultimo qui est Deus; haec vero conjunctio cum Deo fit per caritatem <sup>1</sup>. Quare hominum christianorum perfectio consistit in caritate, in ea scilicet caritate quae hac in vita potest comparari. Datur caritas tum erga Deum tum erga proximum propter Deum. Porro quamvis praeceptum habeatur aliquod diligendi Deum ac proximum <sup>2</sup> et sic perfectio, ut ait D. Thomas (2. 2. q. 184, a. 3

L<sup>2</sup> «In duobus mandatis diligendi Deum et proximum, universa lex pendet et prophetae (Mat., 22, 40); Plenitudo legis est dilectio (Rom., 13, 10); Omnis enim lex in uno sermone impletur: diliges proximum tuum sicut teipsum (Galat., 5, 14), »—<sup>2</sup> « Diliges Dominum Deum tuum ex toto corde tuo... Diliges proximum tuum, sicut teipsum » (Matth., 22, 37 et 39).

in corp.), essentialiter consistat in praeceptis et non in consiliis <sup>1</sup>, attamen speciali modo dicitur aliquis perfectus, si praeter mandata Domini servet etiam consilia Ejus ac in his se exerceat. Cum agitur de implendis gravibus praeceptis, necessitati caritatis datur locus, et haec est caritatis perfectio omnibus fidelibus necessaria ut salventur <sup>2</sup>. Alia vero perfectio datur, in se spectata non necessaria, quae removet tamen obstacula impedientia diffusionem divini əmoris; et haec consistit in sequela consiliorum evangelicorum quibus dilatatur caritas hausta ex praeceptorum observantia. Itaque saepe saepius et magis presse illa tantum sub nomine perfectionis venit <sup>3</sup>.

b) Consilia evangelica, juxta sententiam communem, ea sunt quae se referunt ad opus bonum, de se non praeceptum, melius suo opposito vel etiam sui negatione non mala. Dicitur: melius suo opposito, nempe non malo, ut v. gr. esse virgo vel esse nupta. Additur: vel sui negatione non mala, v. gr. esse caelebs voto virginitatis adstrictus vel non adstrictus. In utroque casu excluditur aliquod praeceptum, juxta dictum illud S. Augustini (de s. virg. c. 15): « Praeceptum est hoc cui non obedire peccatum est; non consilium, quo, si uti nolueris, minus bonum adipisceris, non mali aliquid perpetrabis. »

Evangelica vocantur illa consilia, quia certissime in Evangelio continentur, quamvis id non pauci haeretici (Pelagius, Lutherus, Calvinus) negaverint. Contraria doctrina, juxta Suarez (l. c. n. 6, p. 32), est contra fidem. Clare enim de consiliis sermonem fecit Dominus, alloquendo juvenem divitem (Matth., 19, 16 et 21): « Si vis perfectus esse, vade, vende omnia quae habes et veni sequere me. » Itaque praeter mandata continentur in Evangelio consilia. Porro horum tria potissimum recensentur ac extolluntur in traditione christiana: paupertas voluntaria, castitas et obedientia. De origine evangelica paupertatis manifesta sunt testimonia, ut patet ex ipso textu modo citato (Matth., 19, 21. — Cf. etiam 13, 22; 20 etc.) De castitate autem praesto sunt verba Christi de iis qui seipsos castraverunt propter regnum coelorum (Matth., 19,

¹ Cf. Garrigou-Lagrange, in « Vie spirituelle », 1921, Janvier, p. 313 et 1922, Août, p. 337; Renaudin, in «Revue thomiste », 1921, p. 233; Vermeersch, de relig., n. 8. — ² Ipse Christus ait (Joan., 14, 21): « Qui habet mandata mea et servat ea, ille est qui diligit me. » — ³ Essentialiter consistit perfectio in praeceptis, secundario vero et instrumentaliter in consisliis (S. Thomas, l. c.). — Juxta Suarez (de statu perf. I, c. 11), « licet vita christiana essentialiter consistat in actibus praeceptorum, nihilominus in statu simpliciter bono et perfecto constituitur per actus consiliorum. »

11 et 12) id est castis; hos autem laudavit ac commendavit Dominus. dicens: « Qui potest capere, capiat. » Testimonium quoque habemus S. Pauli scribentis (Cor., 1, c. 7, v. 25): « De virginibus autem praeceptum Domini non habeo ; consilium autem do, tanquam misericordiam consecutus a Domino, ut sim fidelis. » De obedientia 1 exstat testimonium Christi in his verbis ad adolescentem divitem (Matth., 19, 21): « Et veni, sequere me. » Itaque adhortatur Christus omnes qui terrenis rebus se abdicant (per paupertatem) ad perfectam sequelam sui proprii exempli. Ipse sane obediens erat, non solum erga divinum suum Patrem, verum etiam erga homines auctoritate legitima munitos. Divus quoque Thomas (2. 2. q. 186, a. 5) originem evangelicam obedientiae demonstrat ex hac imitatione Christi: « Perfectio religionis, ait, maxime consistit in imitatione Christi, secundum illud Matthaei, 19: si vis perfectus esse... sequere me; sed in Christo maxime commendatur obedientia, secundum illud ad Philip. 2: Factus est obediens usque ad mortem; ergo videtur, quod obedientia pertineat ad perfectionem religionis. » Deinde addit Aquinas (a. 8 ad 1): « Ad primum ergo dicendum, quod consilium obedientiae includitur in ipsa Christi sequela : qui enim obedit, sequitur alterius voluntatem. » Idem sentit Suarez (tr. 7, l. 3, c. 2, n. 6), asserens verba illa: veni, sequere me, continere obedientiae consilium. « Non enim, sic ait, solum significat : me sequere, id est, me imitare ; sed reipsa me sequere, quocumque ego iero et voluero, teipsum mihi dando ut in omnibus ad nutum meum movearis. » Ex aliis praeterea verbis Ss. Redemptoris (Matth., 16, 24): «Abneget semetipsum», deducit Suarez, obedientiam et traditionem sui ipsius, quae peragitur in statu religioso, a divino Redemptore proponi tanquam consilium 2. Et sane quidem, obedientiam coluerunt primi sancti illi eremitae, ut S. Paulus et alii, quamvis peculiaribus caruerint Superioribus sensu hodierno; veri quippe exstiterunt sectatores consiliorum evangelicorum.

c) In observatione denique consiliorum evangelicorum disciplina seu exercitium perfectionis habetur, qualis decet statum religiosum. Id unanimi consensu affirmant SS. Pontifices atque catholici doctores. Ita v. gr. Innocentius III: « Observantia consiliorum evangelicorum adeo est annexa regulae monachali (seu vitae monachali) ut contra eam nec Summus Pontifex possit licentiam indulgere. » Ratione confirmatur: a) Observatio consiliorum evan-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> De origine evangelica obedientíae cf. J. B. Raus in libro : de sacrae obedientiae virtute et voto, n.74 sqq. — <sup>2</sup> Cf. de hoc argumento Vermeersch (de relig. n. 14; Epitome, I; n. 439).

gelicorum obstacula removet, quae perfectioni se opponunt; fugat enim tres concupiscentias: oculorum per paupertatem, carnis per castitatem, superbiae vitae per obedientiam. — b) Deinde docet quoque usum eorum quae habentur perfecta, impellendo ad divinum amorem et abstrahendo a cupiditatibus terrenis. Inde adagium S. Augustini: « Perfectio, nulla cupiditas; nam ibi Deus, ubi nec mundus nec diabolus nec proprius inordinatus amor. » Continet praeterea positive in se aliquam exercitationem perfectionis, cum ea quae explentur juxta consilia evangelica, cedunt in honorem Dei 1.

III) De auctore status religiosi. — Datur auctor divinus status religiosi, et hic primarius est ac principalis, nempe *Christus Redemptor*. Ipse enim consilia evangelica primus edidit et adhortatione multa praeclarisque propriis suis exemplis ad eorum sequelam incitavit. *Saltem in genere* modum quoque indicavit aut probavit se ligandi ea firmitate quae votis religiosis obtinetur <sup>2</sup>.

Munus deinde *Ecclesiae* suae dedit Christus magis ordinandi ea quae statum religiosum ejusque formas spectant. Itaque Ecclesia dici potest auctor status religiosi humanus et primarius, divina quadam pollens auctoritate in ipso explicitius definiendo <sup>3</sup>.

Tandem viri aliqui dantur egregii, quibus competit nomen : fundatorum Religionum, et qui, Deo juvante ac inspirante, varias excogitarunt rationes serviendi Deo in statu religioso. Magni illi viri auctores quoque dici valent status religiosi in forma sua concreta, sed secundarii tantum ; sub auctoritate enim Ecclesiae tota posita erat eorum actio.

Quoad substantiam necessarius dicendus est status religiosus in Ecclesia, quamvis ipsa concipi possit sine Religionibus. Nunquam igitur deficient fideles sive viri sive mulieres qui propter verba Christi viam ingrediantur consiliorum evangelicorum <sup>4</sup>.

# § 2. DE DEFINITIONE AC DISTINCTIONE STATUS RELIGIOSI.

172. — I) Status religiosus stricte dictus, uti concipitur ab Ecclesia Dei, definitur : « Stabilis in communi vivendi modus, quo fideles,

i' De hac quaestione pene disserit Vermeersch (de relig., n. 47). — \* Ex similitudine, v. gr. castratorum (Mat., 19, 11 et 12). — Biederlack-Führich (n. 7) asserit : « Licet textus explicitus de voti obligatione ex ore Salvatoris in Scripturis S. non prostet, approbavit tamen Ipse explicite doctrinas veteris testamenti, in quibus de votorum emissione et de servanda voti obligatione sermo fit. » — \* Vide Suarez, de relig. tr. 7, l. 3, c. 2. — \* « Il est certain, ait Leo XIII in epistola ad Card. Richard, qu'il y a et qu'il y aura toujours dans l'Église des âmes d'élite pour aspirer (à la perfection) sous l'influence de la grâce (Vermeersch, de religiosis, n. 32).

praeter communia praecepta evangelica quoque consilia servanda per vota obedientiae, castitatis et paupertatis suscipiunt » (c. 487).

Explicatur haec definitio: a) est stabilis modus; quare necessaria sunt in tali materia vota et quidem perpetua, vel, si sint temporaria, ut nunc jure omnibus praescribitur ante professionem perpetuam (c. 574), ex intentione tamen voventium aliqua adsit perpetuitatis nota 1. — b) In communi vivendi debet esse hic modus, quia hodie ab Ecclesia adjecta fuit haec conditio vitae in communi, quae olim minime requirebatur. Itaque eremitae jam non esse possunt religiosi juxta definitionem Codicis supra relatam, et hoc est de jure tantum ecclesiastico 2. — c) Per vota obedientiae, castitatis et paupertatis fit maxime traditio haec specialis Deo, de qua multum disserunt S. Patres et ascetici viri, et habetur holocaustum sui ipsius in honorem Dei 3. Per professionem autem rite factam et acceptatam tradit se quoque religiosus instituto quod ingreditur tanquam sodalis ac filius 4.

In latiore sensu, ut recte advertunt auctores <sup>5</sup>, nonnunquam significat status religiosus *modum stabilem pie vivendi* in communi sub regulis a S. Sede approbatis, quin emittantur vota publica ab Ecclesia acceptata, ut fit v. gr. pro Sulpitianis.

- II) De distinctione Religionum. Multiplici modo solet status religiosus in concreto distingui:
- a) Juxta rationem universalem in ipsa definitione expositam, habentur religiosi proprie dicti et sodales pii qui more religiosorum vivunt, quibus tamen deest unum alterumve elementum essentiale status religiosi. Horum societates nonnisi improprie sunt Religiones (c. 673, § 1).
- b) Juxta significationem verborum quibus utitur Ecclesia (c. 488), dantur Ordines: Religiones nempe in quibus vota solemnia nuncupantur; deinde Congregationes: in quibus vota dumtaxat simplicia emittuntur; Religiones clericales: quarum plerique sodales sacerdotio augentur; Religiones laicales: quarum aut nulli aut pauci initiantur sacerdotio; Regulares: qui vota nuncuparunt in aliquo Ordine (etsi haec vota sint tantum simplicia); Religiosi votorum simpliciam: qui professi sunt in Congregatione aliqua; Moniales: quae sunt religiosae votorum solemnium <sup>6</sup> aut saltem quarum vota

Legitur enim (c. 488, n. 1): « Vota temporaria, elapso tamen tempore renovanda.» Itaque ut plures tenent auctores, ex mente legislatoris perpetuitas non deest intentioni religiosorum. — <sup>2</sup> Ex natura rei non videtur necessaria, ut ostendit D. Thomas (2. 2. q. 186, a. 5 ad 3. Dein primi religiosi, ut diximus, ea carebant. — <sup>3</sup> Ita docere videtur D. Thomas (l. c., q. 186, a. 7 in corp. et ad 2). — <sup>4</sup> Fere omnes magni theologi cum S. Alphonso (L. III, n. 255, de perseverantia) censent, professionem religiosorum verum esse contractum ex utraque obligantem parte, sed secundum leges tantum Ecclesiae et Religionis. — <sup>5</sup> Vide Prümmer, q. 170. — <sup>6</sup> Affirmat Blat (II, p. 462) nomine monialium venire quoque in jure sorores quae ante professionem solemnem nuncupant per 3 annos vota simplicia ; sed haec interpretatio videtur esse contra sensum verborum.

ex instituto sunt solemnia, ut Benedictinae in Belgio; Sorores: quae sunt religiosae votorum simplicium (c. 488, n. 7).

- c) Juxta varietatem vitae quam principaliter exercent, dividuntur Religiones in contemplativas, ut Carthusiani sunt; in activas, v.gr. quae curant infirmos; in mixtas, quae sc. primario indulgent muneri docendi ac praedicando vitamque contemplationis intime conjungunt cum vita activa. Secundum D. Thomam (2. 2. q. 188, a. 6 in corp.) de se perfectior est Religio ordinata ad vitam mixtam, deinde venit vita contemplativa, et tandem vita activa 1.
- d) Juxta varietatem regiminis externi exstant Religiones cum regimine hierarchico magis completo, quae scilicet habent Moderatorem Generalem, deinde Provincialem, tandem Superiorem localem, ut Franciscani; vel cum regimini hierarchico incompleto, v. gr. quae constant monasteriis sui juris.
- e) Juxta varietatem legum quibus subsunt, dantur Religiones quae habent aliquam Regulam proprie dictam cum Constitutionibus, aliae vero Constitutiones tantum a Sede Apostolica approbatas <sup>2</sup>, aliae demum assumunt antiquam aliquam Regulam <sup>3</sup> cui addunt Constitutiones approbatas.
- f) Ratione exemptionis distinguuntur Religiones in plene exemptas a jurisdictione episcoporum, ut sunt Ordines omnes regularium ac paucae Congregationes ex speciali privilegio; et in non exemptas, v. gr. moniales fere omnes, sorores pluresque Congregationes.
- g) Ratione approbationis discernuntur Religiones juris pontificii, quae saltem Decretum laudis obtinuerunt a S. Sede; et Religiones juris dioecesani, quae hoc Decretum nondum obtinuerunt.

# § 3. DE ORIGINE ET HISTORIA RELIGIONUM.

173. — I) De origine. — Circa primordia vitae religiosae asserunt scriptores, ipsum Collegium Apostolorum, duce Christo Domino, primam constituisse Religionem <sup>4</sup>. Relictis enim omnibus, scilicet bonis terrenis (paupertas), etiam uxore (castitas) ac propria voluntate secuti sunt Dominum (obedientia) a quo edocerentur perfec-

¹ Vitam mixtam agunt v. gr. Praedicafores, Jesuitae, Redemptoristae et sic porro. Molitor distinctionem illam impugnat, sed, ni fallor, immerito (n. 205).— ² Sic, ex. gr. Carthusiani, Jesuitae, Redemptoristae, dicuntur habere Constitutiones pro Regula. Attamen Constitutiones Redemptoristarum a Benedicto XIV (Breve: Ad Pastoralis) vocantur etiam « Regulae. »— ² Quatuor tantum in Ecclesia recensentur Regulae quae dicuntur « Magnae Regulae », nempe: S. Basilii, S. Augustini, S. Benedicti et S. Francisci. Confer quae de his scripserunt Vermeersch (de relig., n. 43 sqq. et 88 sqq.); Biederlack-Führich, n. 13.— ⁴ Vermeersch, de rel., n. 39; Hilaire Balmès, p. 11, note 1, etc.

tiora (Matth., 19, 27 sq.). Haec est, ut ait Suarez (7, l. 3, c. 2, n. 10), Apostolica Religio a Christo congregata ». S. Thomas praesupponit etiam hanc fuisse primam Religionem; scribit enim (2. 2. q. 88, a, 4 ad 3): « Ad tertium dicendum, quod Christo secundum se non competebat vovere, tum quia Deus erat... Apostoli autem intelliguntur vovisse pertinentia ad perfectionis statum, quando Christum, relictis omnibus, sunt secuti (Luc., 5, 11). » Itaque, teste D. Thoma, veri religiosi aestimandi sunt Apostoli 1.

Tempore Abbatis Schenute († 451) jam votis formalibus se devinxerunt monachi ; et in libro S. Gildae : de excidio Britanniae ² explicite memoratur votum speciale aliquod obedientiae. Ceterum tempore Tertulliani virgines sacrae, ut ipse refert, castitatis voto se tradebant Deo ³ ; paupertas autem colebatur publica abdicatione rerum temporalium pretiosarum.

II) Historia Religionum. — Initium Religionis, Apostolos et sacras virgines si praetermittimus de quibus supra egimus, anachoretae et ascetae fecerunt, inter quos praecipuum locum tenet S. Paulus, eremita (saeculo III).

Ab hac aetate tres discernere valemus praecipuas epochas in historia Religionum: a) monachismum usque ad saeculum XIII; b) Ordines Mendicantes ac Regulares Clericales usque ad saeculum XVI; c) Congregationes et Instituta cum votis simplicibus usque ad hodierna tempora.

a) Monachismus vigebat primo sub forma eremiticae vitae quam maxime coluerunt S. Antonius ejusque discipuli. Deinde vero, sub Pachomio Abbate, eam excepit vita coenobitica quae est vita in communi sub auctoritate unius Superioris. Hanc perfecit S. Basilius († 379) in Oriente; in Occidente vero principaliores in vita communi inducenda habuerunt partes Joan. Cassianus († 435), Abbas Massiliensis, deinde S. Benedictus († 543) qui est Pater et Patriarcha vitae monasticae in Italia, tandem S. Columbanus, ex Hibernia († 645). Regula S. Benedicti quae videtur in pluribus quasi divinitus inspirata, magnopere in Occidente est propagata et fere ubique vigebat, usque ad saeculum xiii que nova incepit epocha.

b) Ordines Mendicantes ex eo vocati sunt « mendicantes » quod nullum rerum temporalium habuerunt dominium ac paupertatem coluerunt in communi. Quatuor recensebantur magnae Religiones Mendicantes, nempe FF. Praedicatorum (an. 1216), Franciscanorum (an. 1219), Carmelitarum (an. 1226) et Augustinorum (an. 1256). His quatuor Ordinibus accessit deinde, teste Vermeersch (n. 53), Ordo Servorum Beatae Mariae Virg. (tanquam quintus ordo mendicans, an. 1256). Etiam Jesuitae quamvis sint « Clerici regulares »,

sub Pio P. V (an. 1571) declarati fuere : ordo mendicans 4.

Ordines Clericales officia ac ministeria clericalia modo speciali et quasi primario amplectebantur; sic v. gr. Theatini (an. 1524), Barnabitae (an. 1533),

Biederlack-Führich (n. 7), tamen ait, argumenta quae pro hac sententia afferuntur, non videri omni exceptione majora. — 2 Cf. textum apud Raus, de sacrae obedientiae virtute et voto, II, n. 81. — 3 Vermeersch, de religiosis, II, Supplementum I. — 4 Biederlack-Führich, p. 48, nota 4.

Jesuitae (an. 1540), Canonici regulares et non pauci alii, clerici regulares sunt et vocantur.

c) Congregationes cum votis simplicibus saeculo decimo sexto et sequenti primum in Ecclesia Dei floruerunt. Prior recensetur « Congregatio doctrinae christianae » quam in Gallia (Avignon) instituit venerab. César de Bus († 1592); deinde approbata est Congregatio « Fratrum scholarum christianarum » (an. 1679) a S. J.-B. de la Salle in Reims condita; posthac saeculo decimo octavo pontificiam approbationem retulerunt Clerici Crucis et Passionis (an. 1741), et Redemptoristae qui Fundatorem habent S. Doctorem Ecclesiae Alphonsum Mariam de Ligorio (an. 1749). Saeculo sequenti et nostris temporibus magna utique crevit seges Congregationum et Institutorum piorum sodalium, per modum religiosorum vitam degentium 1.

#### § 4. DE DIVISIONE TRACTATUS JUXTA METHODUM CODICIS.

174. — Totus tractatus de religiosis dividitur in 9 titulos seu capita; quam divisionem nos sequemur, utpote rebus exponendis bene accommodatam. En modus quo proceditur:

Caput I agit de *initio* et *fine* alicujus Religionis, alicujus provinciae, alicujus domus (titulus IX).

Caput II de parte tractat formali societatis, nempe de auctoritate seu regimine (tit. X).

Caput III varia *membra* societatis religiosae considerat, prout nempe admittuntur in Religionem ibique sacram peragunt professionem (tit. XI).

Caput IV ordinat *studia* quae, secuta professione, habentur in Religionibus clericalibus (tit. XII).

Caput V describit obligationes necnon jura seu privilegia religiosorum tum in genere tum quorumdam in specie (tit. XIII).

Caput VI praescribit ea quae tenenda sunt casu quo velit religiosus, non quidem statum suum deserere, sed tamen Religionem mutare (tit. XIV).

Caput VII agit de egressu voluntario religiosi (tit. XV).

Caput VIII de egressu coacto tractat seu de dimissione religiosorum (tit. XVI).

Caput IX statuit circa societates eorum qui more religiosorum in communi vivunt sine votis (tit. XVII).

Singula haec capita Codicis nunc breviter percurremus; omnino autem in hac materia attendendum est ad c. 489: « Regulae et particulares constitutiones singularum Religionum, canonibus Codicis non contrariae, vim suam servant; quae vero eisdem opponuntur, abrogatae sunt. » Praescripta autem quae religiosos spectant, pari jure ad religiosas quoque pertinent, nisi ex natura rei vel ex contextu aliud constet (c. 490).

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Vide Vermeersch, de religiosis, n. 58 sqq.; Heimbucher, III.

## CAPUT F

# De erectione et suppressione Religionis, provinciae, domus.

175. — Ut patet ex inscriptione triplex datur articulus, nempe : de erectione et suppressione a) Religionis; b) provinciae; c) domus.

#### ARTICULUS I.

# De erectione et suppressione Religionis.

Duplex occurrit sectio, una nempe de erectione, altera de suppressione Religionis ; praemittitur vero conspectus historicus.

- I) De erectione Religionis. a) Conspectus historicus breviter sic habetur : Olim erectio alicujus Religionis non fuit S. Pontifici reservata. Sed Concilium Lateranense IV (an. 1215) primum inhibuit « ne quis de cetero novam Religionem inveniat ». Severe suppressit Concilium Lugdunense I (an. 1274) omnes Religiones quae a tempore Concilii Lateranensis fuerant conditae, sine licentia expressa Papae. Deinde paulo mitior evasit praxis, et episcopi erigere valebant Instituta cum votis tantum simplicibus ; quam praxim etiam sanxivit Leo XIII in Constit. « Conditae a Christo » (an. 1900). Pius vero X statuit Motu Proprio « Dei providentis » (an. 1906), episcopos non posse, inconsulta S. Sede, probare aliquod Iństitutum 1.
- b) Secundum jus nunc vigens (c. 492), episcopi Congregationes dioecesanas condere possunt, quae totam quoque habeant essentiam status religiosi; inconsulta tamen S. Sede, eas neque condant neque condi sinant. Nomen vero aut habitum Religionis jam constitutae nova Congregatio assumere nequit, manetque juris dioecesani usquedum Decretum laudis obtinuerit a S. Congregatione de Religiosis.
- II) De suppressione Religionis. Duobus modis cessare poterit aliqua Religio, aut exstinctione, deficientibus omnibus sodalibus, idque saltem post spatium 100 annorum <sup>2</sup>; aut suppressione facta a S. Sede. Itaque episcopi non possunt supprimere Congregationes quas approbarunt, nec ad eos pertinet statuere de bonis alicujus Instituti suppressi. Clare hoc patet ex c. 493, cum addatur id locum habere, « etiamsi unica domo constet » illa Congregatio <sup>3</sup>.

<sup>\*\*</sup>Confer Vermeersch, de relig., n. 66 sqq.; Biederlack-Führich, n. 16; Huguenin-Marc, n. 555. — \*\*Cf. canonem 102, § 1; et Biederlack-Führich, n. 25. — \*\*Vide de hac re Blat, II, p. 469, et de suppressione Societatis Jesu, Vermeersch, de relig., n. 99.

#### ARTICULUS II.

# De erectione et suppressione alicujus provinciae.

- 176. I) De erectione. Distinguere oportet inter Congregationes juris dioecesani et Congregationes juris pontificii. Etenim in Instituto dioecesano erectio provinciarum vel pertinet ad Ordinarios omnes in quorum territoriis exsistunt domus hujus Congregationis, vel ordinatur a praescriptis peculiaribus, Constitutionibus insertis. In Religionibus vero juris pontificii quaecumque provinciarum erectio et earum circumscriptio S. Sedi reservantur <sup>1</sup>. Idem plane dicendum est de erectione novae Congregationis monasticae, de unione aut separatione monasteriorum sui juris intra monasticam Congregationem (c. 494, § 1).
- II) De suppressione. Ad solam S. Sedem pertinet, Religionis juris pontificii provincias supprimere (c. 494, § 1).

Si exstinguatur autem provincia, secundum voluntatem fundatorum de ejus bonis erit statuendum, vel etiam juxta decretum Capituli generalis, nisi Constitutiones aliud caveant. Extra tempus Capituli, haec eadem bonorum dispositio spectat ad Moderatorem Generalem cum suo Consilio (c. 494).

#### ARTICULUS III.

# De erectione et suppressione domus.

- 177. I) De erectione. Discernere oportebit domos regularium, monialiumve ac religiosorum exemptorum, ab iis quae ad alias pertinent Religiones.
- A) Igitur quando de domo regularium vel monialium vel religiosorum exemptorum agitur, requiruntur ad ejusdem erectionem:
  1) Beneplacitum S. Sedis pro quacumque domo sive sit formata 2 sive non formata; non tamen requiritur pro erectione scholae, hospitii et similis rationis aedium, quae ab ipsa domo religiosa separentur (c. 497, § 3). b) Consensus quoque Ordinarii loci accedat oportet, in scriptis datus (c. 497, § 1). Scriptura tamen, juxta Vermeersch-Creusen (I, n. 465), non est licentiae conditio essentialis; imo satis esset ut episcopi consensus accederet post

¹ Olim proprio marte Domidicani et Franciscani divisionem in provincias instituerant. Confer Blat, II, p. 469 et Biederlack-Führich, n. 17. — ² Domus est formata, cum in ea 6 saltem re igiosi professi degunt, quorum 4 sint sacerdotes si agatur de Religione clericali (c. 488, n. 5).

erectionem, quia, teste Pio IX (26 oct. 1865), « ratihabitione potest confirmare » 1

- B) Quando agitur de domo aliarum Religionum, sufficit licentia Ordinarii loci; si excipias domum novitiatus pro cujus erectione requiritur in Congregationibus juris pontificii venia S. Sedis (c. 554, § 1). Ad domum Congregationis dioecesanae in alio territorio constituendam, necessarius est consensus utriusque Ordinarii, nempe episcopi domus principalis et episcopi novae domus condendae (c. 495, § 1).
- II) De suppressione. a) Domus aliqua Religionis exemptae, sive sit formata sive non formata, supprimi nequit absque beneplacito S. Sedis (c. 498). b) Domus Congregationis non exemptae sed juris pontificii, potest supprimi a Supremo Moderatore, consentiente Ordinario loci. c) Domus Congregationis juris dioecesani valet ab ipso Ordinario, audito Instituti Moderatore, supprimi ; huic tamen via patet recursus in suspensivo ad Sedem Apostolicam.

Episcopus tamen suppressam declarare nequit aliquam domum quae sit unica hujus Congregationis (c. 493).

## CAPUT II

# De Religionum regimine.

178. — Vox « regimen » hic significat : gubernatio et administratio ; nonnunquam de jurisdictione quoque valet (c. 196). Porro datur regimen fori externi, inde articulus I : de Superioribus et Capitulis ; deinde datur regimen fori interni, inde articulus II : de confessariis et cappellanis ; demum regimen quoque habetur circa res temporales, inde articulus III : de bonis temporalibus eorumque administratione. Juxta ordinem dicemus de singulis.

### ARTICULUS I.

# De Superioribus et Capitulis.

### I) De Superioribus.

Dicemus: 1) quinam censeantur Superiores religiosorum; 2) quibus modis instituantur; 3) quanam polleant auctoritate; 4) quibus detineantur obligationibus.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Ex litteris Pii IX ad Archiepiscopum Parisiensem Darboy (Vermeersch-Creusen, I, n. 46

1) Primus Superior religiosorum est Papa; huic enim, juxta c. 499, § 1, religiosi omnes, tanquam supremo Superiori, subduntur, ac obedire tenentur vi quoque voti obedientiae 1. S. Congregatio de Religiosis potestate pollet quasi-ordinaria in religiosa Instituta, quamvis hoc loco Codex de ea sileat; quia id munus ipsi specialiter est commissum (c. 251, § 1). Econtra Cardinalis Protector, qui pluribus solet Religionibus praesertim sororum a Papa assignari, jurisdictione in religiosos non amplius pollet, nisi aliud expresse caveatur. Quare ejus tantum est, bonum Religionis sibi commissae consilio et patrocinio promovere (id. § 2). Ordinarius loci, juxta c. 500, § 1, exercet jurisdictionem in religiosos non exemptos, qui ipsi subduntur. Attamen quando agitur de Congregationibus juris pontificii, nequit episcopus aliquid immutare in Constitutionibus, nec sese ingerere in regimen internum ac disciplinam nisi ratione visitationis, nec de re oeconomica cognoscere (c. 618, § 2). Religiosi vero exempti in quibusdam, jure expressis, subduntur quoque Ordinariis locorum, v. gr. si illegitime degant extra domum sub quocumque praetextu (c. 616, § 1).

Hierarchiam interiorem Religionum si consideremus, facile perspiciemus dari Superiores majores et minores. Juxta c. 488, 8 Superiores majores sunt : Supremus Moderator Religionis, qui de jure potestatem obtinet in omnes provincias, domos, sodales hujus Religionis, exercendam secundum Constitutiones (c. 502); deinde Superior provincialis qui praeponitur uni tantum provinciae; Abbas Primas et Abbas Superior Congregationis monasticae, qui tamen juxta c. 501, § 3, non habent omnem auctoritatem quam jus commune tribuit Superioribus majoribus, sed tantum potestatem determinatam a Constitutionibus et praescriptis S. Sedis; Abbas monasterii sui juris (licet pertineat ad monasticam Congregationem); demum horum vicarii sensu stricto et qui ad instar provincialium regimen suscipiunt <sup>2</sup>. Superiores minores sunt : Superiores locales et priores regularium. Officiales dicuntur qui modo stabili munus aliquod seu officium peragunt; eam consequuntur potestatem quae ipsis a Constitutionibus vel usu assignatur.

- 2) De institutione Superiorum. Inquirimus : a) de qualitatibus requisitis in Superioribus ; b) de tempore ad quod valent constitui ; c) de modo quo instituuntur.
- a) In Superioribus hae requiruntur qualitates: Moderator Supremus aetatem habere debet 40 annorum, quae aetas exigitur quoque pro Antistita monialium. Alii Superiores majores saltem 30 debent esse annorum. Quoad professionem, necesse erit pro Superioribus

¹ De S. Pontifice et aliis Superioribus eorumque potestate fusius est sermo in libro cit.: de sacrae obedientiae virtute et voto, I, n. 48 sqq., II, n. 114 sqq. — Cf. Vermeersch-Creusen, I, n. 469 sqq.; Creusen, religieux et religieuses, n. 29 sqq.; Fanfani, n. 23 sqq. — ² Visitatores, Vice-provinciales, commissarii (vide Blat, II, p. 462).

majoribus constituendis ut decem interponantur anni a prima professione computandi (c. 504). Qui autem sunt irregulares ex defectu natalium (illegitimi), etsi haec irregularitas ablata fuerit per professionem solemnem (c. 984, 1), egent dispensatione ad assumendum munus Superioris majoris in quacumque Religione.

- b) De tempore ad quod constitui valent Superiores, hoc generale stabilitur principium (c. 505): Superiores majores omnes per se sunt temporales, nisi Constitutiones aliter statuant; sic v. gr. plures Abbates sunt perpetui, nonnulli etiam Superiores Generales (Jesuitarum, Redemptoristarum...), quaedam Antistitae generales religiosarum ad vitam sunt electae <sup>1</sup>. In specie vero de Superioribus minoribus edicitur, ne constituantur ad tempus ultra triennium. Triennio exacto, possunt, si Constitutiones id ferant, ad idem munus per alios 3 annos assumi; his expletis, nequeunt in eadem domo fieri Superiores, nisi interposito intervallo. Id quoque valebit, si non ad tempus, sed ad nutum Superioris majoris constituantur Superiores minores; imo ad eam legem tenentur Superiores qui simul magnas scholas vel hospitalia dirigunt, ut constat ex declaratione S. Congreg. de Rel. (2, 3 Junii 1918, A. A. S., X, p. 344).
- c) Diversus est modus quo solent Superiores institui; alii enim eliguntur, alii vero nominantur. Hic nobis loquendum est de electione Superiorum. In genere quoad electionem servandae sunt Constitutiones ac usus legitimi; atvero quaedam erunt mutanda juxta nova praescripta Codicis (c. 506 et sqq.). Itaque in Religionibus virorum, antequam ad Superiorum majorum electionem deveniatur, omnes et singuli e Capitulo jurejurando debent promittere, se electuros quos secundum Deum eligendos esse existimaverint. A directa vero vel indirecta suffragiorum procuratione tam pro seipsis quam pro aliis prohibentur omnes religiosi sive sint viri sive mulieres (c. 507, § 2). Licet tamen informationes prudenter quaerere, et de meritis cujusque simplicem habere interrogationem 2. Postulatio solum in casu extraordinario admitti poterit, dummodo in Constitutionibus non prohibeatur (c. 507, § 3). In electione a monialibus non exemptis facienda praeesse debet Ordinarius loci vel ejus delegatus cum 2 sacerdotibus scrutatoribus ; nemo tamen ingrediatur clausuram (c. 506, § 2). Si moniales non subjectae sint episcopo, praesidet Superior regularis; attamen

f. Vermeersch-Creusen, I, n. 481. —  $^2$  Putat etiam Vermeersch-Creusen (I, n. 483), « simplex consilium roganti datum » non esse hoc canone prohibitum.

tunc etiam episcopus assistere poterit per se ipse vel per delegatum, et, si assistat, praeesse (id.). In mulierum Congregationibus praesidet Ordinarius loci per se vel per alium electioni Antistitae Generalis; in Congregationibus dioecesanis potest praeterea pro conscientiae officio electionem confirmare vel rescindere.

In omnibus electionibus quae fiunt a Capitulis religiosis, servetur jus commune, et insuper jus particulare Constitutionum in his quae juri communi non sunt adversa (c. 507, § 1).

3) De potestate Superiorum haec praesertim scitu necessaria sunt: multiplex dari potest auctoritas Superiorum, licet Codex expressis verbis nonnisi duplicem commemoret eorum potestatem, nempe dominationis et jurisdictionis (in Religione clericali exempta). Jurisdictio de qua c. 501, § 1, est jurisdictio ecclesiastica quae directe provenit a Christo Domino, Fundatore Ecclesiae; dividitur autem, ut notum est, in jurisdictionem pro foro interno et foro externo (c. cit.) et coalescit potestate legislativa, judiciali et coercitiva 1. Potestas deinde dominativa proprie habetur Superioribus ex traditione et promissione humana Religioni et Praelatis facta in professione religiosa 2. Firmatur autem obligatio se subjiciendi Superioribus promissione religiosa directe Deo facta per vota professionis; inde titulus quidam specialis competit Superioribus exigendi debitum voti, et hic solet vocari: potestas ex voto. Tandem adest quoque in communitate bene constituta et ordinata potestas quaedam proveniens ex ipsa natura societatis, qua nempe fit ut sit aliquis primus ad servandum ordinem domesticum; vocatur: potestas socialis 3. Haec habetur v. gr. in Novitios qui nondum emiserunt professionem.

Plerumque Capitulis Religionum reservatur potestas legislativa, et saepe nonnisi Superioribus altioribus competit potestas judiciaria vel etiam coercitiva ecclesiastica sensu stricto.

4) Quoad speciales Supériorum obligationes, dantur officia quae ipsis praescribuntur a Regula et Constitutionibus; habentur alia quoque in *Codice juris* consignata, quorum *praecipua* sunt : a) Professio fidei coram Capitulo vel coram Superiore qui nominationem

¹ Vide apud Biederlack-Führich (n. 37 sqq.) qui abunde tractat de variis speciebus jurisdictionis. — ¹ Fuse tractatur tota haec quaestio in opere : de s. obedientiae virtute et voto, c. HI, n. 39 sqq. (de auctoritate seu potestate Superiorum) ; cf. etiam Vermeersch-Creusen, I, n. 477 sq. ; Creusen, n. 26 sqq. ; Biederlack-Führich, n. 36 ; Fanfani, n. 35, etc. — ³ A pluribus auctoribus vocatur etiam : domestica vel politica, alii scriptores de ea prorsus silent. Cf. Raus, 4, c. I, n. 63 sqq. Definitur haec potestaş ; « Est facultas quae Superiori naturaliter competit tanquam capiti alicujus legitimi cœtus, quamque ipse necessario habet ad ordinem domesticum servandum etiam in minore societate intra limites finis intenti. »

perfecit eorumve delegato, emittenda (c. 1406, n. 9). Haec obligatio non spectat nisi Superiores in Religionibus clericalibus, minime vero alios. Adjungere oportebit abjurationem modernismi (S. Offic. 22 Mart. 1918). - b) Residentia ad normam Constitutionum, tam pro Superioribus majoribus quam localibus ; ideo omnes domum residentiae habitualis habere debent (c. 508). — c) Divulgatio et observantia Decretorum S. Sedis speciali modo curae ipsorum committitur; studium vero ac publica lectio Constitutionum ac Decretorum S. Sedis procurari debent semel saltem in anno a Superioribus localibus (c. 509, § 1 et 2, n. 1). — d) Instructio habeatur oportet christianae catechesis pro conversis et conventus familiaribus saltem bis in mense; haec cura incumbit Superiori locali. Item bis saltem in mense pia sit ad omnes de familia exhortatio in Religionibus laicalibus, sive virorum sive mulierum (c. 509, § 2, n. 2). - e) Relatio de statu Religionis debet saltem quinto quoque anno a Moderatore Supremo Religionis vel Superiore Congregationis monasticae ad S. Sedem per documentum mitti, subsignatum ab ipso et a Consilio ; vel, si agatur de sororibus, etiam ab Ordinario loci in quo suprema Antistita cum suo Consilio residet (c. 510). - 1) Visitatio canonica a Superioribus majoribus instituenda est tempore in Constitutionibus definito (c. 511). Episcopus autem vel Ordinarius loci debet quinto quoque anno visitare monasteria monialium sibi vel S. Sedi immediate subjectarum; in monasteriis autem monialium, quae regularibus subduntur, non visitat nisi clausuram (c. 512, § 1 et 2). Singulas quoque visitat domos Congregationum juris dioecesani. Quoad domus Congregationis clericalis juris pontificii etiam exemptae, visitat tantum episcopus ea quae pertinent ad ecclesiam, sacrarium, oratorium publicum et sedes confessionis; in Congregationibus laicalibus, insuper et alia quae internam disciplinam spectant, ad normam c. 618, § 2, n. 2 1. A decretis Visitatoris datur recursus in devolutivo, et etiam in suspensivo, si ordine judiciario processerit. — g) Consultationis causa, omnibus Superioribus sive supremis, sive provincialibus, sive etiam localibus (saltem formatae domus) praescribuntur consiliarii 2, quorum consensum aut consilium tenentur exquirere Superiores ad normam Constitutionum et sacrorum canonum. Ipsis

<sup>1 «</sup> Num disciplina ad Constitutionum normam vigeat, num quid sana doctrina morumve probitas detrimenti ceperit », etc.— Superioribus non fas est visitationis scopum impedire, religiosos avertere ab obligatione respondendi secundum veritatem et sic porro. Confercanones 513 et 2413. — ? Saepe vocantur nomine Assistentium vel Definitorum vel Consultorum.

quoque praescribuntur adjutores oeconomi pro administratione bonorum temporalium, ita tamen ut Superiores majores nunquam per se ipsos hoc munus valeant gerere, valeant Superiores minores, si necessitas id exigat (c. 516, § 1 et 2). — h) Pastoralis Superioribus incumbit cura speciali modo quoad aegrotos subditos professos, novitios, aliosve in religiosa domo diu noctuque degentes causa famulatus aut educationis aut hospitii aut infirmae valetudinis; his enim potest ac debet per se vel per alium ministrare Viaticum et Extremam Unctionem (c. 514, § 1).

A beneficio hujus praescripti juris non videntur exclusi ii qui per unum tantum diem tanquam hospites in conventu fuerunt recepti, nec requiritur commoratio habitualis <sup>1</sup>.

- 179. II) De Capitulis. In jure eadem prorsus ratione describitur potestas Superiorum et Capitulorum (c. 501, § 1). Superiores autem personae sunt singulares *physicae*; Capitula, personae *morales*. Porro dantur *Capitula* generalia, provincialia et localia, etsi multae Religiones uno aut etiam altero horum careant; v. gr. moniales generatim nonnisi localia habent Capitula.
- a) Capitula generalia universalem habent aliquam in totam Religionem auctoritatem, pollentque potestate dominativa in subditos. In Religione vero clericali exempta, jurisdictionem quoque adipiscuntur ecclesiasticam proprie dictam, ita ut nonnunquam graviores poenas ac censuras imponere valeant. Plerumque reservatur ipsis omnis potestas legislativa, sive ad condendas novas leges sive ad mutandas vel etiam abrogandas vigentes Constitutiones. In his autem Regulis ac Constitutionibus quae a Sede Apostolica in forma specifica fuerunt approbatae <sup>2</sup>, Capitula generalia nihil poterunt immutare vel abrogare, nisi specialis ipsis facta fuerit potestas.
- b) Capitula provincialia non in omnibus Religionibus reperiuntur constituta, et non semel auctoritate potiuntur valde restricta. Facultate leges condendi vix unquam gaudere perspiciuntur; ordinationes tamen ac statuta edere valebunt, quae obligent in tota provincia. Ipsis per se licet casus reservare pro universa provincia juxta normam juris, nisi hoc specialiter sit interdictum. Nonnunquam praecepta ac censuras adnectunt ordi-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Ita Vermeersch-Creusen, I, n. 485, 4; Fanfani, n. 93, qui ait: « Sufficit ut cum intentione permanendi in conventu saltem per integrum diem quis ingressus fuerit et receptus.»
— <sup>2</sup> Cf. Raus, de s. obedientiae... II, n. 119, ubi exempla.

nationibus a se factis, ut in Religione FF. Praedicatorum id contingit 1.

c) Capitula localia seu domestica, ubi exsistunt, eam habent auctoritatem quae ipsis tribuitur a Constitutionibus vel usu legitimo. Attamen, ut recte notat Biederlack-Führich (n. 45), Praelati regulares monasteriorum sui juris arctiori vinculo cum Capitulis conjuncti sunt; quorum ad invicem relatio analoga est ei quae intercedit inter episcopum et Capitulum cathedrale, etsi major communio jurium ac bonorum habeatur inter Praelatum et Capitulum regulare <sup>2</sup>. Itaque in omnibus fere negotiis majoris momenti convocandum est Capitulum conventus ut expetatur ejus assensus vel saltem consilium. Vacante autem praelatura regularium, generatim tantum valet Capitulum quantum Praelatus valebat cum Capitulo; servetur tamen norma: sede vacante nihil innovetur <sup>3</sup>.

#### ARTICULUS II.

# De confessariis et cappellanis.

- 180. Juxta titulum qui praemittitur, agere oportet tum de confessariis tum de cappellanis. Statim vero notare volumus, cappellanum simul confessarium esse posse, quamvis soleat tantum pro sacris institui functionibus persolvendis, v. gr. ad celebrandam Missam. Speciali etiam titulo dicendum erit de confessariis religiosarum seu sororum, quia peculiares pro his vigent leges; inde triplex sectio hujus articuli: a) de confessariis religiosorum; b) de confessariis sororum; c) de cappellanis monasteriorum.
- I) De confessariis religiosorum. In genere notandum est, Superiores quibus adjungendi sunt Magistri novitiorum ac ipsorum Socii, jam non amplius posse tanquam confessarios suorum subditorum haberi (c. 518, § 2 et c. 891), nisi in casibus particularibus, quando sponte id petant subditi; sine gravi autem causa per modum habitus hoc nequibunt agere, imo Magistris novitiorum ac Sociis Superioribusque Seminariorum collegiorumve habitualiter id minime licet. Eodem modo omnibus religiosis Superioribus districte prohibetur quominus personas subditas ex quacumque ratione inducant ad conscientiae manifestationem sibi peragendam. Expedit

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Cf. Constitutiones FF. Praedic. Prol., p. 25.— <sup>2</sup> Schmalzgrueber, in tit. ne sede vacante, n. 5; R. Molitor, relig. juris Capita selecta, n. 473 sqq.— <sup>3</sup> Vide de his Biederlack-Führich, n. 46.— Paulo aliter Molitor, n. 498 sqq. et praesertim 501.

tamen ut *ipsi subditi* cum filiali erga Superiores fiducia eos adeant ad dubia quoque et anxietates suae conscientiae exponendas, si hi sint sacerdotes <sup>1</sup>.

In specie quoad confessarios instituendos, discernere oportebit Religiones clericales a Religionibus laicalibus.

- a) In singulis Religionis clericalis domibus deputentur oportet duo vel etiam plures pro numero sodalium confessarii, qui legitime debent esse approbati et qui pollent, in Religione exempta, facultate absolvendi quoque a casibus in Religione reservatis (c. 518, § 1).
- b) In Religionibus vero laicalibus virorum debent a competente Ordinario loci tum ordinarius aliquis confessarius constitui tum extraordinarius; si autem religiosus specialem expostulet confessarium, illum Superior concedet praeter confessarium ordinarium et extraordinarium. Nequit tunc Superior ullo modo petitionis rationem inquirere, nec id aegre se ferre demonstrare (c. 528). Ipse Superior, in Religione laicali exempta, proponit confessarium, qui tamen jurisdictionem obtinere debet ab Ordinario loci, in quo religiosa domus reperitur (c. 875, § 2).

Omnis vero religiosus vir, sive sit clericus sive laicus, sive exemptus sive non exemptus, potest, ad suae conscientiae quietem, quemlibet adire confessarium ab Ordinario loci approbatum, etsi hic confessarius non recenseatur inter confessarios designatos pro religiosis (c. 519). Itaque confessio illa, revocato quolibet contrario privilegio, valida est ac licita, et confessarius potest religiosum absolvere etiam a peccatis et censuris in Religione reservatis.

De cetero firmae remanent Constitutiones quae confessionem statis temporibus omnibus religiosis praecipiunt vel suadent apud determinatos confessarios peragendam; nec conventum licebit egredi ad instituendam confessionem apud alios sine permissu Superiorum, quam tamen licentiam egrediendi e domo ne denegent ipsi Superiores absque aliqua gravi causa ².

181. — II) De confessariis religiosarum. — Generale principium hac de re statutum in novo Codice juris (c. 876) id est : Revocata qualibet contraria particulari lege seu privilegio, sacerdotes tum saeculares tum religiosi, cujusvis gradus aut officii, ad confessiones quarumeumque religiosarum ac novitiarum valide et licite recipiendas peculiari jurisdictione indigent <sup>3</sup>. Hanc jurisdictionem

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Ex canone 530. De conscientiae manifestatione cf. inter alios Vermeersch-Creusen, I, n. 502; Prümmer, q. 192; Creusen, n. 69 sqq.; Leitner, III, p. 341. — <sup>2</sup> Pro explicatione uberiore canonis vide Fanfani, n. 102; Vermeersch-Creusen, I, n. 491; Creusen, n. 58; Leitner, III, p. 328 sqq.; Prümmer, q. 189 et 190. — <sup>3</sup> Exceptio tamen viget pro S. R. E. Cardinalibus, ex c. 239, § 1, ac pro casu illo speciali ubi ad quietem conscientiae fit confessio juxta c. 522 et 523.

confert loci Ordinarius, ubi religiosarum domus sita est; ita tamen ut pro monasteriis Superiori regulari subjectis, ipse Superior confessarios Ordinario praesentet, cujus tunc erit eosdem pro audiendis illarum monialium confessionibus approbare et Superioris negligentiam, si opus sit, supplere (c. 525). Ex mente legislatoris, ex modo solemni quo hunc canonem promulgat et ex ipsis verbis quibus utitur, satis constat, peculiarem hanc facultatem non tantum ad liceitatem confessionis requiri, verum etiam ad validitatem ejus <sup>1</sup>.

In specie deinde, en quae praescribuntur pro confessionibus religiosarum (c. 520):

- 1) Unus tantum detur confessarius ordinarius singulis religiosarum domibus, nisi opus sit altero vel pluribus propter magnum sororum numerum vel aliam causam justam.
- 2) Deinde constituatur oportet confessarius extraordinarius pro communitate, cui se sistere debebunt religiosae saltem quater in anno, benedictionem saltem recepturae.
- 3) Praeterea aliquot sacerdotes pro singulis domibus ab Ordinariis locorum designentur, ad quos religiosae facile recurrere possunt in casibus particularibus absque alia licentia; Antistita vero nullo modo ostendat se id aegre ferre. Hi confessarii non indecore « supplentes » possunt vocari, quamvis non semel dicantur « speciales ».
- 4) Specialis adhuc confessarius vel moderator spiritualis facile concedendus est ab Ordinario iis religiosis quae rationabiliter eum petant; attamen invigilandum erit ne ex hac concessione abusus irrepant (id. § 2).
- 5) Omnes religiosae graviter aegrotae quemlibet sacerdotem ad mulierum confessiones excipiendas approbatum, etsi non destinatum religiosis, arcessere possunt; et durante gravi infirmitate, quoties voluerint, confitebuntur ei, quin Antistita eas sive directe sive indirecte possit prohibere (c. 523).
- 6) Tandem religiosa aliqua, si ad suae conscientiae tranquillitatem peragat confessionem apud sacerdotem ab Ordinario loci saltem pro mulieribus approbatum (ut communiter contingit in nostris regionibus), hujus confessio licita est et valida, dummodo fiat in ecclesia vel oratorio etiam semi-publico, aut in loco ad

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Haec doctrina etiam a Vermeersch proponitur ac propugnatur (Epit., II, n. 145; Periodica, 10, p. 15 inter Diss.). Non aliter cl. Oietti, S. J. in Nouvelle revue théol., 1920, p. 6 sqq., et Prümmer, O. P. (q. 190, n. 2).

audiendas confessiones mulierum legitime destinato, revocato quolibet contrario privilegio <sup>1</sup>. Antistita autem id prohibere non potest aut de ea re inquirere, ne indirecte quidem, et religiosae nihil Antistitae referre tenentur (c. 522). Ille confessarius solet vocari « occasionalis ».

Porro cum auctoribus fere universis tenemus, non jam requiri ut religiosa extra propriam domus suae ecclesiam vel etiam oratorium semi-publicum confessarium adeat; lex enim non distinguit <sup>2</sup>. Admittimus quoque cum Vermeersch, Creusen, Oietti et aliis scriptoribus, vocem: ecclesiam vel oratorium non tantum materialiter esse sumendam, sed etiam sacristiam significare, modo ibidem legitime confessiones sororum excipiantur <sup>3</sup>. Concedimus demum conditionem: « ad suae conscientiae tranquillitatem », vix aliquid aliud significare, quam ut ratio adsit sufficiens ad negligendam Regulam, quae praescribit aut suadet confessionem apud confessarios assignatos esse instituendam <sup>4</sup>. Itaque ex hac parte omnis confessio serio facta est valida; attamen conditiones loci nobis videntur non tantum conditiones liceitatis, sed validitatis esse. Hoc enim indicat natura hujus canonis, qui est exceptio a regula generali, quam diximus contineri c. 876; id quoque sətis apparet ex ipsis verbis quibus enuntiatur dubium et proponitur responsum Pontificiae Commissionis <sup>5</sup>, quae authentice interpretata est hunc canonem qui ab auctoribus vocatur « famosus ».

Quoad aetatem requisitam, exiguntur pro confessariis ordinariis et extraordinariis religiosarum 40 saltem anni, nisi justa causa, judicio Ordinarii, obstet; nullam vero potestatem in religiosas habeant illi confessarii in foro externo (c. 524, § 1). Juxta c. 526 nequit confessarius ordinarius religiosarum suum munus exercere ultra triennium; ex dispensatione tamen Ordinarii, id potest ad secundum et etiam ad tertium triennium, modo penuria sit sacerdotum idoneorum, vel major pars omnium religiosarum ad communitatem pertinentium in ejusdem confessarii confirmationem, per secreta suffragia, convenerit. Illis vero sororibus quae contrarium tulerunt suffragium, debet aliter provideri, si velint (c. 526). Confessarius ordinarius non potest deputari extraordinarius in eadem

¹ Quaesitum fuerat a Pontif. Commissione, utrum verba c. 522 · « confessio in qualibet ecclesia, etc. », ita intelligenda essent, ut confessio extra ea loca peracta non tantum illicita sed etiam invalida foret. — Respondetur (24 Nov. 1920\_A. A. S. XII, p. 573) : « Canon 522 ita est intelligendus, ut confessiones, quas ad suae conscientiae tranquillitatem religiosae peragunt apud confessarium ab Ordinario loci pro mulieribus approbatum, licitae et validae sint dummodo fiant in ecclesia vel oratorio etiam semi-publico, aut in loco ad audiendas confessiones mulierum legitime destinato. » — ² Jam Oletti scripserat (l. c., p. 5): « On s'accorde à admettre que les religieuses peuvent user de la liberté qu'il leur donne, aussi bien dans leurs propres églises ou chapelles que dans les églises ou chapelles étrangères. » — ³ Aliqui restringunt «locum ad audiendas confessiones mulierum legitime destinatum », ad eum solum qui omnibus mulieribus etiam extraneis pateat. Vide apud Vermeersch (de relig., XI, Supplem., p. 2). — ⁴ Vermeersch-Creusen, I, n. 491. — De simili formula ex c, 519 : « ad suae conscientiae quietem », cf. Fanfani, n. 102. — ⁶ Vermeersch (Periodica de re canon. et mor., 10, p. 15) persuasum habet agi de condicione « valoris ». Id tenent etiam Oiettí, Fanfani, Biederlack-Führich et alii. Contrariam sententiam adstruunt aliqui scriptores (L'Ami du Clergé, Creusen, Leitner...) ; sed eorum rationes non satis convincunt.

communitate, nisi post annum ab expleto munere; extraordinarius autem immediate ut ordinarius renuntiari potest (c. 524, § 2).

182. — III) De cappellanis. — Refert Vermeersch-Creusen (I, n. 435) cappellanos (aumôniers) olim fuisse clericos, qui in regno Francorum capam seu cappellam (le manteau) S. Martini ejusque insignes reliquias custodiebant. Ait enim Walafridus Strabo (de reb. Eccies. c. 34): « Dicti sunt primitus Capellani a Capa B. Martini, quam reges Francorum ob adjutorium victoriae, in praeliis solebant secum habere.

Quidquid sit de origine cappellanorum, hic intelligimus sub hoc nomine eos sacerdotes, qui addicti sunt servitio religioso, non autem confessionibus excipiendis, in institutis laicalibus sive virorum sive mulierum. Cappellani designantur generatim ab Ordinario loci, excipe in Religionibus exemptis, ubi Superior regularis eosdem sacerdotes designat ejusque negligentiam supplet Ordinarius (c. 529). Attamen ut possit cappellanus habere conciones, non sufficit designatio a Superiore regulari facta, sed requiritur facultas ab Ordinario loci impertita, ex c. 1338, § 2 ¹.

Saepe communitates religiosae ab episcopo subducuntur curae parochorum, ut patet ex c. 464, § 2 et 514, § 3. Deinde ipso jure (id. § 2) in monialium domo speciale habet officium confessarius ordinarius aut ejus vice-gerens circa administrationem Viatici et Extremae Unctionis (c. 514, § 1 et 2). Inde plerumque cappellanis competunt jura parochorum circa sacrum Viaticum et Extremam Unctionem sororibus earumque alumnis et hospitibus administranda, circa funera quoque peragenda religiosarum ac novitiarum vel etiam virorum in Religione laicali defunctorum; saltem, juxto c. 1230, § 5, corpora pro funere ad propriam religiosae domus ecclesiam vel oratorium deducit cappellanus, et exsequias peragit 2.

Non prohibetur cappellanus, si a confessionibus abstineat religiosarum, munus aliquod exercere fori externi in easdem religiosas, v. gr. esse Vicarius monasterii, si moniales sint sub jurisdictione Superioris regularis.

¹ Nescio quo jure Fanfani scribere potuit (n. 122) : « Ergo etiam Superiorissae monialium et sororum, si sunt exemptae, possunt per seipsas cappellanum designare, cum et ipsae ad Religionem laicalem pertineant. » Expresse asserit c. 529 : « Superior regularis », et non « Superiorissa monialium et sororum ». — ² Pro uberiore explanatione confer Fanfani, n. 126 et 127.

### ARTICULUS III.

# De bonis temporalibus eorumque administratione.

- 183. Cum aliqua Religio vel provincia vel domus religiosa capax sit acquirendi ac possidendi bona temporalia, potest ipsa quoque ea administrare per Superiores et Officiales, ad normam juris et Constitutionum (c. 532). Quatuor autem in hac re speciali ratione consideranda erunt, nempe: a) collocatio pecuniae; b) alienatio bonorum alicujus valoris; c) ratio administrationis reddenda; d) imputabilitas in contrahendis debitis et contractu ineundo.
- I) Collocatio pecuniae. Distinguendum est inter collocationem pecuniae modo transeunti et modo stabili; in secundo enim casu, ut patet, major securitas et plures exiguntur cautelae, et de eo proprie agit canon 533. Itaque de jure pro pecuniae collocatione vel mutatione praevium consensum Ordinarii loci obtinere tenentur:

  a) Antistita tum monialium, licet exemptarum, tum Religionis juris dioecesani in quolibet casu. b) Antistita Congregationis juris pontificii, si pecunia dotem professarum constituat. c) Superior vel Superiorissa domus Congregationis religiosae <sup>1</sup>, si pecuniae aut res immobiles frugiferae domui concedantur ad Dei cultum beneficentiamve eo ipso loco impendendam, scilicet in ea dioecesi ubi sita est domus. d) Tandem quilibet religiosus, etiam regularis, si pecunia data sit paroeciae vel missioni (nempe quasiparoeciae), aut religiosis intuitu paroeciae vel missionis <sup>2</sup>.
- II) Alienatio bonorum. Bona religiosorum cum sint bona ecclesiastica, leges quoque sequuntur quae spectant ad alienationem bonorum ecclesiasticorum. Itaque pro alienandis rebus pretiosis aliisve bonis quorum valor superet summam 30000 francorum 3, vel pro contrahendis debitis et obligationibus ultra 30000 francos, requiritur, sub poena nullitatis contractus, beneplacitum apostolicum (c. 534, § 1). Si minor sit valor, quando etiam res est de permutatione et alienatione publicarum versurarum seu titulorum (titres au porteur, etc.), requiritur et sufficit licentia, in scriptis data, Superioris ad normam Constitutionum cum consensu sui Capituli aut Consilii per secreta suffragia manifestato; sed si agatur de monia-

¹ Regulares non subjiciuntur huic praescripto, nec ipsae, ut putat Vermeersch-Creusen (I, n. 509), Religiones clericales exemptae. — ² De hac re agit praesertim Vermeersch-Creusen (l. c., p. 226). — ³ Juxta aliquos auctores posset libella monetae aureae tanquam norma assumi (Vermeersch-Creusen, I, n. 510). — ⁴ Prümmer, q. 196, pag. 259, nota 1:

libus aut sororibus juris dioecesani, accedat necesse est consensus in scriptis Ordinarii loci, et, occurrente casu, etiam Superioris regularis.

- III) De reddenda ratione administrationis. Distinguere oportebit inter monasteria monialium, Religiones sororum juris pontificii et Religiones juris dioecesani.
- a) In quolibet monasterio monialium etiam exemptarum, administrationis ratio reddenda erit, semel saltem in anno vel saepius juxta Constitutiones, ab Antistita Ordinario loci, itemque Superiori regulari, si monasterium sit eidem subjectum.
- b) In Religionibus sororum juris pontificii, eorum bonorum tantum redditur ratio, quae dotem sororum constituunt; haec ipsa fit Ordinario loci occasione visitationis et etiam saepius, si Ordinarius id necessarium duxerit.
- c) In Congregationibus religiosarum juris dioecesani, jus est Ordinario loci cognoscendi de omnibus rationibus oeconomicis domus vel domuum, juxta c. 535, § 3.

De fundis vero et legatis ad Dei cultum beneficentiamque in ipsa dioecesi impendendam, de quibus supra (I), cognoscit quoque Ordinarius loci quoad eorum administrationem, itemque de pecunia data paroeciae vel missioni (id. n. 2).

- IV) De imputabilitate in contrahendis debitis. Religiosi, ut notum est, nequeunt disponere de bonis temporalibus nisi certis sub conditionibus; maxime vero debita requiritur legitimorum Superiorum licentia, ut actus a religiosis gestus aut validus aut licitus habeatur. Porro hic quaeritur, quisnam sit responsabilis, supposito aliquo contractu, an religiosus qui contraxit, an Superior ejus, an Religio, an Provincia, an Domus?
- a) Si contraxerit persona moralis, v. gr. domus religiosa, etsi de licentia competentis Superioris, v. gr. Provincialis id fecerit, ipsa tamen tenetur respondere de contractu, non autem Superior qui licentiam dedit.
- b) Si religiosus votorum solemnium contraxerit, videndum est, an id egerit de licentia suorum Superiorum, necne. In primo enim casu, religiosus ipse non tenebitur respondere de obligationibus susceptis aut debitis contractis; persona quippe moralis responsabilis est, cujus Superior licentiam dedit. Si contraxerit absque licentia legitima, invalide egit, quia per se est incapax talis actus 1.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Canon 536, § 3 dicit : « Ipsemet (religiosus) respondere debet » ; id est, quando agitur de aliquo religioso cum votis solemnibus, ipse pro viribus et etiam proprio suo labore refi-

c) Si religiosus votorum simplicium contraxerit, ipse respondere debet, nisi de Superioris licentia negotium Religionis suae gesserit, v. gr. si egerit tanquam oeconomus, procurator et sic porro. Si autem sine ulla Superiorum legitimorum licentia vel etiam de permissu Superiorum aliud negotium quam suae Religionis egerit, ipse respondere debet, non autem Religio vel provincia vel domus <sup>1</sup>.

#### CAPUT III

# De admissione in Religionem.

184. — Postquam egimus de initio ac erectione Religionum earumque regimine et auctoritate, inquirere debemus de membris vel subditis earum. Porro aliquis fit membrum Religionis per ipsum ingressum in eam, seu per admissionem. Duplex datur admissio, nempe admissio ad probationem et admissio ad professionem. Probatio plura requirit ad forum vel externum vel internum pertinentia, et absolvitur novitiatu; professio autem erit vel temporaria vel perpetua.

Triplici articulo ea ordinate proponentur, quae ad indicatam materiam spectant; scilicet: a) de iis quae praecedunt ingressum in Religionem et de postulatu; b) de novitiatu; c) de professione religiosa<sup>2</sup>.

### ARTICULUS I.

# De requisitis ad ingressum in Religionem et postulatu.

- 185. Ut ex ipso titulo patet, duo occurrunt in hoc articulo tractanda, nempe primo dicere oportet de variis requisitis vel internis vel externis, quibus fit ut possit aliquis aut etiam debeat ingredi Religionem; deinde vero agendum est de postulatu.
- I) De requisitis pro admissione in Religionem. Requisita interna referri possunt ad vocationem, externa autem maxime

cere debet damna forte obventura. Pro explicatione totius quaestionis confer Raus, de s. obedientiae virtute et voto, n. 99.

 $<sup>\</sup>eta^1$  Vide de hac quaestione etiam Leitner (III, p. 356 sq.), apud quem exemplum illustre notatum invenies, simulque decisionem Commissionis Cardinalitiae (18 Aug. 1914). — <sup>2</sup> Multum adhaerebimus in exponendis his praescriptis doctrinae S. Alphonsi circa statum religiosum (Theol. mor., l. IV, n. 1 sqq.). Cf. Marc-Gestermann, 17 ed., n. 2128 sqq., qui utiliter potest consuli.

juridicas quasdam respiciunt praescriptiones. Itaque, perspicuitatis causa, hoc ordine disseremus: a) de vocatione; b) de iis qui Religionem ingredi possunt; c) de iis qui Religionem ingredi tenentur.

a) De vocatione religiosa haec sunt notanda. Vocatio non uno sensu accipi solet; in genere est autem quasi invitatio rite ac competenter facta ad suscipiendum aliquod officium; sic v. gr. in jure dicuntur electores « vocati » ad perficiendum actum electionis tempore opportuno, et iterum ipsa electio idonei ad munus aliquod legitime peracta, nomine « vocationis canonicae » insignitur.

Porro religiosa vocatio de qua hic unice agimus, sumi potest active, ut aiunt, seu ex parte Dei hominem invitantis ad capessendum statum perfectionis; vel passive, seu ex parte hominis in quo, certis sub conditionibus, recipitur haec divina invitatio ac innotescit sive interne sive externe. Deinde cum status religiosus sit etiam status juridicus sub speciali tutela et auctoritate Ecclesiae constitutus, ideo vocatio ad hunc statum Ecclesiam quodammodo spectat, nempe legitimos Superiores ab Ecclesia approbatos, quibus jus inest nomine Ecclesiae admittendi vel repellendi candidatos vitae religiosae.

Ex dictis manifestum fit, vocationem religiosam pluribus constare; nempe primo supponit et exigit aliquam invitationem Dei per gratiam actualem, ut ineat homo viam consiliorum evangelicorum in aliqua Religione ab Ecclesia approbata. Hujusmodi divinam invitationem, quam appellant etiam « vocationem internam activam », non patiuntur omnes homines nec omnes christiani. Quis enim, animadvertit rectissime Vermeersch (de religiosis, I, n. 125), quis auderet asserere vel cogitare, S. Ludovicum v. gr. regem, aut S. Ferdinandum Hispaniensem aut S. Henricum Imperatorem et tot alios sanctissimos viros matrimonio junctos, ob propriam aliquam negligentiam invitationi Dei ad ineundum statum perfectionis non consuluisse? Quare jure merito S. Alphonsus affirmat (Theol. mor., IV, n. 78), aliquos a Deo ad vitam religiosam esse vocatos, aliquos autem a Deo non esse vocatos <sup>1</sup>.

¹ Exinde concludit quoque cl. Prümmer (Manuale, q. 200), S. Alphonsum dissentire a D. Thoma et a fere omnibus theologis veteribus, qui non « specialem » requirunt vocationem in candidatis, sed tantum « generalem ». Ast pace illustris viri Prümmer, non rectum mihi videtur asserere, S. Alphonsi doctrinam in hac re discrepare a sententia Aquinatis; quia de facto Doctor zelantissimus in subjecto nihil aliud exigit pro vocatione religiosa, quam quod indicat ipse Doctor Angelicus (cf. Vermeerseh, de vocat. rel., p. 23). Nec de vocatione « speciali » loquitur S. Alphonsus, nisi eo sensu quem etiam Vermeersch (qui citatur a Prümmer inter sectatores Aquinatis) plane probat. Confer: de religiosis, I, n. 124, 2.

Jamvero nonnulli a Deo vocati dicuntur modo extraordinario, ad quos nempe divina invitatio positive, expresse et indubie dirigitur, ut apparet v. gr. ex historia vocationis S. Alphonsi et plurium sanctorum illustrium. Modo deinde ordinario illi censentur vocati, quos Deus gratia sua illustrat, ita ut ex fine honesto velint ingredi perfectionis statum, quosque competens Superior in aliqua Religione rite admittit. Vocatio quae modo ordinario habetur, non incongrue potest nomine vocationis communis seu ordinariae designari. Porro, ut insinuat Vermeersch (de relig., I, n. 124, 2, sub fine), haec eadem vocatio dicenda videtur « generalis » ; dum, juxta eumdem cl. auctorem, «speciali» ornati sunt vocatione, « qui in istis versantur adjunctis, ea copiá illustrationum et motionum moventur, ut de beneplacito divino dubitare nequeant et nisi fiant religiosi, suasioni divinae quasi aperte obniti videantur». Per se manifestum est, « specialem » hanc minime requiri vocationem, ut aliquis prudenter ac secure ingredi valeat viam perfectionis religiosae; sufficit enim vocatio ordinaria seu communis seu generalis, quae modo ordinario habetur et qua jam satis « non vocati a vocatis » distinguuntur, de quibus S. Alphonsus (Theol. mor., IV, n. 78).

Ex parte subjecti debent utique adesse dispositiones necessariae ad capessendum religiosum statum, quae dispositiones sunt tum internae tum externae, et ab ipso Codice ad tres reducuntur (c. 538), scilicet: a) absentiam impedimentorum; b) rectam intentionem; c) idoneitatem ad Religionis onera ferenda. Hae dispositiones apud auctores generatim intentionem quaedam vocationis enumerantur, et constituunt vocationem quam dicunt apassivam; ipsae habentur uti elementum quasi materiale vocationis proprie dictae, nullumque candidatis conferunt jus strictum quo a Superioribus debeant admitti.

Itaque vocatio religiosa *nec ordinarie nec necessario* consistit in speciali quadam interna aspiratione subjecti ad vitam religiosam nec in specialibus invitamentis Spiritus Sancti <sup>2</sup>; satis enim

<sup>&#</sup>x27;Vide Vermeersch, de vocatione religiosa et sacerdotali, pag. 23, § 2, n. 3, pag. 32, n. 5.

- Respons. Commission. Card. de vocat. sac., 2 Jul. 1912 (A. A. S. IV, p. 485); de Ridder, C. SS. R., la vocation, p. 6; Vermeersch, l. c.,p. 46 et 49. — Aliqui auctores ut Gautrelet, Branchereau et alii, plus aequo extulerant criterium locutionis divinae internae per aspi rationem, quam vocabant « attrait ». S. Alphonsus, ut constat ex « Praxi conf. », n. 92, specialem interiorem propensionem non requirebat, sed tamen voluit ut bene fieret delectus Religionis et hoc sane prudens est. Deinde dicit S. Doctor, gratiam vocationis religiosae esse « raram », idque verum est, ut abunde testatur experienția; pauci enim ad vitam reli-, giosam convertuntur. Simul tamen monet S. Alphonsus, ait Vermeersch (l. c., p. 23), non esse diu deliberandum ei qui velit hunc statum amplecți, et probat dicta S. Thomae.

est ex parte elementi quasi materialis, ut praeter invitationem divinam ordinariam, adsint dispositiones de quibus supra. Elementum vero formale quod nequit unquam deesse, et quo proprie ac ultimo religiosa constituitur vocatio, est legitima admissio in aliquam Religionem a competente Superiore rite facta. Deus quippe etiam loquitur ac vocat per os eorum quos in terris constituit suorum munerum dispensatores ac ministros divinae suae voluntatis; ipsi autem Superiores tenentur diligenter explorare an requisitae omnes habeantur in candidatis dispositiones ad statum perfectionis ingrediendum. Quae enim desunt ex parte elementi quod diximus quasi materiale, a Superioribus utique non possunt suppleri.

Conclusio nostra haec est: homo qui non vocatus a Deo, statum tamen amplectitur religiosum, magnae temeritatis est arguendus, quoniam suscipit obligationes quibus vix ipse satisfaciet decursu temporis, ob defectum illorum auxiliorum specialium quae a Deo vocatis conceduntur. Itaque sapientissime Normae hanc quoque expresse statuerunt conditionem inter eas dotes quae praerequiruntur, ut aliquis apte adsciscatur Institutis religiosis (n. 56): Conditiones sunt: in primis vera vocatio a supernaturali fine procedens »; et haec est gratia illa specialis divinae vocationis, de qua optime S. Alphonsus 1, quae tamen in se non est nisi vocatio ordinaria ratione modi ordinarii quo solet a Deo conferri.

- b) De iis qui Religionem ingredi possunt, stabilivit ipse Codex (c. 538): « Admitti potest quilibet catholicus qui nullo legitimo detineatur impedimento rectaque intentione moveatur, et ad Religionis onera ferenda sit idoneus. » Porro dantur impedimenta quae illicitum efficiunt ingressum in Religionem; sunt etiam, quae eum invalidum reddunt. Quare inter haec varia distinguere debemus impedimenta.
  - A) Impedimentis quae invalidum reddunt ingressum, detinentur:
- 1) Qui sectae acatholicae adhaeserunt; scilicet, qui defecerunt a fide vera, non vero qui conversi fuerunt ad fidem catholicam, cum nati essent in haeresi aut schismate<sup>2</sup>.
- 2) Qui aetatem ad novitiatum requisitam non habent. De jure communi requiritur aetatis annus 15 completus <sup>3</sup>.

¹ Cf. de Ridder, l. c., p. 26, nota 1 : « Toujours est-il, sic ipse, que c'est une grâce et une grâce de choix, ou comme l'appelle saint Alphonse, une grâce spéciale, une grâce rare, c'est-à-dire non commune. » — Vide quoque Marc-Gestermann, II, n. 2442 et « Regulae practicae » (n. 2443). — « Ex declaratione Pontif. Commissionis, 16 octob. 1919 (A. A. S., XI, p. 477). — « Canon 555. — Praeterea servandae sunt Constitutiones quae forte provectiorem exigunt aetatem.

- 3) Qui Religionem ingrediuntur vi, metu gravi aut dolo inducti, vel quos Superior eodem modo inductus recipit; tunc enim deficit plena libertes vel ex parte subjecti vel ex parte Superioris, et sic nullus erit effectus.
- 4) Prohibetur *conjux*, durante matrimonio ; itaque sub novo jure jam non datur « optio bimestris », et in quocumque alio etiam casu specialis requiritur licentia S. Sedis.
- 5) Qui obstringuntur vel obstricti fuerunt vinculo professionis religiosae; quare etiam ii videntur exclusi, qui spontanee, absolutis votis temporariis, discesserunt, ut tenet Arcadius Larraona, in Commentario pro relig., III, p. 13.
- 6) Hi quibus imminet poena ob grave delictum commissum, de quo accusati sunt vel accusari possunt in foro tum civili tum ecclesiastico.
- 7) Prohibetur *episcopus* sive residentialis sive titularis, licet a Rom. Pontifice sit tantum designatus.
- 8) Clerici demum qui ex instituto S. Sedis jurejurando tenentur operam suam navare in bonum suae dioecesis vel missionum, pro eo tempore quo jurisjurandi obligatio perdurat. Id fit praesertim in seminariis ubi educantur clerici pro missionibus exteris, v. gr. Parisiis, Romae.
- B) Impedimentis quae illicitum reddunt ingressum, laborant ii qui sequuntur:
- 1) Clerici in sacris constituti (saltem subdiaconi), qui discedunt inconsulto loci Ordinario aut eodem contradicente ex eo quod eorum discessus in grave animarum detrimentum cedat, quod aliter vitari minime possit. Clerici vero ordinum minorum Religionem ingredi possunt libere; et in praxi, ut ait Prümmer (q. 205), rarissime videtur expedire, ut episcopus clericis majorum ordinum licentiam deneget ob hanc solam causam expositam.
  - 2) Qui aere alieno gravati, non sunt solvendo pares.
- 3) Qui reddendae rationi sunt obnoxii, v. gr. administratores bonorum alienorum, aut aliis saecularibus negotiis implicati, ex quibus lites et molestias Religio timere possit.
- 4) Filii qui parentibus (patri vel matri, avo vel aviae), in gravi necessitate constitutis, opitulari debent; et parentes quorum opera sit ad liberos alendos vel educandos necessaria. Filii autem jam professi non tenentur nec possunt egredi e Religione ob parentum necessitatem, nisi eorum necessitas sit extrema et e claustro subsi-

dium nequeat ipsis ferri. Id tamen *minime* extendendum est ad extremam necessitatem fratrum aut sororum <sup>1</sup>.

- 5) Qui in Religione destinantur ad sacerdotium, a quo tamen removeantur irregularitate aliove canonico impedimento, v. gr. eo quod sint filii haereticorum quorum unus saltem ex parentibus in haeresi perseverat. Itaque ante ingressum in Religionem petenda est dispensatio ab irregularitate vel impedimento.
- 6) Tandem omnes Orientales, qui latinas ingredi volunt Religiones, sine venia scripto data S. Congreg. pro Eccl. Orientali. Etenim commixtionem rituum aegre ferre videtur Ecclesia, ut supponit Prümmer (q. 205 sub fine).
- C) De iis qui Religionem ingredi tenentur, pauca sunt hic addenda:
- 1) Ii tenentur in primis Religionem ingredi, qui se voto ad hune ingressum obstrinxerunt. Quamvis enim ingressus in Religionem sit tantum per se de consilio, non vero de praecepto, attamen per votum rite emissum potest aliquis se obligare ad id implendum quod per se non praescribitur. Votum autem privatum ingrediendi in Religionem votorum solemnium, si emissum fuerit absolute et post completum decimum octavum aetatis annum, reservatur Apostolicae Sedis (c. 1309). Vovens Religionem in individuo ita ut locum determinet, liber fit a suo voto, si deinde non admittatur in hanc domum; aliter res se habet, quando vovit Religionem in genere. Tunc enim, si repellatur ab uno Ordine, debet probabilius aliquam aliam ingredi Religionem <sup>2</sup>. Sapienter tamen animadvertit Vermeersch (de relig., I, n. 162): «Cui petenti negatur aditus aliquorum Ordinum, ad quos sese existimabat satis idoneum, ei non est imponendum onus quaerendi alios. »
- 2) Tenentur etiam quodammodo Religionem ingredi, qui moraliter sunt certi de divina voluntate, eos ad statum perfectionis capessendum invitante et vocante. Optime in hac re distinguit S. Alphonsus (Theol. mor., IV, n. 78), praemittendo generale principium: « Negligere vocationem religiosam, ait, per se non est peccatum; divina enim consilia per se non obligant ad culpam. » Deinde S. Doctor addit, per accidens culpam adesse, ratione periculi aeternae salutis cui vocatus se committit, dum invitationem Dei certam ad perfectionis statum prorsus negligit ac postponit. In specie demum hanc solidam gravis hujus quaestionis enuntiat

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> De hac quaestione consule praesertim S. Alphonsum (Theol. mor., I, IV, n. 66 sqq.); Marc-Gestermann, II. n. 2138; Prümmer, q. 205. — <sup>2</sup> Vide Marc Gestermann, II, n. 2139.

solutionem : « Et quidem, sic ipse, si quis crederet quod in saeculo manens damnationem incurreret, tum ob suam fragilitatem quam inter saeculi occasiones expertus est, tum ob carentiam auxiliorum quae in Religione haberet; non potest excusari a peccato gravi, cum in grave discrimen salutis suae se injiciat. » Haec doctrina S. Alphonsi, quam aliis verbis jam proposuerat Lessius (de statu vitae delig., 8, n. 94), satis communis facta est hodie inter auctores 1, et nititur principio caritatis quam unusquisque sibi debet. Sed alia est quaestio de qua statim postea disserit S. Doctor: « Utrum sit in malo statu conscientia eorum qui, certi moraliter jam facti de vocatione Dei ad Religionem, nituntur sibi suadere, manendo in saeculo vel in illud redeundo, salutem suam aeque facile facere posse? » Censet S. Alphonsus, innixus auctoritate S. Gregorii Magni (Epist, 65) et cl. Habert (de sacram. Ord. 3, c. 1, § 2), hos magno discrimini salutis se exponere; quia, ait, « qui in saeculo manet contra Dei voluntatem, non habebit congrua gratiae auxilia quae in Religione Deus ipsi praeparavit », et sic difficulter resistet tentationibus gravioribus saeculi ubi versatur contra divinum placitum. Hac re probata, abstinet S. Doctor a proferendo suo definitivo judicio circa quaestionem propositam, dicens: « Caeterum nolo in hoc puncto absolutum judicium proferre : sapientibus illud remitto. » Itaque pro minore obligatione licebit nobis stare, nisi is qui moraliter certus est de vera vocatione, perspiceret se magno, dum permanet in saeculo, expositum fore salutis discrimini 2.

II) De postulatu. — Ex jure communi praescribitur: a) pro omnibus Religionibus mulierum a votis perpetuis; b) pro conversis seu fratribus laicis in Religionibus virorum 3. Valet praescriptio juris communis etiam pro omnibus Religionibus a votis temporariis, si Constitutiones earum postulatum exigant; sed tunc standum erit Constitutionibus quoad tempus ejus ac necessitatem (c. 539, § 1). Ex jure vero communi nunquam erit conditio valoris, sed tantum licitae admissionis 4.

<sup>\*</sup>Vermeersch, de relig., I, n. 127 et de vocatione religiosa, p. 29; Piat, I, q. 38, 2 b; Prümmer, q. 200; Hilaire Balmès, p. 108, qui scribit: «Il y a pour lui obligation plus ou moins stricte d'embrasser l'état religieux; car il y a pour tout homme devoir naturel de fuir l'occasion dangereuse et prochaine. »— \*De peccato eorum qui alios retrahunt a statu religioso et de officis parentum in hac re, vide praesertim D. Thomam (Quodl., 3, a. 14); S. Alphonsum (Th. mor., IV, n. 77); Marc-Gestermann, n. 2140; Génicot-Salsmans, II, n. 79; Vermeersch (de relig., I, n. 132); Prümmer, q. 202.— \*Scribit Vermeersch-Creusen (I, n. 518): «Quare, donec S. Sedes aliter rem definierit..., jus commune nullum postulatum imponere videtur Fratribus qui, in religione laicali, litteris docendis deputantur. »— \*Vermeersch-Creusen, I. c.

Tempus ejus durationis a Codice praefinitur ad 6 saltem integros menses; potest deinde a Superiore majore prorogari, non autem ultra 6 alios menses (id. § 2).

Locum quod attinet ubi institui debebit postulatus, designetur domus novitiatus aut alia Religionis domus in qua disciplina accurate servatur, semper tamen postularis sit sub speciali cura probati religiosi(c. 540, § 1).

Circa disciplinam postulatus haec praescripta habentur: a) postulantes induent vestem modestam ac diversam a veste novitiorum; b) lex clausurae etiam ab adspirantibus in monasteriis monialium, durante postulatu, debet servari; c) postulantes, antequam incipiant novitiatum, exercitiis spiritualibus vacabunt per 8 saltem integros dies (c. 541).

#### ARTICULUS II.

### De Novitiatu.

- 186. Ordo dicendorum hic erit: a) notio novitiatus; b) admissio in novitiatum; c) institutio novitiorum, ubi etiam sermo est de loco et tempore novitiatus.
- I) Notio novitiatus. Novitius est quasi tiro in vita religiosa ad quam exercetur; ipse quoque experitur an valeant suae vires sustinere onera ejus, et vicissim a Religione subjicitur probationi, ut constet de idoneitate quam habet ad Institutum.

Itaque novitiatus revera est tirocinium aliquod in Religione juxta praescripta Ecclesiae habitum, ita quidem ut effectus juridicos pro admissione perfecta ope professionis sortiatur.

Praecipuus novitiatus finis est mutua candidati et Religionis probatio, ita ut magis in dies prudens praeparetur professio <sup>2</sup>. Mediante mutuo isto experimento. Religio explorare valebit qualitates et indolem novitii, et ipse novitius Religionis austeritates ac observantias poterit satis cognoscere et quodammodo experiri.

II) De admissione in novitiatum. — Impedimenta de quibus numero praecedenti fuse egimus, ea ipsa sunt quae reddunt admissionem in novitiatum vel invalidam vel illicitam (c. 542). Postu-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Juxta declarat. S.C. de Relig. (7 nov. 1916) hae postulantes nequeunt egredi « parentes vel notos invisendi gratia », et ad hujusmodi egressum indigent venia S. Sedis, si monasterium clausurae papali subjectum sit (A. A. S., VIII, p. 446). — <sup>2</sup> Vide descriptionem novitiatus apud Vermeersch (de relig., I, n. 183; Marc-Gestermann, II, n. 2144. — De speciali proposito anni novitiatus ex professo agit canon 565. Cf. etiam Creusen, n. 134; Balmès, p. 112 et 127.

latus vero, ut diximus (num. praecedenti), nonnunquam de jure communi praerequiritur, ut licitus evadat ingressus in novitiatum.

Itaque hic remanet disserendum: a) de iis quibus competit jus admittendi ad novitiatum; b) de testimoniis quae ex parte candidati debent exigi; c) de dote quae in Religionibus mulierum plerumque a postulantibus est afferenda.

- 1) Jus admittendi ad novitiatum pertinet ad Superiores majores (generalem aut provincialem aut Abbatem) cum suffragio Consilii seu Capituli, secundum peculiares cujusque Religionis Constitutiones (c. 543). De jure communi non decernitur, utrum agatur de suffragio deliberativo an tantum consultivo; itaque haec tota res relinquitur determinanda a Constitutionibus, quibus omnino standum erit. In Religionibus omnibus mulierum debet Antistita Ordinarium loci, 2 saltem mensibus ante, certiorem facere de proxima admissione ad novitiatum; et Ordinarius sive per se sive per alium sacerdotem, 30 diebus ante novitiatum, diligenter et gratuito <sup>1</sup> explorabit piam ac liberam puellae adspirantis voluntatem (c. 552).
- 2) Quoad documenta testimonialia ab adspirantibus afferenda, haec generalis norma viget in jure: In quavis Religione sive virorum sive mulierum omnes adspirantes, antequam admittantur, exhibere debent testimonium recepti Baptismatis et Confirmationis (c. 544, § 1).

In specie autem, haec oportebit addere ratione Religionum virorum: a) Adspirantes laici testimoniales etiam litteras exhibere debent Ordinarii originis ac cujusque loci in quo, post expletum decimum quartum aetatis annum, morati sint ultra annum moraliter continuum, sublato quolibet contrario privilegio (id. § 2).—b) Deinde si de illis agitur qui recepti fuerant in aliquo seminario, collegio <sup>2</sup> vel alius Religionis postulatu aut novitiatu, requiruntur etiam litterae testimoniales, datae pro diversis casibus, a rectore seminarii vel collegii (audito Ordinario loci), aut a majore Religionis Superiore (id. § 3).—c) Quando res est de clericis, sufficit ut, praeter testimonium ordinationis et illud de quo nunc sub num. b) egimus, afferantur litterae testimoniales Ordinariorum in quorum dioecesibus post ordinationem ultra annum moraliter conti-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>S. Congreg. de Relig. declaravit consuetudinem exigendi taxam pro exploratione voluntatis religiosarum sustineri non posse; quam declarationem approbavit Pius P. XI, die 20 martii 1922 (A. A. S., XIV, p. 352 sq.). — <sup>2</sup> Litterae testimoniales non requiruntur pro discipulis qui dicuntur « externi ». Num de solis ecclesiastics collegiis sit sermo, non constat; « probabilius videtur », ait Prümmer (q. 207, nota 4).

nuum sint commorati (id. § 4). Et sane quidem in ipsis litteris ordinationis alia testimonia satis aestimantur *contineri* (c. 993, n. 1).

Mulieres religiosae non indigent litteris testimonialibus Ordinariorum locorum; attamen testimoniis indigent, quando in aliquo collegio puellarum aut postulatu novitiatuve alius Religionis receptae fuerant, et in omni casu, ut praescribit c. 544, § 7, ne recipiantur mulieres, nisi praemissis accuratis investigationibus circa earum indolem et mores.

3) Dotem religiosarum quod attinet, distinguere oportebit inter varias mulierum Religiones. Pro monialibus autem exigitur dos in Constitutionibus statuta vel legitima consuetudine determinata (c. 547, § 1); pro sororibus in Religionibus votorum simplicium, quod dotem spectat, standum est Constitutionibus. Porro sine indulto S. Sedis, si agatur de Religionibus juris pontificii, nequit dos praescripta condonari ex toto vel ex parte; in Religionibus juris dioecesani competens est Ordinarius loci (id. § 3 et 4). Nonnisi per obitum religiosae, dos monasterio et Religioni irrevocabiliter acquiritur (c. 548). Itaque omnino prohibetur dotem quoquo modo ante religiosae obitum impendi, sed post primam professionem religiosam in tutis, licitis ac fructiferis nominibus ea est collocanda ab Antistita cum suo Consilio 1, de consensu Ordinarii loci et Superioris regularis, si domus ab hoc dependeat (c. 549).

Unicuique sorori professae et etiam moniali votorum solemnium quavis de causa discedenti integra restituenda est dos, attamen sine fructibus jam maturis tempore discessus. Si transeat monialis ad aliud ejusdem Ordinis monasterium, huic debetur ipsa dos a die transitus; si vero religiosa professa ad aliam Religionem legitime transeat fructus dotis debentur, durante novitiatu, huic Religioni, dummodo id in Constitutionibus vel expressa conventione caveatur (c. 570, § 1). Emissa nova professione, jam dos ipsa huic Religioni debetur (c. 551, § 2).

- III) De institutione novitiorum. In primis hic inquirere debemus : a) de tempore quo perdurat novitiatus ; b) de loco quo est instituendus ; c) de regimine ac disciplina ejus ; d) de conditione juridica novitiorum.
- 1) Tempus quo perdurat novitiatus, a Codice nunc ad annum unum, sed integrum et continuum, est praefixum. Ita canon 555, § 1, n. 2, qui hanc conditionem expresse habet tanquam conditionem validitatis. Si longius autem tempus in Constitutionibus, ut

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Biederlack-Führich, n. 79 (p. 132) consensum Consilii hic requirit; Vermeersch-Creusen autem ait (I, n. 553): « Ipso saltem audito », et haec interpretatio magis placet.

non semel fit, pro novitiatu praescribatur, illud ad validitatem professionis non requiritur, nisi in eisdem Constitutionibus aliud expresse dicatur (id. § 2). Annus probationis finitur, ut patet ex c. 34, § 3, n. 3, « expleto ultimo die ejusdem numeri » ; scilicet si novitiatus inceperit die 1 Januarii anni 1923, protrahi debet necessario ad diem 2 Januarii anni sequentis 1.

Potest contingere ut novitiatus interrumpatur vel suspendatur. Jamvero interrumpitur ita ut denuo debeat institui ex toto: a) si novitius a Superiore dimissus, e domo tandem exierit; b) si novitius cum intentione non revertendi, domum novitiatus sine licentia Superiorum deseruerit; c) si novitius extra domum, etsi reversurus, ultra 30 dies sive continuos sive non continuos (v. gr. nunc per 5 dies, deinde iterum per hebdomadam, etc.), ex quacumque causa etiam de Superiorum licentia permanserit (c. 556, § 1).

Suspenditur, ut aiunt, novitiatus, si novitius ultra 15 dies, sed non ultra 30 (etiam non continuos), de Superiorum licentia vel vi coactus, extra domus septa permanserit sub Superioris obedientia; tunc enim ad validitatem novitiatus peracti nihil aliud exigitur, quam suppletio dierum hoc modo transactorum (id. § 2).

Nullum tandem supplementum necessarium erit ad validitatem probationis, si novitius a Superioribus in aliam novitiatus domum ejusdem Religionis transferatur, vel si novitius non ultra 15 dies extra septa domus permanserit (id. § 2 et 4).

2) Locus quo institui debet annus probationis est domus novitiatus; et hoc ad validitatem ejus pertinet, ut declarat c. 555, § 1, n. 3. Porro domus novitiatus erigi debet in Religionibus ad normam Constitutionum, et de licentia S. Sedis, si agatur de Religione juris pontificii. Plures autem novitiatus domus in eadem provincia nequeunt erigi nisi gravi de causa et cum speciali apostolico indulto. Ad mutandam domum novitiatus requiritur nova S. Sedis licentia, nisi de mutatione agatur in eodem loco intra terminos concessae licentiae<sup>2</sup>.

Superioribus prohibetur quominus in *novitiatus* ac *studiorum domo* collocent religiosos, qui non sint ad exemplum aliorum regularis observantiae studio (c. 554, § 3),

3) Regimen novitiatus ac disciplinam quod spectat, dicere oportet de magistro novitiorum ejusque socio, deinde de separatione novi-

Exacte: ad ultimam diei 1 Januarii 1924 horam inclusive. Cf. Fanfani, n. 165; Leitner, III, p. 375; Creusen, n. 127; Prümmer, q. 210; Vermeersch-Creusen (n. 562), qui pro praxi indicat quid agendum, ut caeremoniae in casu valeant moraliter simul celebrari.—

Vide uberiorem explicationem quam tradit Vermeersch-Creusen, I, n. 562, 3 (p. 253).

tiatus, de confessariis novitiorum ac occupationibus quibus novitii detinentur.

- a) Magister novitiorum haberi debet, qui sit annos natus quinque saltem ac triginta, decem saltem ab annis a prima professione (i. e. temporaneorum votorum) professus, prudentia, caritate, pietate, Religionis observantia conspicuus, et demum sacerdotio initiatus, si de clericali Religione agatur (c. 559, § 1). Ipse sensu canonico non est proprie Superior Religionis, sed est quasi Superior novitiorum, in ipsosque habet aliquam potestatem domesticam fori exterioris, ut patet ex c. 561, § 2. Ex justa causa potest ipsi adjungi socius, qui sit annos natus saltem 30, quinque saltem ab annis a prima professione professus, et necessariis dotibus instructus (id. § 2). Sine gravi causa non debent nec magister nec socius removeri a suo munere ; uni vero magistro jus est et officium consulendi novitiorum institutioni, ad ipsumque unice novitiatus regimen pertinet, salvo etiam jure Superiorum et Visitatorum. Ad disciplinam universae domus quod attinet, magister, perinde ac novitii, Superiori est obnoxius (c. 561, § 1); de se tamen ipse non prohibetur simul esse domus Superior, modo omnibus suis officiis satisfacere queat. Potestati magistri ac Superiorum Religionis subest novitius eisque obedire tenetur (id. § 2).
- b) De segregatione novitiatus sapienter statuit novum jus (c. 564), ut quantum fieri potest, ab ea parte domus in qua degunt professi, separetur novitiatus, nec sine speciali causa ac licentia novitii communicent cum professis, aut professi cum novitiis. Quoad conversos vero novitios, sufficit ut assignatum sibi habeant locum separatum, v. gr. in refectorio, dormitorio, recreationibus (id. § 2). In Religionibus in quibus duae sunt sodalium classes (choristae v. gr. et non choristae), novitiatus pro altera classe peractus, pro altera non valet (c. 558).
- c) De confessariis novitiorum speciale viget praescriptum, cum ex c. 891 neque magister neque ejus socius apti sint in genere ad audiendas novitiorum confessiones. Itaque debent pro novitiorum numero unus vel plures constitui ordinarii confessarii, qui sint in ipsa domo, si agatur de Religione clericali 1. Praeterea quater saltem in anno ipsis praesto sit confessarius extraordinarius, qui tamen non necessario residet in novitiatus domo. Tandem designentur adhuc aliqui confessarii speciales, quos novitii in casibus

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> In laicalibus Religionibus saltem frequenter confessarii'ordinarii (bis vel ter in hebdomada) ad domum novitiatus accedant, novitiorum confessiones audituri (c. 566, § 2, n. 2).

particularibus adire libere possint, nec magister aegre id se ferre demonstret (c. 566, § 2, n. 3). Novitiae in Religionibus mulierum aequiparantur sororibus professis quoad ipsas confessiones (id. § 1).

- d) Occupationes novitiorum eae in genere erunt, quibus eorum animus non distrahatur ab exercitiis novitiatus. Itaque non destinabuntur ullo modo novitii concionibus habendis aut audiendis confessionibus aut exterioribus Religionis muniis; nec dedita opera studiis vacare poterunt litterarum, scientiarum aut artium <sup>1</sup>. Conversi autem in ipsa domus novitiatus officiis fungi poterunt fratrum conversorum, non tamen uti primarii officiales, sed tanquam adjutores, salvis omnibus exercitiis novitiatus pro ipsis constitutis (c. 565, § 3). Conversi praeterea diligenter in christiana doctrina debent instrui, speciali collatione ed eos habita semel saltem in hebdomada (id. § 2).
- 4) Conditio juridica novitiorum haec est, ut sint: a) personae ecclesiasticae ac fruantur privilegiis communibus clericorum, ut patet ex c. 614; b) sensu lato, regulares vel religiosi, tanquam membra quamvis imperfecta alicujus Orginis aut Religionis; c) participes omnium privilegiorum ac spiritualium gratiarum Religioni concessorum (c. 567, § 1). Si morte praeveniantur, ad eadem suffragia jus habent, quae pro professis praescripta sunt.
- Pius P. X decreto S. C. de Rel. « Spirituali consolationi » (10 sept. 1912) ad omnes Religiones ac pia Instituta cum vita communi extenderat privilegium olim a S. Pio V Monialibus S. Dominici concessum (23 aug. 1570, Const.: Summi sacerdotis), ita ut possent novitii qui durante anno probationis ex medici judicio in articulo mortis existimabantur constituti, professionem vel consecrationem aut promissionem in manus Superioris domus aut praepositi novitiatus emittere. — Hac professione peracta, si moriatur novitius, vere est in morte professus meritumque oblationis religiosae obtinet; si convalescat ipse, professio ejus nullum prorsus producit juridicum effectum, ita ut pergat esse novitius et tempore legitimo professionem emittat, probatione fauste expleta. Quamvis de hac professione in articulo mortis sileat Codex, nihilominus cum sit extensio alicujus privilegii, jussu Pii P. X per decretum S. C. de Rel. promulgata nec revocata, cum plerisque auctoribus 2 censemus etiam hodiedum privilegium illud in suo vigore permanere, usquedum S. C. de Rel. aliam evulget sui decreti interpretationem. Porro nuperrime (Acta A. S., XV, p. 156 sqq.) prius decretum firmatum fuit, ita ut Superiores majores quoque ac eorum delegati valerent admittere ad hanc professionem.

<sup>&</sup>lt;sup>a</sup> Olim per decretum S. C. de Rel. (27 aug. 1910) praescripto erat ut novitius fere quotidie per unam horam studiis incumberet et ter in hebdomada lectiones alicujus idonei magistri audiret (A. A. S., II, p. 730 sq.). Haec praescriptio non amplius viget, potest tamen inde desumi norma quaedam directiva (vide Prümmer, q. 211; Vermeersch-Creusen, I, n. 565).

— <sup>a</sup> Plures auctores citavi in aliquo articulo: La profession des novices mourants (Nouvelle revue théol., 1922, p. 468 sqq.). His auctoribus non pauci alii addendi erunt, v. gr. Marc-Gestermann, II, n. 2151; Aertnys-Damen, II, n. 1182; Hilaire Balmès, p. 131 et note 1; Jansen, Ordensrecht, etc.

Juridice et in foro stricte canonico plena datur libertas tum Religioni dimittendi novitium ex quavis causa justa, tum novitio deserendi Religionem (c. 571, § 1). Atvero in foro interno peccabit novitius, ut recte monet Vermeersch-Creusen (I, n. 568), « qui pravo affectu se impelli sinat, vel periculis saeculi se temere objiciat ». Interne si capiant novitii propositum egrediendi, tenentur in conscientia rem istam Superioribus declarare ; id enim exigit naturalis quaedam aequitas et justitia 1. Ad consulendum egressus libertati haec circo bonorum renuntiationem aut dispositionem a parte novitii sunt statuta: a) in decursu novitiatus, invalide suis beneficiis aut bonis renuntiat novitius eademve obligat (c. 568), salva semper cessione administrationis bonorum suorum pro tempore quo simplicibus adstringetur votis; b) pro impensis novitiatus generatim nihil potest exigi, nisi pro alimentis et habitu religioso in Constitutionibus vel expressa conventione aliquid in postulatu vel novitiatu ineundo solvendum caveatur (c. 570); c) Omnia quae adspirans attulerit et usu consumpta non fuerint, restituenda sunt novitio egredienti; d) durante novitiatu, nemo ad ordines promovendus est (c. 567, § 2).

#### ARTICULUS III.

# De professione religiosa.

187. — Dicendi ordo hic servabitur : a) de his agemus quae antecedunt professionem ; b) de conditionibus disseremus validae professionis ; c) considerabimus varietatem professionum ; d) effectus tandem indicabimus cujusque professionis.

Est autem professio in genere: confessio facta de aliquo statu suscepto ita ut etiam legitime de eo constet. Itaque in Religione est professio: susceptio ipsius status religiosi rite peracta cum emissione trium votorum substantialium ac sui traditione sub potestate Religionis et Superiorum.

I) De iis quae antecedunt professionem. — Novitius post exactum probationis tempus vel ad professionem debet admitti, si judicetur idoneus, vel dimitti; si aliquod *dubium* supersit, potest de licentia Superiorum majorum adhuc per alios 6 menses probari, non tamen

<sup>&#</sup>x27;Quare sumptus in vanum factos Religioni tenentur refundere, nisi in antecessum satisfecerint (vide Vermeersch-Creusen, l. c.).

ultra hoc tempus (c. 571, § 2). Votis nuncupandis spiritualia exercitia praemittenda sunt per 8 saltem solidos dies (id. § 3).

In Religione cum votis simplicibus debet novitius, antequam primam professionem emittat, testamentum de bonis praesentibus vel forte obventuris omni cum libertate condere <sup>1</sup>. Ante professionem autem eorumdem votorum simplicium sive sint temporanea sive sint perpetua (ex privilegio speciali aut alio modo), tenetur novitius ad totum tempus quo simplicibus votis adstringetur, bonorum suorum administrationem cedere cui maluerit; praeterea, nisi Constitutiones approbatae <sup>2</sup> aliud ferant, v. gr. apud Jesuitas, Passionistas, Redemptoristas, etc., de eorumdem bonorum usu et usufructu libere disponere potest ac debet (c. 569, § 1). Casu quo haec cessio vel dispositio praetermissa fuerit ob defectum bonorum et bona postea supervenerint, aut cum facta fuerit et deinde nova bona obvenerint, ipsa eodem prorsus modo fiat vel iteretur, nonobstante professione simplici jam emissa (id. § 2).

In Religionibus mulierum debet insuper iterari exploratio voluntatis adspirantium ab Ordinario loci, haud secus quam ante ingressum in novitiatum (c. 552).

- 188. II) De conditionibus validae professionis. A Codice non finus quam 6 enumerantur communes conditiones pro valore alicujus religiosae professionis (c. 572); sic possunt efferri:
- 1) Requiritur aetas annorum 16 expletorum, si agatur de professione temporaria; annorum autem 21, si de professione perpetua sive solemni sive simplici (c. 573).
- 2) Item admissio ad professionem facta a legitimo Superiore secundum Constitutiones. Porro generatim reservatur admissio Superioribus majoribus, saepe ipsi Moderatori Generali; de jure autem communi (c. 575, § 2) requiritur etiam suffragium Consilii seu Capituli, et quidem pro prima professione, suffragiu i hoc est decisivum seu deliberativum, dum est tantum consultivum pro professione perpetua solemni aut simplici.
- 3) Novitiatus validus et integer, qui praecesserit ad normas quas in praecedenti articulo (n. 186) exposuimus.

<sup>12</sup> R. P. J. Creusen cum aliis scriptoribus non paucis (confer praesertim de hac quaestione P. B. Lijdsman, C. SS. R. in "Theol. prakt. Quartaischrift", 1920, p. 337 sqq.) censet testamentum illud nunquam omitti debere, licet tunc temporis nulla prorsus possideat novitius bona; contradicit tamen Larraona, in Commentario pro relig. 1921, pag. 140. De testamento novitiorum consule etiam cl. Prümmer, q. 212, pag. 280 sq. — "Ita declaravit Pontif. Commissio (16 oct. 1919)": Constitutiones ante promulgationem Codicis approbatae servandae sunt, sive novitiis adimant jus disponendi de usu et usufructu suorum bonorum, sive hoc jus limitent seu praefiniant (A. A. S. XI, p. 478).

- 4) Libertas in emittenda professione, ita ut absint vis, metus gravis (saltem ab extrinseco incussus, ut habet Vermeersch-Creusen I, n. 575) et dolus.
- 5) Nuncupatio *expressa votorum* omnino necessaria praedicatur, nec jam amplius sufficit professio tacita. De se tamen ad validitatem non requiritur ut fiat aliquo scripto. Formulae possunt esse diversae, modo substantialia exprimantur <sup>1</sup>.
- 6) Susceptio seu receptio a legitimo Superiore per se vel per alium juxta Constitutiones debet haberi; quamvis mera ejusdem praesentia tanquam testis «authorizabilis» sufficiat, et non requiratur Superior ejusdem Religionis (potest esse v. gr. Episcopus, juxta declarationem Pontif. Commissionis, die 1 martii 1921. A. A. S., XIII, p. 178).

Insuper ad validitatem professionis perpetuae sive solemnis sive simplicis, requiritur ut praecesserit professio simplex temporaria per tres saltem annos (c. 572, § 2).

- 189. III) De varietate professionum. Discernimus professionem aliquam temporariam, perpetuam, solemnem, simplicem, et demum etiam professionem impeditam servitio militari. De ea enim quae dicitur: professio in articulo mortis, satis egimus, utpote pertinens ad novitios lethali morbo correptos (cf. n. 186, III).
- a) Professio temporaria semper nunc praecedere debet emissionem votorum perpetuorum, juxta solemnem hanc declarationem novi Codicis (c. 574, § 1): « In quolibet Ordine tam virorum quam mulierum et in qualibet Congregatione quae vota perpetua habeat, novitius post expletum novitiatum, in ipsa novitiatus domo debet votis perpetuis, sive solemnibus sive simplicibus, praemittere votorum simplicium professionem ad triennium valituram, vel ad longius tempus, si aetas ad perpetuam professionem requisita longius distet, nisi Constitutiones exigant annuales professiones. »

Itaque per 3 saltem annos remanere debent religiosi in professione hac temporaria, sive emittant vota triennalia sive ter annualem peragant professionem. Attamen ille religiosus, qui post vota perpetua ad aliam transierit Religionem, non tenetur praemittere temporariam professionem (c. 634); in ea vero Religione ubi a Constitutionibus major praescribitur aetas, debet statim professio temporaria usque ad praefixam aetatem fieri, v. gr. per 5 annos, nisi singulis renovanda sit annis <sup>2</sup>.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Formulas plures professionis religiosae retuli in opere: de s. obedientiae virtute et voto, II, n. 80 sqq. — Cf. etiam Vermeersch-Creusen (n. 575) et de ritu professionis Prümmer, q. 215 et nota 5 (pag. 283). — <sup>2</sup> Cf. Vermeersch-Creusen, I, n. 578, b.

Etsi professio temporaria taxative sit ad 3 annos definita, poterit tamen legitimus Superior a Constitutionibus designatus, hoc tempus *prorogare*, non tamen ultra aliud triennium. Eo casu, renovanda erit a religioso temporaria professio (c. 574, § 2).

Porro quoad renovationem juridicam votorum, qualem praescribit novus Codex, jubetur ut, elapso tempore ad quod vota sunt nuncupata, nulla mora interponatur huic renovationi (c. 577, § 1). Superioribus tamen facultas est ex justa causa permittendi ut renovatio horum votorum per aliquod tempus, non tamen ultra unum mensem, anticipetur (id. § 2). Sed probe notandum, facultatem eam anticipandi non esse facultatem abbreviandi ipsum spatium quo perdurare debet professio temporaria. Quando non anticipatur renovatio, haec facienda erit eadem recurrente die qua primum facta est professio, sine ulla horae consideratione, ut notat Vermeersch-Creusen, I, n. 580 ¹.

Exacto professionis temporariae tempore, religiosus vel emittere debebit perpetuam professionem, vel redire ad saeculum; quamvis etiam, durante tempore professionis temporariae, possit a legitimo Superiore dimitti ad nor-

mam juris (c. 575, § 1).

b) Professio perpetua absque intervallo facienda erit, expleto tempore professionis temporariae et recurrente die ejusdem numeri quo primum facta fuit professio <sup>2</sup>. At valori professionis non videtur obstare, si perperam aliquod spatium temporis interpositum fuit inter temporariam professionem et perpetuam. Ita Vermeersch-Creusen, I, n. 579.

Quaecumque professio debet documento obsignari, ab ipso quoque professo et saltem ab eo coram quo professio emissa est, subscribendo in archivisque Religionis servando. Quando autem agitur de professione solemni, Superior eam excipiens debet profitentis parochum baptismi de eadem certiorem reddere (c. 576, § ,2).

- c) Professio solemnis ea est quae fit in Ordinibus sensu stricto, postquam praecesserit aliqua simplex tanquam praeambulum ad professionem solemnem; conjungitur necessario cum emissione votorum solemnium. Porro votum solemne describitur in ipso Codice (c. 1308, § 2): « Solemne (est), si ab Ecclesia uti tale fuerit agnitum; secus simplex. »
- d) Professio simplex ea dicitur quae fit in omnibus Congregationibus religiosis in quibus simplicia emittuntur vota, vel quae antecedit in Ordinibus nuncupationem votorum solemnium.

Valde autem disputatur inter auctores, quaenam proprie sit ratio discriminis inter vota solemnia et vota simplicia. Quatuor

<sup>&</sup>amp; Rationem hanc tradit auctor: « Etenim, ex c. 34, n. 5, cum agitur de actibus ejusdem generis qui statis temporibus renovandi sunt, tempus finitur eadem recurrente die qua incepit, sed novus actus per integram eamdem diem poni potest. » — 2 Vermeersch-Creusen, I, n. 579, ubi etiam de anno bisextili.

praesertim possunt in hac re discerni sententiae ab insignibus auctoribus propugnatae 1.

Prima sententia quae « thomistarum » est, asserit solemnitatem votorum in spirituali aliqua consecratione et benedictione consistere, qua professus irrevocabiliter perfecteque Dei perpetuo fit addictus servitio. Plures deinde fautores hujus sententiae affirmarunt, de jure divino quasdam inhabilitates adnexas esse votis solemnibus, et saltem ex hac parte, ut rite notat Wernz (III, n. 654), « indubitanter falsa » thomistica illa aestimanda erit doctrina 2.

Secunda sentèntia quae communiter a « Suarezio » dicitur, censet votorum solemnitatis essentiam consistere in vi quam habent haec vota inhabilitandi personam ad effectus quosdam morales, et in traditione absolute quae cum ipsis conjungitur. Illa sententia a pluribus modernis etiam scriptoribus admittitur ac defenditur, inter quos Bouix, Wernz<sup>3</sup>; sed constat nonnunguam vota quaedam solemnia ea vi inhabilitandi personam fuisse, ex parte saltem, destituta.

Tertia sententia quae a multis recentioribus canonistis et moralistis propugnatur et speciatim a cl. Vermeersch proponitur 4, aestimat ideo vota aliqua solemnia esse, quia plene habentur authentica in facie Ecclesiae; simplicia vero, quia nonnisi semiplene authentica censentur. Itaque contendunt, authentiam istorum votorum esse formalem solemnitatis eorum rationem ; sed rem non plene videntur attingere.

Magis mihi placet quarta sententia, quam olim proposuerant Reiffenstuel, Pirhing alique illustres auctores 5. Ad rem cl. Reiffenstuel (Th. mor. tr. 6, d. 3, g. 1, n. 9): « Non ex eo votum solemne differt a simplici, quod hoc sit factum privatim, illud publice, cum econtra possit accidere; sed ex eo, quod votum solemne solemnizetur per professionem religiosam, ratione cujus aliquis magis se ponit in potestate Ecclesiae, quantum ad materiam voti. Hoc quippe non fit in voto simplici. » Traditio ista a parte voventis in Ecclesiae potestatem exinde major videtur esse, quia ipse consentit juxta praescripta legitima ad sui inhabilitatem quoad bona acquirenda, possidenda et sic porro. Quare conjunctio promissionis

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Cf. in has sententias Raus, de s. obed. virtute et voto, II, n. 94 sq. — <sup>2</sup> Contendunt thomistae eam fuisse D. Thomae doctrinam. - 3 Olim Marc (ed. 14 et 15) hanc amplectebatur opinionem; deinde vero Marc-Gestermann (ed. 16 et 17) ad tertiam videtur confugisse sententiam, a Vermeersch et aliis propositam (II, n. 2129).— 4 Cf. de relig., II, suppl. II: de solemnitate votorum.— 5 Eam tuetur etiam Biederlack-Führich, n. 97; nec ipse Vincent Mercier, O. P. ab ea videtur abesse (Revue thomiste, 1922, p. 398 sqq.).

erga Deum cum isto contractu, quem vovens intendit et Ecclesia agnoscit ac acceptat per Religionis ministerium, proprie solemni tatem professionis religiosae efficit. Vota ad quae efficacia hujus traditionis ex consensu Ecclesiae rite protrahitur, formaliter habenda sunt solemnia, secus non.

- e) Professio quaedam specialis commemoranda erit propter servitium militare aliquo modo impedita. Ratione enim periculorum quibus exponuntur religiosi servitio militari adstricti, speciales pro ipsis editae sunt a S. Sede praescriptiones. Hae maxime decretis continentur 1 Jan. 1911: Inter reliquas, deinde 1 Feb. 1912, et tandem 15 Jul. 1919; quae decreta vigorem suum retinent. En summa praescriptorum:
- 1) Valide nequeunt vota emittere nisi temporaria usque ad servitium militare valitura. Die quo effective adscribuntur militiae vel absolute et in perpetuum inhabiles declarantur ad militiam, cessant ea vota ipso facto. — 2) Dum servitium militare peragunt, membra Religionis esse perseverant, licet votis non sint ligati. Itaque sub vigilantia speciali erunt Superiorum vel sacerdotis ab Episcopo designati aut ab ipsis electi; hi omnes transmittere habent testimonium de vita et moribus ad Superiores Ordinariumve. Religio tamen ob justas causas eos potest dimissos declarare, et ipsi in foro externo libere queunt Religionem deserere post declarationem in scriptis vel coram testibus. — 3) Cum redeant in domum suam, tenentur per unum saltem annum in votis temporariis remanere, ita tamen ut tempus quod ante servitium militare in votis temporariis peractum fuit, possit etiam conjungi cum votis quae militiam sequuntur. Tandem si quis, novitiatu|rite expleto, per tres tantum menses sub armis fuerit, sufficit ut postea per unum trimestre probetur antequam ad professionem perpetuam admittatur 1, sive solemnem sive simplicem, modo tempus professionis temporariae sit expletum.
- 190. IV) De effectibus professionis. Communes dantur effectus et peculiares, prout est solemnis professio aut simplex.
  - A) Effectus communes omnis verae professionis hi sunt:
  - 1) Obligatio tendendi ad *perfectionem* per media Religioni propria.
- 2) Subjectio sub potestatem dominativam Superiorum legitimorum, et sub auctoritatem Regulae et Constitutionum.
- 3) Participatio omnium gratiarum spiritualium, indulgentiarum ac privilegiorum quibus fruitur Religio; in specie: remissio peccatorum quoad poenam, si professus sit in statu gratiae et immunis a pravo affectu ad peccatum, itemque indulgentia plenaria (saltem pro regularibus) concessa a Paulo V, Constit. Romanus Pontifex (23 Maii 1606).

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Marc-Gestermann, II., n. 2451, II; Bargilliat, II, n. 1237, c; Vermeersch-Creusen, I, n. 582 sqq.; Commentarium pro religiosis, 1920, pag. 321 sqq. — Imprimis confer Declarationes S. Congreg. de Relig. diei 1 Februarii 1912, ad V, etc. (A. A. S., vol. IV, p. 246).

- 4) Vacatio beneficii parochialis post annum, aliorum autem beneficiorum post 3 annos (c. 584).
- 5) Excardinatio (per professionem perpetuam) ipso facto a propria sua dioecesi (c. 585).
- 6) Votorum ante professionem religiosam emissorum suspensio, donec vovens in Religione permanserit (c. 1315).
- B) In specie: professio solemnis, praeter effectus communes, solvit insuper matrimonium non consummatum; reddit inhabilem ad matrimonium valide contrahendum; invalidos efficit actus votis contrarios, dummodo hi sint irritabiles; tollit irregularitatem ex defectu natalium; professum obligat ad servitium chori vel recitationem privatam breviarii, exceptis conversis, ubi talis obligatio viget; professum reddit « religiosum » sensu strictissimo 1.

Professio perpetua vinculum adeo intimum inducit ac mutuum inter Religionem et professum, ut hic ipsi incardinetur propriamque amittat dioecesim (c. 585).

Professio temporaria, cum professo aut semel aut saepius in foro externo libertatem aliquam abeundi conferat, minus perfecte vinculum inter Religionem ac sodalem inducit. Attamen etiam professi a votis temporariis vere sunt religiosi sensu quodam minus perfecto. Si morte praeveniantur, jus habent ad eadem suffragia ac professi a votis perpetuis <sup>2</sup>. Voce autem activa et passiva carent, nisi aliud in Constitutionibus speciatim praescribatur. Simplex demum professio, temporaria sit'vel perpetua, actus votis contrarios reddit illicitos, sed non invalidos, nisi aliud expresse cautum fuerit (c. 578).

Professio religiosa irrita ob impedimentum externum non convalescit per subsequentes actus, sed opus est ut a Sede Apostolica sanetur, vel denuo, cognita nullitate et impedimento sublato, legitime emittatur; secus autem dicendum, si defectus mere internus fuerit, tunc enim renovatio consensus sufficiens aestimabitur (c. 586, § 1 et 2).

### CAPUT IV

# De ratione studiorum in Religionibus clericalibus.

191. — Perpulchre sane de studiis religiosorum haec notatu dignissima scripsit magnus Aquinas (2. 2. q. 188, a. 5 ad 3): « Religiosis competit principaliter intendere studio litterarum pertinentium ad doctrinam, quae secun-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Jam per primam professionem fit « regularis » (c. 488, n. 7). — <sup>2</sup> Canon 578, n. 1. Vide declarationem Pont. Commiss. 16 oct. 1919 (A. A. S., XI, p. 477).

dum pietatem est, ut dicitur ad Tit. I; aliis autem doctrinis intendere non pertinet ad religiosos quorum tota vita divinis obsequiis mancipatur, nisi inquantum ordinantur ad sanctam doctrinam 1. »

Porro in capite: de ratione studiorum, primum agit Codex de loco seu domo studiorum; deinde de formatione studentium; postea de ratione studendi, perdurante studentatu et etiam postea, ipso emenso curriculo studiorum.

- I) De loco seu domo studiorum. Quaelibet clericalis Religio habere debet studiorum sedes a Capitulo generali vel a Superioribus approbatas; quae tamen si defecerint vel nimis difficiles evaserint accessu, alumni mittantur oportet aut ad recte ordinatam studiorum sedem alterius provinciae Religionisve, aut ad seminarium episcopale, aut publicum catholicum athaeneum (c. 587, § 1 et 3). Illis studentibus religiosis qui longe a propria mittuntur domo, non licet in privatis domibus habitare, sed se recipient vel in domum suae Religionis, vel in religiosum aliquod institutum virorum, seminarium aut piam domum ecclesiasticam (id. § 4). In studentatu perfecta vita communis vigeat oportet; secus studentes ad ordines promoveri nequeunt (id. § 2).
- II) De formatione spirituali studentium. Non solum in scientia proficere debent studentes, verum etiam in solida virtute ac in spiritu vitae religiosae; quare toto studiorum curriculo speciali curae Praefecti seu Magistri spiritus committuntur ², qui eorum animos ad vitam religiosam informet opportunis monitis, instructionibus atque exhortationibus (c. 588, § 1). Quamvis autem in Magistro spiritus eaedem requirantur qualitates quam in Magistro novitiorum (id. § 2), non tamen eadem prohibitio audiendi confessiones alumnorum videtur ipsi applicanda, qua ligari diximus novitiorum Magistrum (testibus Prümmer ³, Vermeersch ⁴ et aliis).
- III) De ratione componendi studia. Studia debent ita institui, ut primum religiosi in inferioribus disciplinis, quae studium nempe philosophiae praecedunt, *rite* instruantur (c. 589, § 1). Quare, ut recte monet Vermeersch-Creusen (I, n. 592), « Superiores curare debent ut non alii religiosi quam sufficienter praeparati, studia superiora adeant »; imo censent Biederlack-Führich (n. 102) et Fanfani (n. 207) severiora decreta in hac re sub pontificatu Pii X a S. C. de Relig. edita, v. gr. decretum diei 7 sept. 1909, in toto suo

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Cf, etiam Commentar, pro relig., 1920, p. 265 sqq. — <sup>2</sup> Préfet ou Maître spirituel ou Modérateur. Vide Balmès, p. 212; Vermeersch-Creusen, n. 591; Prümmer, q. 220. — <sup>3</sup> L. c. — <sup>4</sup> N. 591; « Nihil autem prohibet quin praefectus iste sit ordinarius alumnorum. <sup>5</sup>

vigore adhuc permanere. Non auderem tamen affirmare tam stricte sub novo jure omnes has praescriptiones, etiam minutiores, esse applicandas, quamvis normam directivam certo certius praebeant, quae, quantum fieri potest, religiose erit sequenda <sup>1</sup>.

In philosophiae studia saltem per biennium et sacrae theologiae saltem per quadriennium (quod quidem accipiendum erit sensu stricto juxta declarationem 31 maii 1910 ²), religiosi, doctrinae D. Thomae inhaerentes, diligenter incumbant, secundum instructiones Apostolicae Sedis (c. 589, § 1). Porro instructiones illae S. Sedis sunt normae studiorum quae datae sunt aut exspectantur ³.

Studiorum tempore magistris et alumnis officia nequeunt imponi, quae a studio eos avocent vel scholam quoquo modo impediant (id. § 2); quae Codicis « opportunissima sanctio, ait Vermeersch-Creusen (l. c.), Superioribus maxime commendenda est. Non raro enim, propter utilitates practicas, contra eam peccatur. Constat tamen, sine tali vacatione ab aliis negotiis, studia vix seria esse posse: totum hominem postulant ». Nonnunquam magistri et studentes, quoties necessarium pro ipsis judicetur, possunt eximi a nonnullis communitatis actibus, etiam a choro, praesertim nocturnis horis (apud regulares).

Post emensum studiorum curriculum, religiosi sacerdotes, exceptis professoribus theologiae, juris et philosophiae iisque quos Superior major ob gravem causam dispensavit, quotannis, saltem per quinquennium, a doctis gravibusque patribus examinandi erunt in variis doctrinae sacrae disciplinis antea opportune designatis. Forma hujus examinis poterit esse aut vocalis aut scripta aut mixta, juxta prudens judicium Superiorum majorum. In qualibet domo formata debet, minimum semel in mense, haberi solutio casus moralis et liturgici, cui etiam assistere tenentur omnes religiosi professi, studentibus non exceptis, qui sacrae theologiae aut student aut studuerunt (c. 591).

## CAPUT V

# De obligationibus et privilegiis Religiosorum.

192. — Ut patet ex ipso titulo, duplex habebitur articulus : unus de obligationibus, alter de juribus ac privilegiis religiosorum ;

¹ Prümmer, l. c., pag. 289, nota 4; Vermeersch-Creusen, I, n. 592. — ¹ Nempe nec biennium philosophicum nec qua triennium theologicum ullo modo possunt minui. In fine taltum quarti anni theologici negligi possunt feriae, ita ut quadriennium theologicum saltem 45 integros complectatur menses; secus autem, opus est dispensatione pontificia. Vide Prümmer, q. 220, p. 288; Vermeersch-Creusen, I, n. 592 et alios auctores communiter.— ² Vermeersch-Creusen, I, c. et Prümmer, l. c., p. 289, aestimant adhuc vigere declarationem S. C. de Rel. de interruptione studiorum. §

Codex autem tertium adjunxit : « de obligationibus et privilegiis religiosi ad ecclesiasticam dignitatem promoti vel paroeciam regentis », de quo suo loco dicemus.

#### ARTICULUS I.

# De obligationibus religiosorum.

Variae sunt religiosorum obligationes, quas, teste Vermeersch-Creusen (I, p. 283), novus Codex sine speciali ordinis ratione enumerare ac inculcare videtur. Possumus tamen fere omnes praescriptiones ad tria reducere capita: a) de votis religiosis; b) de obligatione servandi Regulam et tendendi ad perfectionem; c) de obligationibus communibus aut specialibus vi legis ecclesiasticae religiosis impositis. De his triplici sectione non adeo multis verbis agemus <sup>1</sup>.

#### § 1. DE OBLIGATIONE SERVANDI VOTA PROFESSIONIS.

Vota professionis substantialia enumerantur tria: paupertas, castitas, obedientia<sup>2</sup>.

- 193. I) Votum paupertatis. Dicemus de ejus definitione et speciebus ; deinde de ejus objecto ; tandem de peccatis contra hoc votum eorumque malitia.
- a) Definitio ac species. In genere, juxta doctrinam S. Alphonsi (Th. mor., IV, c. 1, n. 14) et omnium auctorum magni nominis, id efficit votum paupertatis ut religiosus nihil habeat sibi proprium de quo libere et independenter disponat, nisi juxta Regulas approbatas aut legitimam consuetudinem aut licentiam Superiorum suorum. Potest etiam dici, paupertatem religiosorum sitam esse in abdicatione quadam dominii rerum temporalium, sive radicalis sive utilis, juxta praescriptiones Ecclesiae aut statuta Regulae.

Porro variis modis ac diversis gradibus voveri solet et potest paupertas. Etenim aliquis voto paupertatis non tantum usum rerum superfluarum aut jus libere disponendi de quibusdam bonis temporalibus sibi interdicere poterit ; verum etiam renuntiare ipsi dominio utili et radicali horum bonorum, imo se exuere capa-

¹ Fuse de votis tractant moralistae ac scriptores qui agunt de jure religiosorum. Vide S. Alphonsum (Th. mor., IV, c. 1, n. 14 sqq.) ; Marc-Gestermann, II, n. 2153 sqq. ; Aertnys-Damen, Génicot-Salsmans, Vermeersch-Creusen, Prümmer, Leitner, Biederlack-Führich Creusen, Balmès, Brandys, Bastien, Blat, etc. — ² In voto obedientiae quasi inclusa dicuntur puo alia vota ; quare nonnullae Religiones, ut Carthusiana, ea non explicite pronunciant.

citate seu facultate possidendi, ut reapse fit in pluribus Religionibus. Jamvero Ecclesia, dum approbat Religiones, exigit ut restrictiones saltem liberae bonorum temporalium dispositioni apponantur per Constitutiones; sic etiam de jure communi restringitur libertas quoad administrationem et usum eorumdem bonorum, ut patet ex c. 569 et 580 sqq. Praeterea id inconcussum circa votum paupertatis statutum est principium ab ipso Codice: « Quidquid industria sua vel intuitu Religionis acquirit (religiosus), Religioni acquirit » (c. 580, § 2).

In specie, distinguimus praesertim votum solemne paupertatis a voto simplici.

Per votum solemne jus proprietatis abdicatur usque ad radicem, cum ipsa facultas possidendi auferatur et actus contrarii etiam « invalidi » declarentur. Itaque religiosus votorum solemnlum de se nec usum nec dispositionem independentem rerum temporalium habet, nec quidquam ut sibi proprium revendicare poterit, nec facultatem aliquid acquirendi possidendive retinet in sui ipsius favorem. Omne quod quovis modo acquirit, monasterio suo vel Ordini acquirit juxta Constitutiones; in Ordine vero incapaci, v. gr. apud Capuccinos, acquirit S. Sedes proprietatem (c. 582). Porro actus renuntiationis a religioso debet quoad sua bona fieri ante professionem solemnem, nequit autem institui ante eam, nec licite nec valide. Statuit enim c. 581: Professus a votis simplicibus antea nequit valide, sed intra 60 dies ante professionem solemnem, debet omnibus bonis quae actu habet, cui maluerit, sub conditione secuturae professionis, renuntiare. Secuta vero professione, ea omnia statim fiant, quae necessaria sunt ut renuntiatio etiam jure civili effectum consequatur.

Per votum simplex paupertatis, quamvis religiosus actu non renuntiet dominio directo bonorum suorum, abdicat tamen jus de iis disponendi ad suam voluntatem iisque utendi, ut placuerit, absque legitima licentia, vel ea ad suum administrandi nutum. Itaque cedere debebit administrationem earum rerum quas possidet, et condere testamentum de bonis praesentibus aut forte obventuris. Nisi aliud in Constitutionibus cautum sit, conservat proprietatem bonorum suorum et capacitatem alia bona acquirendi (c. 580, § 1). Imo ne quidem per actum inter vivos dominium bonorum suorum poterit titulo gratioso (v. gr. ope donationis) abdicare. Testamentum vero quod condidit ante professionem, ipsi non licet mutare sine licentia S. Sedis, vel, urgente necessitate, Superioris majoris, et tandem etiam Superioris localis <sup>1</sup>. Ut cessio administrationis mutetur, sufficit licentia supremi Moderatoris; item ut mutetur dispositio de usu bonorum, dummodo mutatio de notabili bonorum parte

non fiat in favorem Religionis (c. 580, § 3).

b) Objectum voti paupertatis est materia ad quam se extendit, et quidem duplex potest considerari, vel remotum vel proximum.

Objectum remotum voti paupertatis est bounm temporale pretio aestimabile, ait S. Alphonsus (Th. mor., IV, c. 1, n. 14; H. A., XIII,

i Ut manifestum est, hic de iis tantum loquimur religiosis, qui vi professionis novi juris dispositionibus subjiciuntur. Cf. B. Lijdsman (Theol. prakt. Quartalsch., 1920, p.  $338_{\rm ff}$  340 sq.).

n. 5). Quare retinet religiosus dominium rerum spiritualium, v. gr honoris, famae, juris eligendi, praesentandi, conferendi beneficium regulare, etc. Sub voto non cadunt valetudo, dotes intellectuales, applicatio sacrificii missae, reliquiae nisi ratione thecarum si sint alicujus pretii, tituli speciales « doctoris » et sic porro.

De manuscriptis vero religiosorum acriter disputatum est inter auctores ; sunt enim fructus ingenii saepeque omni destituuntur valore temporali. Hodiedum tamen frequenter publici fiunt juris et pretio temporali aestimantur. Itaque duplex in hac re edita fuit declaratio S. C. de Rel. 1, nempe die 15 junii 1911 ac 11 julii 1913 ; et tandem statutum fuit religiosos non posse « aliquod suum manuscriptum in lucem edere sine beneplacito a suis Superioribus expostulando », et eos non ita habere dominium in aliquod manuscriptum durantibus votis exaratum, « ut illud donare aut quocumque titulo alienare valeant ». Itaque haec se referunt, ut notat Marc-Gestermann (II, n. 2154), « solum ad manuscripta quae publici juris fieri debent, quae ergo sunt pretio aestimabilia ». Quoad alia manuscripta, nisi destinentur publicationi, inspiciendae sunt Constitutiones et legitima servanda est consuetudo ². Statuae autem et picturae aliave opera artis de se cadunt sub voto ³.

Objectum seu materia proxima est ipsa proprietas quam abjicere debet a se religiosus juxta praescripta juris communis et particularis suae Religionis. Ad actus vero « proprietarii » interdictos religiosis vi paupertatis, maxime pertinent : acquisitio, nisi praesumi possit licentia Superioris in favorem ipsius conventus ; venditio et donatio ; renuntiatio juri jam acquisito Religioni aut conventui ; absumptio 4 ; mutuum vel commodatum ; retentio illegitima ; melus usus. Administratio proprietaria contra votum est, non vero administratio rei alienae alterius nomine facta. Secundum aliquos auctores (Vermeersch, de rel. n. 257 ait : probabiliter), mera alicujus rei destructio, sine utilitate propria facta sed tantum animo nocendi, non adversaretur voto paupertatis, bene vero justitiae 5.

Age, per *licentiam* a competente Superiore datam ac legitime expostulatam, vitium proprietatis arcetur.

Necessario vero his dotibus insigniri debet quaecumque licentia legitima: a) debet esse vera, scilicet a Superiore competente data, sive immediate sive mediate; b) debet esse libera, a concedente nec metu nec fraude extorta aut simulatione obtenta; c) debet esse rationabilis, nempe intra limites potestatis ad usus honestos concessa. Ideo, juxta S. Alphonsum (IV, n. 30 et 31), licentia data a Superiore expendendi aliquid in usus illicitos, turpes aut vanos est

¹ Circa celebrem hanc manuscriptorum quaestionem fusius scripsi in ephemeride « Theol. prakt. Quartalschr. », 1921, p.º 356 sqg.; ubi etiam responsa romana explanantur ac vindicatur S. Alphonsi doctrina. — ² Cf. Aertnys-Damen, I, n. 1194, q. 2; Raus, l. c. p. 367 et 368. — ² Vide Biederlack-Führich, n. 110, p. 185; Vermeersch, de rel., I, n. 254. — ² Non bene intelligimus quomodo scribere potuerit cl. Vermeersch (l. c. n. 256): « Quod si cibum vel potum apud ipsos externos acceptum absumpseris (secus si domum feras), probabiliter, secundum C.de Lugo, de just. et jure d. 2, n. 51, non feceris nisi usum facti quo non laeditur votum paupertatis. » — ³ Vide apud Marc-Gestermann, II, n. 2153.

invalida, et religiosus ea utens, peccat contra votum teneturque ad restitutionem. Quamvis autem sententiam hanc amplectatur S. Doctor, ut ipse ait, non audet tamen omnino reprobare contrariam opinionem propter auctoritatem scriptorum, qui eam proponunt (De Lugo, Lessius, Turrecremata, Silvester, etc.); hi enim censent licentiam istam non esse nisi illicite datam. Ratio S. Alphonsi haec est: Superior non reputatur bonorum monasterii dominus, sed eorum dumtaxat administrator, et Religio nunquam censetur facultatem concedere velle in tale spirituale suorum exitium 1.

Licentia potest esse expressa, vel tacita seu praesumpta de praesenti, quando Superior videns subditum aliquid accipere, etc., non prohibet, etsi facile possit; vel demum interpretativa seu praesumpta de futuro, quae simpliciter etiam licentia vocatur praesumpta. Juxta D. Thomam (4, D. 15, q. 2, a. 5) et S. Alphonsum (IV, n. 18; H. A., XIII, n. 11) nonnunquam praesumi potest assensus Superioris, ita ut sine licentia expressa agendo, non peccet religiosus contra votum paupertatis, si fiat « sub spe ratihabitionis » (sunt ipsa verba Aquinatis). Attamen omnino requiritur ut Superior nequeat adiri (moraliter) et de ejus consensu rationabilis habeatur praesumptio, secus non erit legitima licentia <sup>2</sup>.

c) De peccatis contra votum paupertatis eorumque malitia non una est moralistarum ac canonistarum sententia. Praesertim inquirunt scriptores circa quantitatem requisitam ad constituendum peccatum grave contra paupertatis votum. Discernere autem oportet duplicem malitiam quae saepe occurrit in violatione voti paupertatis: unam quae est contra religionem, alteram quae est contra justitiam. Porro de peccato contra justitiam ac de obligatione restituendi valent normae generales quae de furto aut injusta damnificatione a moralistis solent proponi 3. De altero peccato, scilicet contra votum, communiter dicitur vigere illud principium: ea quantitas quae est materia gravis furti censetur quoque esse gravis in materia paupertatis 4. Attamen hic non agitur de proprietate alteri servanda, ut evenit in furto; sed res est de proprietate a religioso abjicienda, ne scilicet aliquid sibi acquirat obstante voto. Itaque juxta plures auctores (Vermeersch, Piat, Marc-Gestermann, etc.), nonnullis tamen aliter sentientibus 5, non est accipienda materia absolute gravis; saltem non per modum normae generalis,

¹ Quando ipsae Constitutiones declarant, Superiores id agere non posse, res fit alhuc magis manifesta. — ² De licentia ac variis ejus speciebus consule, praeter auctores citatos, praesertim De Lugo, de justit. et jure, III, s. 7, n. 123 sqq.; Donatus Laynens., I, p. 2, tr. 15, q. 13 sqq.; Vermeersch, de relig., I, n. 260 sqq.; Marc-Gestermann, II, n. 2157. — °S. Alphonsus, Th. mor., III, n. 527 sqq., IV, n. 25 sqq.; De Lugo, de just. et jure, d. XVI, n. 20 sqq.; Donatus, I, p. 2, tr. 15, q. 19; Marc-Gestermann, I, n. 903 sqq. — ° « Sicut enim in furto res usurpatur invito domino, ita in peccato proprietatis res usurpatur invito Superiore » (Marc-Gestermann, II, n. 2158). — ° Prümmer, v. gr. censet eam materiam esse gravem, quae gravis esset in violatione voti eleemosynae. Quare, sicut vovens dare 10 fr. pauperibus illudque votum non implens, graviter peccat, ita quoque religiosus infringens suum paupertatis votum (q. 225). Sed Prümmer difficultates non resolvit; constat enim pro Capuccinis olim 1 ½ fr. materiam fuisse gravem, dum pro Jesuitis, Barnabitis, etc., 8 fr. et pro Benedictinis major etiam summa requirebatur (cf. Marc-Gestermann, l. c; Vermeersch, I (de rel.), n. 265; Piat, I, q. 285, etc.).

sed relative gravis. Haec materia relative gravis mensuratur ex conditione in qua versatur religiosus vi suae professionis, ita ut proprie ex conditione acquirentis seu peccantis religiosi ipsa aestimetur. Ratione enim actus dominii quod sibi arripit talis religiosus, non ratione damni illati tertiae alicui personae, inducitur peccatum istud proprietatis.

Quare pro Fratribus Minoribus *minor* quoque requiritur rei valor vel pecuniae summa quam pro Benedictinis. Multae autem Religiones censentur esse conditionis mediocris <sup>1</sup>. Inde patet nonnunquam peccatum contre paupertatem religiosam esse posse peccatum *veniale* contra justitiam et *grave* contra religionem, ratione violationis gravis voti.

Ex praescriptione positiva Ecclesiae vita communis omnino jubetur, quare et prohibitum habetur quodlibet peculium. « In quavis Religione, sic c. 594, vita communis accurate ab omnibus servetur etiam in iis quae ad victum, ad vestitum et ad supellectilem pertinent; quidquid autem a religiosis, etiam a Superioribus acquiritur..., bonis domus, provinciae vel Religionis admisceatur, et pecunia quaelibet omnesque tituli in capsa communi deponantur. » Peculium vero adversans vitae communi vel etiam quandoque voto ipsi paupertatis, potest definiri: Est vel parva quaedam pecuniae summa, quae ad certos usus relinquitur religiosis de licentia generali aut tacita Superioris, vel bonum aliquod, pretio aestimabile ac separatum a bonis communibus conventus, quod permittitur religiosus ad suos proprios usus habere et administrare. Excipiuntur tamen ea quae praesens religiosi necessitas moraliter exigit, ut sunt vestes, libri necessarii (breviarium) et sic porro <sup>2</sup>.

Equidem ut bene notant Vermeersch et Piat (l. c.), datur peculium juris perjecti seu proprium, quod adversatur directe voto paupertatis, et in eo consistit ut licentia data expendendi aliqua bona in usus proprios, nequeat amplius a Superioribus auferri; quare usum horum bonorum habet religiosus independentem. Datur quoque peculium juris imperfecti, quod per se paupertatis voto non opponitur, sed vitam laedit communem. Tunc aderit, quando facultas disponendi restringitur ad arbitrium Superioris, ab eoque valet etiam auferri. Jamvero consuetudo habendi peculium, ut liquide apparet ex textibus Codicis supra allatis, contraria est novo juri, ideoque suppressa, illa tantummodo tolerata, quae centenaria et immemorialis probatur, dummodo Superiores majores existiment eam prudenter submoveri non posse (c. 5)

194. — II) Votum castitatis. — Dicemus ad quid obliget, deinde quaenam sit vis cautelae canonicae castitatis, quam vocant clausuram.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Conclusiones plures invenies apud Marc-Gestermann, n. 2158 sq.; Vermeersch, l. c. — <sup>2</sup> Vide Vermeersch, de rel., I, n. 273, qui abunde agit de peculio. Speciali ratione hanc quaestionem tractarunt S. Alphonsus (IV, n. 15); Piat, I, n. 274; Marc-Gestermann, II, n. 2156, etc.

- a) Per votum castitatis interdicit sibi religiosus nexu specieli religionis omnem incontinentiam tum externam tum internam, atque usum validum aut licitum matrimonii. Itaque virtus castitatis firmatur voto, et religiosorum peccatum sive internum sive externum contra castitatem semper duplicem inducet malitiam, luxuriae nempe et sacrilegii <sup>1</sup>. Prohibetur omnis usus licitus matrimonii, stante hoc voto, contractusque matrimonialis redditur sive invalidus sive illicitus. Porro votum solemne invalidum reddit matrimonium in futurum contrahendum et etiam votum simplex cui ex speciali Sedis Apost. praescripto vis addita sit nuptias irritandi, v. gr. in Societate Jesu (c. 1073). Votum simplex matrimonium subsequens non dirimit, sed tantum prohibet; quare in usu talis matrimonii forte contracti, de se unum tantum inveniretur peccatum, scilicet contra religionem <sup>2</sup>.
- b) Clausura in genere definitur: prohibitio quaedam canonica vel ingrediendi septa monasterii jure aut usu legitimo determinata, vel etiam egrediendi ex eis sine debita licentia. Porro, in specie, multiplex solet enumerari clausura, nempe: Clausura papalis, deinde clausura quae dicitur: episcopalis seu communis seu minor, et tandem clausura Regulae seu statutaria, quae praescribitur ac regitur ipsis Constitutionibus.

Papalis clausura magis solemnis est et ab ipso jure (c. 597, § 1) dicitur esse servanda in « domibus regularium sive virorum sive mulierum ³ canonice constitutis, etiam non formatis »; ita quidem ut ea clausura tota afficiatur domus quam communitas inhabitat, cum hortis accessui religiosorum reservatis, exclusis semper publico templo cum sacristia, hospitio pro advenis et collocutoriis (id. § 2). In clausuram virorum admitti nequeunt mulieres sub ullo praetextu, exceptis uxoribus eorum qui supremum actu tenent populorum principatum cum comitatu (c. 598). In clausuram monialium nemo potest admitti, nisi sint aut Ordinarius loci aut Superior regularis aut alius Visitator ab ipsis delegatus, visitationis gratia, et dummodo unus saltem clericus vel religiosus maturae aetatis eos comitetur; vel etiam confessarius aliusve sacerdos legitime vocatus 4 ad administranda sacramenta infirmis aut

¹ De actibus internis confer: Ami du Clergé, 1920, p. 636; Vide etiam Battandier, p. 150, — ² Marc-Gestermann, II, n. 2160. — ² De clausura papali quoad monasteria monialium. quae fundantur ab iis quibus ex praescripto S. Sedis competunt tantum vota simplicia (ut in Gallia et Belgio), respondit S. C. de Rel. die 11 oct. 1922 (A. A. S., XIV, p. 555); « Recurrendum in singulis casibus ad A. Sedem. » — ⁴ S. C. de Rel. die 1 sept. 1912 (A. A. S., IV, p. 626) exegit ut 4 religiosae maturae aetatis sacerdotem comitarentur.

assistendum morientibus; vel ii qui supremum actu tenent populorum principatum eorumque uxores cum comitatu; vel Eminentissimi Cardinales; vel demum, adhibitis debitis cautelis <sup>1</sup>, medici, chirurgi aliique quorum opera est necessaria, ut opifices, etc., impetrata tamen prius saltem habituali approbatione ab Ordinario loci. In casu urgenti, haec approbatio jure praesumitur (c. 600). Ipsae moniales prohibentur exire e monasterio post professionem, etiam ad breve tempus, quovis praetextu, sine speciali indulto S. Sedis; excipitur casus imminentis periculi mortis vel alius gravissimi mali, qui tamen scripto recognoscendus est a loci Ordinario, si tempus suppetat (c. 601).

Etiam quoad egressum religiosorum virorum seu clausuram formalem activam, ut aiunt ², praescribitur ut sedulo ea serventur quae in propriis Constitutionibus statuuntur circa subditorum egressum e claustris, et circa excipiendos vel adeundos extraneos. Insuper non licebit Superioribus permittere, ut subditi extra domum propriae Religionis degant, nisi ex graci causa atque ad tempus quo fieri potest brevius secundum Constitutiones; pro absentia vero quae sex menses excedat, nisi causa studiorum intercedat, semper S. Sedis venia requiritur ³.

Clausura communis id tantum requirit quoad ingressum, ut nemo alterius sexus admittatur (c. 604, § 1), exceptis his quos supra enumeravimus et iis quos ex justis ac rationabilibus causis Superiores admitti posse censuerint 4. Si domus autem quaecumque religiosa (excipitur monasterium monialium) adnexum habeat convictum pro alumnis internis vel alia òpera Religionis propria (v. gr. orphanotrophia), separata saltem aedis pars, si fieri possit, religiosorum habitationi reservanda erit, clausurae legis subjecta. Imo in haec ipsa loca, extra clausuram posita, quae destinantur alumnis externis aut internis vel operibus Religionis propriis, personae alterius sexus non sunt admittendae, nisi aequa de causa et de Superiorum licentia (599).

Ambitus clausurae communis seu episcopalis videtur intelligi debere sicut ambitus papalis clausurae, quia nulla in jure specialis fit derogatio  $^5$ .

Clausura Regulae seu statutaria determinatur ab ipsis Constitutionibus approbatis, praeter ea quae per modum generalis principii continentur in Codice. Porro nonnulla quae non sunt definita,

¹ Debitae cautelae sunt, teste Vermeersch-Creusen (I, n. 608), comitatus 2 religiosarum (saltem plerumque). — De pœnis in transgressores clausurae aptius dicemus libro V. — ² Vide Vermeersch-Creusen, I, n. 604 et 610; Prümmer, q. 227. — ² Confer Vermeersch, Periodica de re canonica et mor., X, 4, Dissert., p. 36 sq. — ² Vermeersch-Creusen (I, n. 608) hoc tradit exemplum: « ut mater flium moribundum invisat ». — ⁵ Vermeersch-Creusen, n, 607.

solent definienda committi vel Superioribus majoribus vel Capitulis generalibus.

Ille qui magis determinate fines clausurae praescripsit, potest quoque, nisi Constitutiones prohibeant, ex causa legitima et seria, propter accidentale aliquod adjunctum, eosdem paululum *immutare* fines <sup>1</sup>.

- 195. III) De voto obedientiae. Breviter agemus de ejus notione, de objecto ad quod se extendit, de Superioribus quibus vi voti est obediendum, de gravitate peccati contra obedientiam<sup>2</sup>.
- a) Notio voti obedientiae: Est promissio publice Deo facta qua religiosus, renuntians propriae suae voluntati, se gubernandum tradit legitimis Superioribus ac se subjicit Regulae, ita quidem ut juxta usum acceptionemque suae Religionis, teneatur etiam sub reatu sacrilegii obtemperare omnibus praeceptis strictis ipsi circa vitam religiosam rite intimatis. Etenim votum obedientiae firmat ac consecrat speciali quadam religionis obligatione eam subjectionem erga Superiores legitimos et Regulam, quae vi professionis debetur in vita religiosa sensu stricto. Haec est doctrina D. Thomae, quam sequuntur S. Alphonsus 3, Suarez 4 et omnes fere auctores. En verba Aquinatis (2. 2. q. 88, a. 5 ad 3): « Ipsa promissio boni, quae fit homini, potest cadere sub voto, in quantum est quoddam opus virtuosum; et per hunc modum intelligendum est votam, quo quis vovet aliquid sanctis vel praelatis ; ut ipsa promissio facta sanctis vel praelatis cadat sub voto materialiter, in quantum scilicet homo vovet Deo se impleturum quod sanctis vel praelatis promittit. »

Juxta Doctorem Angelicum (l. c. q. 186, a. 8), votum obedientiae praecipuum est inter omnia Religionis vota, idque propter tria: 1) quia per obedientiam maximum bonum, nempe voluntas propria Deo offertur; 2) quia continet sub se alia vota, scilicet paupertatis et castitatis; 3) quia se extendit proprie ad actus propinquos fini religionis, nempe unioni cum Deo per humanae voluntatis perfectiorem conformitatem. Quare et ipse Codex juris canonici primo loco ponit inter vota religiosa votum obedientiae (c. 487).

b) Objectum voti obedientiae duplex datur, remotum scilicet et proximum.

Objectum remotum in genere est ipsa materia seu objecta materialiter sumpta circa quae versari poterit votum obedientiae. Indicantur a S. Alphonso (IV, n. 38), cum dicit, ea esse omnia ad quae obligatur religiosus secundum Regulas et Constitutiones Ordinis,

<sup>&</sup>quot; « Id tamen non est leviter faciendum », ait Vermeersch (l. c.). Cf. etiam Prümmer (q. 227).

— 2 Raus, de s. obedientiae virtute et voto, ubi etiam indicatur bibliographia. — 3 De doctrina S. Alphonsi vide « Canoniste contemp. 1, 1921, p. 98 sqq. — 4 Sententiam Suarezii expositam invenies in « Nouvelle revue théol. », 1922, p. 61 sqq.

sive directe et expresse, sive indirecte et implicite. Etenim non quaecumque vovet religiosus, sed obedientiam solum profitetur, ut verbis utar D. Thomae (2. 2. q. 104, a. 5 ad 3), quantum ad regularem conversationem, secundum quam suis praelatis subditur. Porro non in omnibus praelato subditur, sed in his tantum quae vel explicite ac directe in Regula continentur, vel saltem implicite ac indirecte, quando scilicet ad Regulae observantiam ita sunt necessaria, ut sine ipsis Regula propriae Religionis in suo vigore nequeat conservari. Ita cum S. Alphonso (n. 39) et Busembaum, Ferraris (biblioth. VII, votum, n. 14), Laymann, Lezana, Lessius et auctores plerique. Hinc non tenetur obedire religiosus in his quae clare sunt contra Regulam, aut supra Regulam, aut extra Regulam, aut infra Regulam 1; nec in rebus vanis vel ridiculis vel etiam nimis heroicis, nisi contineantur in Regula; nec in internis actibus qui cum actu aliquo exteriore nullam habeant connexionem vel ad quos non expresse se obligaverit religiosus.

Objectum proximum voti obedientiae est ipsum praeceptum strictum circa regularem observantiam, quod intimat vel Regula vel legitimus Superior. Praeceptum autem strictum est illud quod expresse et directe imponit obligationem in conscientia ad rem aliquam faciendam omittendamve, aut ad sustinendam justam poenam. Jamvero de se praeceptum strictum in materia gravi obligabit sub gravi, in materia levi, sub levi. Nonnunquam tamen poterit Superior ita praeceptum suum temperare, ut in materia gravi nonnisi sub levi obligare intendat; tunc non erit gravis obligatio. In materia undequaque levi nunquam potest Superior obligare sub gravi, quamvis id intendat; ad tantam enim creandam obligationem in hac materia inefficax est praeceptum istud, utpote proportione carens.

c) Superiores quibus vi quoque voti obedientiae obtemperandum est, sunt ex hierarchia exteriore: S. Pontifex (c. 499, § 1), Concilium Generale, Congregatio de Religiosis, Episcopus pro Religionibus juris dioecesani et etiam probabilius pro monialibus non exemptis <sup>2</sup>; ex hierarchia vero interiore, Capitulum Generale Religionis, Moderator Supremus, Superior Provincialis, Abbas vel Abbatissa, et etiam de se Superior localis. Non semel tamen vi

<sup>- &#</sup>x27;S. Thomas, 2. 2. q. 88, a. 12 ad 2; q. 104, a. 5 ad 3; Quodl. X, a. 10 in corp.; S. Alphonsus, IV, n. 40, etc.; Wernz, III, n. 652 et alii auctores communiter. — 'S. Alphonsus scribit (IV, n. 51): "Circa autem obedientiam monialium, praenotandum quod moniales ratione voti tenentur obedier:1) Summo Pontifici, 2) Episcopo loci, si non sunt exemptae."

Constitutionum potestas imperandi ex voto reservatur Superiori Generali aut Provinciali. Itaque legimus in Normis (n. 137): « Superiorissae (vel Superiores) locales, praesertim parvarum domorum, ab imponendis formalibus praeceptis se abstineant. » Superiores subalterni aut Officiales (quales esse possunt Subprior, Minister, etc.) potestate imperandi sub voto non fruuntur, saltem ex usu et acceptione universali. Atvero delegatam accipere queunt facultatem ab ipsis praepositis, quatenus Constitutiones id ferant 1.

d) Peccata contra votum obedientiae possunt esse vel gravia vel venialia. Gravia erunt : 1) Quando religiosus in materia gravi (ex se aut ex adjunctis) non obtemperat legitimo Superioris praecepto, quod rite ipsi intimetur forma debita, nempe usitatis illis formulis quibus ex acceptione communi vel ex dispositione speciali Regulae significatur voluntas Superioris obligandi sub mortali peccato. Illae formulae praesertim sunt : in virtute s. obedientiae, in nomine D. N. Jesu Christi vel Spiritus Sancti, sub formali obedientiae praecepto, sub poena excommunicationis et sic porro. Fuerunt enim hi modi introducti ad dignoscendum utrum Superior velit sub mortali obligare in materia aliqua gravi; posset quidem in tali materia obligare tantum sub levi 2. — 2) Quando religiosus formaliter contemnit auctoritatem Superioris sui legitimi et quidem simpliciter seu absolute, dicens v. gr. Non faciam, nolo obedire, nolo facere. — 3) Quando generaliter religiosus se subducit auctoritati Superiorum, v. gr. fugam arripiendo; aut etiam quando conatur se penitus potestati eorum legitimae subtrahere, procurando suam expulsionem et sic porro. — 4) Quando religiosus, dum resistit justis mandatis Superiorum, alios graviter scandalizat et ad inobedientiam inducit, vel magnum Communitati infert incommodum. Porro saltem indirecte tunc offendet in votum obedientiae et quidem graviter 3.

In omnibus aliis adjunctis ubi Superior praecepto stricto utitur, violatio praecepti erit peccatum veniale contra obedientiae votum, ut docet S. Alphonsus (IV, n. 38; Homo Apost., XIII, n. 16) cum multis aliis auctoribus 4. Caeterum standum est declarationibus Constitutionum, quae non semel explicite indicant, qua ratione habendum sit votum obedientiae. Ita v. gr. legimus in Normis

¹ Ferrari, n. 71; Vermeersch, de relig., I, n. 290. — ² Perspicue de hac re S. Alphonsus (H. A., XIII, n. 16). — ³ Meynard, II, n. 205; Piat, I, q. 319, nota 2. — ⁴ Suarez, Salmanticenses, Sanchez, Ferraris, Cuniliati, Pellizzarius, Palmieri, Vermeersch, Prümmer, Meynard, etc.

(n. 135 sq.): « Vi voti tenetur soror obedire tunc tantum cum legitimus Superior praecipit expresse in virtute s. obedientiae, vel sub formali praecepto, aut verbis aequivalentibus, juxta proprias Constitutiones. Raro, caute ac prudenter Superiorissae praecipiant in virtute s. obedientiae, et nonnisi ex gravi causa. Expedit praeterea, ut formale praeceptum imponant in scriptis, vel saltem coram duobus testibus » ¹: Materia vero virtutis obedientiae latius patet quam materia voti, ut recte docet Suarez (de rel. tr. 10, l. 4, c. 14, n. 17). Itaque religiosus implens injunctiones suorum legitimorum Superiorum, quamvis hae non sibi expresse imponantur sub peccato, ex propria virtute obedientiae agit, obedientiaeque vere habebit meritum, dummodo actus procedat ex motivo speciali obedientiae.

In violatione autem voti obedientiae, juxta optimam doctrinam S. Alphonsi (IV, n. 46) pluriumque auctorum, semper duo saltem includuntur peccata: unum-contra religionem ratione voti violati; aliud contra virtutem specialem obedientiae  $^2$ , quam de se debet religiosus praelato suo ratione promissionis et traditionis factae de seipso in professione, ob quam per se ctiam sine voto, tenetur legitimo Superiori obedire  $^3$ .

# § 2. DE OBLIGATIONE SERVANDI REGULAM ET TENDENDI AD PERFECTIONEM.

196. — Solemni aliqua ratione omnes admonet Codex juris (c. 593), « Superiores aeque ac subditos », ut non solum quae nuncuparunt vota fideliter integreque servent, sed etiam secundum Regulas et Constitutiones propriae Religionis vitam componant atque ita ad perfectionem sui status contendant. Itaque juxta ordinem Codicis agemus primo de obligatione servandi Regulam et deinde de obligatione tendendi ad perfectionem, quamvis generatim auctores de hac ultima quaestione prius disserant.

## I) De obligatione servandi Regulam.

Sub nomine Regulae hic intelligere oportebit etiam Constitutiones, imo et Statuta Capitulorum generalium quae per modum legis aut praecepti aut mandati religiosis sudditis imponuntur. Novus enim Codex explicite commemorat « constitutiones », easque adaequat sub respectu obligationis ipsis « regulis ».

Non desunt aliqui scriptores qui affirment, observationem Regulae minime cadere sub voto professionis; alii asserunt satis absolute,

¹ De Normis vide « Canoniste contemp. », 1921, p. 105 sq. — ² Tunc enim revera « actualiter contemnitur praeceptum » Superioris, ut loquitur D. Thomas (2. 2. q. 104, a. 2 ad 1). — ³ Plures auctores censent justitiam strictam etiam laedi, imo juxta Vermeersch (de rel., I, n. 299) et Bastien-Elfner (n. 263, nota 2) aderit peccatum contra specialem virtutem humilitatis; quae tamen mihi non satis constant. Per accidens possunt quidem plures se adjungere malitiae, v. gr. superbia, scandalum et alia id genus.

Regulam obligare directe ratione voti obedientiae in professione emissi; alii tandem putant, esse distinguendum inter varias Regulae praescriptiones.

Discernere autem possumus aliquam Regulam quae sub peccato obliget, ab ea quae praescriptiones tantum poenales contineat. Regulae quae dicuntur modernae et approbatae exstiterunt post editas Normas, cernuntur esse potius leges poenales, juxta n. 320 Normarum : «Exprimatur in Constitutionibus, eas per se non obligare sub reatu culpae. » Idem dicendum est de Constitutionibus FF. Praedicatorum (S. Thomas, 2. 2. q. 186, a. 9 in corp.), Jesuitarum et Redemptoristarum. De his valet principium a S. Alphonso cum Busembaum (IV, n. 42) statutum : «Si Regula sub peccato non obligat, transgressor illius non peccat contra votum obedientiae. Ratio, quia talis Regula non continet proprie praeceptum 1. » Attamen, ut addit Aquinas (l. c.) peccatum adesse poterit veniale vel mortale propter negligentiam, aut libidinem seu pravum affectum, aut etiam propter contemptum.

· Si Regula obligat sub peccato sive ex intentione explicita legislatoris sive ex interpretatione et acceptione legitima, videre oportet cujusnam generis sint variae praescriptiones, utrum praecepta contineant, an statuta, an monita tantum seu consilia 2. Vera autem praecepta, praesertim quando verbis satis expressis imponuntur, obligationem inducunt voti obedientiae. Rationem accuratissime indicat S. Alphonsus (IV, n. 41): « Quia talis Regula, ait, non est minus praeceptiva quam vox Superioris; et subditus promittens observationem Regulae, eo modo quo ipsa intendit, se obligare censetur. » Id maxime valet, quando obligatio voti expresse consuetis exigitur formulis: in virtute s. obedientiae, etc.; tunc semper et in quavis Religione transgressio talis praecepti est sacrilega et gravis. Simplices vero ordinationes seu statuta Regulae non videntur, juxta doctrinam D. Thomae 3 quam interpretatur S. Alphonsus 4, imponere voti obligationem. Sub veniali tamen aliquo peccato obligant, ut legimus apud Aquinatem : « Transgressio vero vel omissio aliorum obligat solum ad peccatum veniale » 5. Monita tandem seu consilia ad nullum obligant peccatum, ut patet.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Hinc Normarum assertum (n. 133): «Non exacte diceretur, Constitutiones Institutiones observandas esse vi voti, ita ut soror peccet contra votum obedientiae quotiescumque agit contra aliquod punctum Constitutionum.»— <sup>2</sup> Cf. S. Thomam (Quodl. I, a. 20 in corp.; 2. 2. q. 186, a. 9 ad 1).— <sup>3</sup> Vide in Sum. th. (l. c. a. 9 in corp. et ad 1).— <sup>4</sup> Vera Sposa, c. 7, § 4, n. 7.— <sup>5</sup> Confer de hac quaestione «Nouvelle revue théol.», 1922, p. 71 sq.

Quicumque autem religiosus, vi professionis suae, tenetur se submittere in universum approbatae suae Regulae; ita ut si formaliter et absolute eam contemnat praescriptionesque ejus parvipendat, reus sit peccati mortalis contra votum; sic disertis verbis docet Angelicus (2. 2. q. 186, a. 9 in corp.).

197. — II) De obligatione tendendi ad perfectionem. — Vi suae professionis tenetur religiosus velle servare statum suum, qui est status eorum qui tendunt ad perfectionem; quare peccat, si hunc conatum ad perfectiora prorsus abjicit. Materialiter tamen obligatio tendendi ad perfectionem sui status non diversa est ab obligatione servandi vota, Regulam et Constitutiones; dicit enim c. 593: Omnes debent, non solum vota fideliter integreque servare, sed etiam secundum regulas et constitutiones propriae Religionis vitam componere, « atque ita ad perfectionem sui status contendere ». Formaliter est obligatio distincta; quare specialia quoque enumerantur peccata, cum suspenditur aut tollitur conatus ille ad perfectionem assequendam.

Peccat religiosus graviter contra hanc obligationem:

- a) Qui intendit habitualiter infringere vota sua religiosa aliasque obligationes graves sui status.
- b) Qui sibi proponit ex contemptu negligere Regulas et Constitutiones, vel qui actu aliquo formali perfectionem christianam ac religiosam respuit. Eo enim casu virtualiter se exuit jugo status religiosi, et media necessaria contemnit ad perfectionem perveniendi.

Non mortaliter sed tamen sub levi peccat religiosus:

- a) Ex sententia S. Alphonsi (cum D. Thoma et multis auctoribus), ille qui intendit servare quidem mandata obligantia sub gravi, alia vero statuit omnia transgredi vel de iis non curare (IV, n. 11; H.A., XIII, n. 2). Severius aliqui auctores (etiam Biederlack-Führich, n. 126), qui religiosum istum damnant de mortali, quia se exponit gravi periculo infringendi etiam alia. Ideo addit ipse S. Alphonsus (l. c.): « Hoc tamen intellige, ratione hujus praecisae obligationis quam habet tendendi ad perfectionem. Nam difficillime excusabitur (a mortali) ex aliis capitibus ».
- 2) Juxta Vermeersch (de rel., I, n. 226), venialiter etiam peccare censetur in hac re religiosus », qui conscius habitualem servat dispositionem committendi certa peccata venialia, vel intendit vota habitualiter tantum servare, quandoque negligere ». Ratio videtur esse, quia remisse tantum et tepide tendit ad perfectionem sui status 1.

¹ Confer S. Alphonsum, qui cum Busembaum citat etiam Suarez circa hanc quaestionem (IV, n. 9; Gaudé, II, p. 450).

# § 3. DE OBLIGATIONIBUS COMMUNIBUS ET SPECIALIBUS VI LEGIS ECCLESIASTICAE.

198. — Nisi ex contextu sermonis vel ex rei natura aliud constet, obligationes communes clericorum de quibus suo loco egimus (n. 68 sqq.), imponuntur etiam religiosis omnibus, juxta canones 124 usque 142 inclusive.

Itaque artes indecorae, ludi aleatorii, venatio, ingressus tabernarum, gestatio armorum, spectacula profana, saecularis militia sponte suscepta, negotia saecularia, exercitium medicinae artis, negotiatio et alia id genus, religiosis prohibentur lege ecclesiastica (c. 592).

Speciali modo curandum est Superioribus etiam localibus, vi sacrorum canonum (c. 595), ut omnes religiosi :

- a) Quotannis exercitia spiritualia peragant, a Regula praescripta.
- b) Pietatis officia a Regula imposita sedulo impleant, orationi mentali quotidie vacent ac Sacro intersint.
  - c) Poenitentiae sacramentum semel saltem in hebdomada suscipiant, et frequenter, imo quotidie si velint ac dispositi sint, possint recipere S. Eucharistiam. Porro, si quae sint Religiones quarum in regulis vel etiam calendariis communiones aliquibus diebus affixae aut jussae reperiantur, hae normae vim dumtaxat directivam habent.
  - d) Quoad habitum, omnes religiosi tenentur deferre proprium suae Religionis habitum tum intra tum extra domum, nisi causa gravis excuset, v. gr. si periculosum esset instituendi iter per regiones infidelium, judicio tamen Superioris majoris aut, urgente necessitate, etiam localis (c. 596).
  - e) Obligationem chori supponit Codex, eamque magis explicat canone 610 pro iis Religionibus « quibus est chori obligatio ». Porro in harum Religionum singulis domibus ubi 4 saltem sint religiosi choro obligati et actu legitime non impediti, et etiam pauciores, si ita ferent Constitutiones, debet ad normam Constitutionum quotidie divinum officium communiter persolvi (c. 610, § 1). Obligatio haec gravis est, et ad illas spectat Religiones, juxta Vermeersch-Creusen (I, n. 603), quae tanquam Ordines regulares floruerunt ante saeculum xvi. Ex solis vero Constitutionibus viget obligatio chori in Congregationibus religiosis. Praeterea declaratum est, levem esse obligationem monialium, quae solum officium B. Meriae Virginis habent recitandum juxta earum Constitutiones <sup>1</sup>. Religiosi solemniter professi in his Religionibus sive virorum sive mulierum, debent, quando a choro abfuerunt, horas canonicas privatim recitare; excipiuntur conversi. Etiam haec obligatio est gravis (Prümmer, q. 235, p. 309).

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Circa obligationem chori et recitationis officii divini vide Vermeersch-Creusen, I, n. 603 ; Fanfani, n. 263 sqq. ; Prümmer, q. 235 sqq. ; Biederlack-Führich, n. 140 sq.

#### ARTICULUS II.

## De privilegiis religiosorum.

199. — Agendum est, juxta ordinem Codicis, primum de variis privilegiis religiosorum in genere; deinde in specie de statu eorum qui promoventur ad ecclesiasticam dignitatem vel paroeciam regunt. Inde duplex sectio.

#### § 1. DE VARIIS RELIGIOSORUM JURIBUS ET PRIVILEGIIS.

Religiosi omnes, etiam laici ac novitii, fruuntur *privilegiis* clericorum quae suo loco exposuimus (n. 67); nempe: privilegio personae sacrae seu canonis (c. 119), privilegio fori (c. 120), privilegio immunitatis (c. 121), et privilegio honestae sustentationis seu competentiae (c. 122).

Circa privilegia religiosorum nunc famosum illud valet principium, quod canone 613, § 1 enuntiatur, a variis tamen auctoribus variis quoque modis explicatur 1 : « Quaelibet Religio iis tantum privilegiis gaudet, quae vel hoc in Codice continentur, vel a Sede Apostolica directe eidem concessa fuerint, exclusa in posterum qualibet communicatione. » Age vero : Communicatio privilegiorum in posterum excluditur expressis verbis ; quid vero de privilegiis hactenus per communicationem acquisitis? Suntne sublata, vi hujus canonis? Multi auctores, ut Blat, Leitner, Biederlack-Führich, etc., affirmant; alii vero nec ignoti nec pauci scriptores negant. Rationes quae ab utraque parte solent proferri, non plene convincunt, ut jam recte notaverat Fanfani (n. 277); inde ipse concludit: « In dubio melior est conditio possidentis. Ergo quoadusque legislator non manifestaverit clarius suam mentem, privilegia a religiosis per communicationem acquisita ante Codicis promulgationem adhuc in vigore permanent. » Huic conclusioni accedimus quidem, aestimamus vero non parum luminis inde solutioni quaestionis provenire posse, si canones 613, 489 et 4 ad invicem comparemus. Primus enim diserte affirmat tempore praesenti <sup>2</sup> Religiones iis tantum privilegiis gaudere, quae in Codice

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Circa interpretationem canonis confer praesertim «Commentarium pro religiosis», 1922, p. 205 sqq., ubi etiam fere omnes citantur scriptores, qui in hunc canonem explanandum insudarunt. — <sup>2</sup> Aestimat Larraona (Comment. l. c. p. 212, nota 24) hic poni «gaudet » pro «gaudebit », sed id non constat.

continentur aut directa concessione obtenta fuerint a S. Sede. Alia privilegia ab Apostolica Sede antea concessa (c. 4) non expresse revocantur, cum desit formula: sublatis, etc. Nec objici potest, ex canone 489 regulas et particulares constitutiones singularum Religionum oppositas praescriptis Codicis, esse abrogatas; privilegia enim proprie ad regulas et constitutiones non pertinent, quamvis non semel in eodem volumine reperiantur simul cum ipsis. Quare canon 613, § 1 non sustulit privilegia ante evulgationem Codicis per viam communicationis a S. Sede Religionibus concessa, modo revera et proprie ab Apostolica Sede fuissent impertita 1.

Religiosis acquiruntur quoque privilegia per consuetudinem legitimam et praescriptionem (c. 63, § 1); possessio vero centenaria vel immemorabilis inducit praesumptionem concessi privilegii. Probe tamen etiam notandum est ex c. 64, nunquam communicari privilegia quae non « directe » fuerant primo privilegiario concessa, quae ergo ipse « per communicationem cum aliqua alia Religione » acquisierat. Privilegia quibus gaudet Ordo regularis, competunt quoque (tempore scilicet praesenti et futuro) monialibus ejusdem Ordinis ², quatenus eorum sint capaces (c. 613, § 2).

In specie loquendum erit de privilegio exemptionis et indulto quaestuationis, de quibus agit etiam Codex post principia generalia modo enuntiata (c. 615 sqq.).

200. — I) De privilegio exemptionis. — Exemptio seu liberatio a jurisdictione alterius cui ceteri in eodem territorio subjiciuntur, est vel plena vel minus plena, deinde aut localis aut personalis aut mixta seu localis ac personalis simul; habetur tandem vel in ordine ad potestatem episcopi a qua eximit, vel in ordine ad potestatem parochi aliusve inferioris. Porro exemptio Ordinum regularium, quae unice a S. Pontifice potest concedi, est exemptio plena (c. 615), est personalis et localis simul seu mixta (id.), liberat a jurisdictione non tantum inferioris alicujus praepositi, verum etiam a potestate ipsius Ordinarii loci, excipe in nonnullis casibus a jure expressis (id.). Dantur quoque plures Congregationes religiosae, quae exemptae dicuntur et quidem exemptione proprie dicta seu plena; specialiter autem ipsis hoc debet privilegium concedi, ut habetur ex canone 618, § 1. Hujusmodi sunt Passionistae et Redemptoristae et pauci alii, eorumque conditio fere eadem est ac ea Regularium, exceptis iis quae in jure excipiuntur, v. gr. quoad visitationem ecclesiae, sacrarii, oratorii publici, sedis ad sacramentum poenitentiae (c. 512, § 2, n. 2). Congregationes

¹ Cf. « Theol. prakt. Quartalschrift ³, 1924, p. 579. — ² Exempli gratia, Moniales S. Dominici cum Ordine FF. Praedicatorum; Virgines Carthusianae cum Ordine S. Brunonis.

quae non dicuntur exemptae sed tamen sunt juris pontificii, gaudent exemptione late dicta seu partiali, quae in jure non venit sub nomine exemptionis. In his autem Religionibus nequit Ordinarius loci: a) Constitutiones ullatenus immutare; b) de re oeconomica cognoscere, nisi agatur de rebus alienandis aut pecunia dotis collocanda; c) sese ingerere in regimen internum ac disciplinam religiosam, exceptis tamen nonnullis casibus praesertim in Religone laicali, ut constat ex c. 618, § 2, n. 2.

Privilegium exemptionis regularium acriter fuit decursu temporum impugnatum; attamen, ut rite animadvertit cl. Bargilliat (II, n. 1314), utiliter inductae fuerunt exemptiones, ne sodalitatum unitas dissolveretur, ut gravamina quaecumque arcerentur et disciplina religiosa servaretur. Porro prima exemptio proprie dicta concessa fuit anno 628 monasterio Bobbiensi, a S. Columbano erecto, sub pontificatu Honorii I. Amplissimam tandem Ordines Mendicantium consecuti sunt exemptionem saeculo decimo tertio.

Casus autem speciales qui ab exemptione excipiuntur in jure, se referunt praesertim ad erectionem domuum et ecclesiarum (c. 1162, § 4), ad sacramentorum administrationem extraneis factam (c. 848, 850), ad cultum divinum, preces publicas recitandas ac caeremonias servandas (c. 612), ad praedicationem verbi divini (c. 1338, § 2 et 3), ad potestatem puniendi exemptos, qui extra domum delictum commiserint nec a proprio Superiore praemonito puniantur; tunc enim ipse loci Ordinarius eos poenis coercere poterit, etsi domum reversi fuerint (c. 616, § 2). Regulares extra domum illegitime degentes, non gaudent privilegio exemptionis (id. § 1).

Domus non formata exemptorum manet sub peculiari vigilantia Ordinarii loci; et in genere, si in exemptorum domibus aut ecclesiis abusus irrepserint, et Superior prospicere neglexerit, Ordinarius loci obligatione tenetur rem ad S. Sedem statim deferendi (c. 617). In domo non formata, Ordinarius potest per se interim providere <sup>3</sup>.

201.—II) De indulto quaestuationis.—Quaestuatio est eleemosynarum collectio in favorem conventus; a tempore quo floruerunt Ordines Mendicantium (saec. XIII), non parum fuit in usu. Tridentinum vero, sess. 21, c. 9 de ref., suppressit nomen et usum « quaestorum eleemosynarum »; non tamen omnem prohibuit quaestuationem, ut Pius V in sua Constit. « Etsi mendicantium », et Urbanus VIII Constit. « Cum sicut » diserte declararunt 4. Deinde vero Leo XIII (27 martii 1896) et Pius X (21 nov. 1908) peculiares ediderunt normas circa quaestuationem, quae vix immutatae in Codice fuerunt receptae.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Of. Epistolam Pli IX ad R. D. Darboy, Archiep. Parisiens. (26 oct. 1865), et Constit. Leonis XIII « Romanos Pontifices » (8 id. maii 1881). — <sup>2</sup> Ita Leitner, III, p. 428. — <sup>3</sup> De exceptionibus ab exemptione cf. Marc-Gestermann, II, n. 2189 sq.; Bondini, de privilegio exemptionis, p. 14 sqq.; Leitner, p. 430; Prümmer, q. 241; Vermeersch-Creusen, I, n. 620 sqq.; Biederlack-Führich, n. 153. — <sup>4</sup> Textus apud Bondini, p. 69 sq.

En autem summa harum praescriptionum:

- a) Quaestuatio de sola Superiorum religiosorum licentia unice competit regularibus, qui ex instituto mendicantes vocantur et sunt, v. gr. Capuccini, Fratres Minores de Obs., dummodo quaerant stipem in dioecesi, ubi eorum religiosa domus est constituta (c. 621, § 1); extra dioecesim indigent etiam licentia scripta Ordinarii loci in quo eleemosynas colligere cupiunt. Hanc vero licentiam ne denegent Ordinarii (nisi ex urgenti causa) casu quo ex mendicatione in sola dioecesi ubi est constituta domus religiosa, vivere ipsa non possit (id. § 2).
- b) Alii religiosi speciali indigent indulto, et quidem si juris sint pontificii, egent privilegio quoque pontificio, et insuper licentia scripta Ordinarii loci in quo quaestuant, nisi aliter provisum sit (c. 622, § 1); si juris sint dioecesani, venia indigebunt tum Ordinarii loci in quo sita est domus, tum Ordinarii loci in quo stipem quaerere cupiunt (id. § 2). Semper in scripto tradi debet haec licentia.
- c) Pro religiosis orientalibus requiritur authenticum et recens rescriptum S. Congregat. pro Ecclesia Orientali (id. § 4).

# § 2. DE RELIGIOSIS AD ECCLESIASTICAM DIGNITATEM PROMOTIS VEL PAROCHIS.

- 202. In genere, juxta c. 626, § 1, religiosus nequit assumi ad munus, beneficium vel dignitatem quae cum statu religioso componi non possint, nisi intercedat auctoritas S. Sedis. Porro ex jure hodierno, teste Vermeersch-Creusen (I, n. 630), religiosi aeque ac saeculares promoveri valent ad Summum Pontificatum, Cardinalatum, Episcopatum, ad munus Vicarii aut Praefecti apostolici, vel etiam Vicarii generalis in dioecesi quae committitur alicui Religioni. Itaque in his casibus, nisi obstet votum respuendi dignitates, requiritur et sufficit praeter legitimam electionem aut nominationem licentia Superioris competentis (c. 626, § 2 et 3).
- I) In specie, religiosus renuntiatus Cardinalis vel episcopus, manet religiosus, particeps quoque omnium privilegiorum suae Religionis, et adstrictus votis ac obligationibus suae professionis, iis exceptis quae cum dignitate sua nequeunt componi (c. 627, § 1); vi autem voti obedientiae, Romano Pontifici unice manet obnoxius (id. § 2). Si ligetur professione solemni votorum, usum habet ac usumfructum administrationemque bonorum quae sibi obveniunt; ea vero acquirit non sibi, sed vel dioecesi, vel Religioni, vel S. Sedi.

Si vinculo professionis simplicis teneatur, recuperat usum et administrationem bonorum quae habebat; ea quae postea sibi obvenient, plene acquirit (c. 628). Dimissa dignitate vel cessante munere, tenetur redire ad suam Religionem, habetque facultatem, si fuerit Cardinalis vel episcopus, eligendi sibi domum in qua degat; caret tamen (in hoc ultimo casu) voce activa et passiva (c. 629).

II) Religiosus parochus manet adstrictus ad observationem votorum et Constitutionum, quatenus haec observatio cum muneris sui officiis consistere potest; quare pendet qua religiosus a suo Superiore, qua parochus a loci Ordinario (c. 630, § 1 et 2).

Bona quae ipsi obveniunt intuitu paroeciae cui praeficitur, ipsi paroeciae acquirit; cetera acquirit ad instar aliorum religiosorum. Ipsi quoque licet, nonobstante paupertatis voto, eleemosynas colligere vel accipere in bonum paroecianorum vel scholarum locorumve piorum quae paroeciae conjungantur; eas praeterea, salva vigilantia Superioris religiosi, potest administrare et servata offerentium voluntate, pro sua prudentia erogare. Eleemosynae acceptae in favorem ecclesiae paroecialis aedificandae aut restaurandae retinentur et administra itur ab Ordinario loci, nisi ecclesia sit communitatis religiosae; tunc enim id munus pertinet ad Superiores (c. 630, § 4). Uterque praepositus, tum episcopus tum religiosus moderator, meritas in subditum statuere possunt poenas et quidem jure cumulativo; tandem eumdem queunt removere, non indicata alteri causa, juxta c. 631, § 3 et c. 454, § 5, salvo recursu in devolutivo ad S. Sedem 1.

#### CAPUT VI

## De transitu ad aliam Religionem.

203. — Transitus ad aliam Religionem est modus legitimus deserendi unam Religionem simulque aliam ingrediendi, retento semper ipso statu religioso; quare omnino distinctus habetur a conditione eorum qui voluntarie aut coacte valedicunt Religioni in genere.

Olim universe absque speciali licentia unicuique solemniter professo liberum erat transire ad severiorem Religionem; nec idipsum inhibebatur professis votorum simplicium, quamvis, ut notat Vermeersch-Creusen (I, n. 634), eisdem potius per dimissionem aut dispensationem votorum erat provisum, qua obtenta, aliam ingrediebantur Religionem.

Juxta disciplinam hodie vigentem (c. 632), jam nequit ullus religiosus, praecluso speciali privilegio, ad aliam Religionem etiam

¹ De ista quaestione vide praesertim quae habentur apud Biederlack-Fhürich, n. 160 pag. 285); Prümmer, q. 250; Blat, II, p. 422; Leitner, III, p. 446 sq.

strictiorem, vel e monasterio sui juris ad aliud transire sine auctoritate Apostolicae Sedis.

Itaque qui legitime transit ad aliam Religionem: a) debet de novo novitiatum peragere, quo durante, priora quidem remanent vota, sed jura et obligationes particulares Religionis derelictae suspenduntur; b) novis Superioribus necnon Magistro novitiorum tenetur etiam ratione voti obedientiae parere; c) si ad professionem non admittatur, redire debet ad pristinam Religionem, nisi interim votorum tempus exspiraverit (c. 633, § 1 et 2).

Quoad bona ejus qui transit ad aliam Religionem, statuit Codex (c. 635), priori Religioni remanere bona jam acquisita; nova bona forte religioso obvenientia, pro natura votorum emissorum ac Constitutionum Religionis, acquiruntur vel ipsi religioso, vel Religioni ad quam transiit, vel S. Sedi (v. gr. apud Capuccinos). Si agatur de religiosa professa, durante novitiatu in alia Religione, fructus tantum dotis debentur huic Religioni; emissa vero nova professione, dos quoque debetur (c. 551, § 2). Imo, si transitus fiat ab uno monasterio ad aliud ejusdem Ordinis, dos statim acquiritur novo monasterio, nec novitiatus peragitur nec nova emittitur professio (c. 633, § 3).

Quoad jura et obligationes perspicue rem componit c. 635, distinguendo inter transitum ad aliud monasterium ejusdem Religionis et transitum ab una Religione ad aliam; in primo casu, amittuntur omnia jura et obligationes prioris monasterii, alteriusque suscipiuntur jura et officia, a die transitus; in secundo casu, non a die transitus, sed ab edita nova professione.

Quoad solemnitatem autem votorum quibus tenebatur is qui transit ad Congregationem cum votis simplicibus, certum est ex c. 636, eam exstingui ipso facto eo die quo fit professio in nova Religione, nisi aliud in apostolico indulto expresse caveatur.

#### CAPUT VII

# De egressu voluntario e Religione.

204. — In hoc capite agitur de egressu voluntario sive licito sive illicito, et advertere oportet, id non semper esse licitum in foro interno quod ab aliquo canone in foro externo non expresse cohibeatur. Porro discernimus quadruplicem speciem egressus : a) si religiosus abeat, expletis votis temporariis ; b) si petat indultum exclaustrationis ; c) si saecularizetur ; d) si fiat apostata a Religione vel fugitivus. De unaquaque specie pauca sunt dicenda.

I) Egressus, expleto votorum tempore, sensu juridico licitus habetur, cum c. 637 aperte dicat : « Professus a votis temporariis, expleto votorum tempore, libere potest Religionem deserere » ; attamen, ut supra innuimus, in foro interno non erit licitus, si fiat propter motiva quae talem actum cohonestare non valeant <sup>1</sup>. Professum a votis temporariis potest etiam Religio « ob justas ac rationabiles causas » a renovandis votis ab emittenda professione perpetua excludere, non tamen ratione infirmitatis, nisi certo probari valeat hanc eamdem infirmitatem fuisse ante professionem dolose reticitam aut dissimulatam (c. 637).

Porro religiosus sacris initiatus qui non renovat vota, ad propriam redire tenetur dioecesim, ut in capite sequenti exponetur. Nullus autem religiosus egrediens repetere potest quid ob quamlibet operam Religioni praestitam (c. 643, § 1).

II) Egressus vi indulti exclaustrationis. — Exclaustratio seu facultas manendi per aliquod tempus extra claustra monasterii, jam dicit aliquam separationem a Religione; quare omnino differt a licentia manendi extra domum ultra 6 menses cum venia S. Sedis. In ultimo enim casu plene remanet religiosus subjectus suis propriis Superioribus, dum exclaustratus eximatur ab hac eadem subjectione.

Indultum exclaustrationis in Religionibus juris pontificii sola concedit Sedes Apostolica; in Religionibus juris dioecesani etiam loci Ordinarius (c. 638). En autem conditio tunc juridica, ex c. 639: Manet obstrictus votis ceterisque suae professionis obligationibus, quae cum suo statu componi possunt; exteriorem formam habitus religiosi debet deponere; caret voce activa et passiva; eximitur a potestate suorum Superiorum, sed eorum loco subjicitur Ordinario territorii ubi commoratur, etiam ratione voti obedientiae.

De cetero, quamvis exclaustratus privilegiis mere spiritualibus suae Religionis adhuc gaudeat et ideo ab illa non plene separetur, tamen quodammodo in via est ad obtinendam saecularizationem, qua fit avulsus a sua Religione.

III) Saecularizatio quae saepe dicitur dispensatio a votis, est facultas quae datur religioso se separandi in perpetuum a sua Religione et in saeculum redeundi, ita ut « saecularibus » assimiletur, unde et nomen : saecularizatio. Porro, nisi speciale faveat indultum, sola S. Sedes saecularizationem concedet religiosis juris

¹ Prümmer de hoc egressu scribit (q. 252) : « Res est juridice omnino clara ; moraliter autem potest esse grave dubium, num rationes sufficientes deserendi Religionem adsint. Quod quidem dubium melius solvitur ope prudentis confessarii. »

pontificii <sup>1</sup>. Haec autem juridica est conditio eorum qui saecularizati dicuntur:

- a) Quoad religiosum statum, separantur a Religione et a votis etiam solemnibus liberantur, firmis tantum oneribus ordini majori adnexis. Non tenentur obligatione horas canonicas vi professionis recitandi, nec ullo modo adstringuntur Regulis et Constitutionibus. Ex alia parte, privantur privilegiis religiosorum, et in usu ac dispensatione sacramentorum saecularibus assimilantur. Praeterea habitum religiosum debent deponere (c. 640).
- b) Quoad receptionem in aliquam dioecesim, distinguere oportet, an propriam amiserint dioecesim necne. In priore casu, a proprio Ordinario recipi debent; in altero casu, nequeunt extra Religionem sacros ordines exercere, donec episcopum benevolum receptorem invenerint, aut S. Sedes aliter providerit.

Jamvero episcopus religiosos istos vel pure et simpliciter recipere valebit, vel pro experimento ad *triennium*: in primo casu, eo ipso incardinati habentur dioecesi; in secundo casu, prorogari potest tempus probationis, sed non ultra aliud triennium, quo transacto, incardinati manent *ipso facto* dioecesi, nisi antea fuerint dimissi (c. 641).

c) Quoad sanctiones prohibitivas quae in ordine ad aliqua munera honorifica statutae fuerunt, notandum est eas afficere non tantum saecularizatos, verum etiam omnes qui vota temporaria vel juramentum perseverantiae vel peculiares quasdam promissiones juxta Constitutiones ediderunt et ab eisdem dispensati fuerunt <sup>2</sup>, si per 6 integros annos eisdem ligati fuerint (c. 642, § 2). Hae autem prohibitiones sunt: 1) nequeunt habere beneficium in basilicis majoribus vel minoribus, nec in ecclesiis cathedralibus; 2) excluduntur a quolibet magisterio (tanquam professores) et officio (tanquam Superiores, confessarii, etc.) in Seminariis majoribus et minoribus seu collegiis, in quibus clerici educantur, itemque in Universitatibus et Institutis privilegio pontificio insignitis gradus conferendi; 3) arcentur a quocumque officio vel munere in Curiis episcopalibus et in religiosis domibus sive virorum sive mulierum (id. § 1).

Saecularizati nihil possunt repetere ob quamlibet operam Religioni praestitam (c. 643, § 1).

¹ Vermeersch-Creusen (I₂ n. 647) notat, privilegia aliquorum Superiorum generalium quoad votorum dispensationem, si talis petatur dispensatio, non fuisse sublata. — ² Hac prohibitione non afficiuntur ii qui, elapso votorum spatio, in saeculum reversi sunt sive ex propria voluntate sive ex aliena; nec omnes qui inviti dimissi fuere, ut notat Vermeersch-Creusen (I, n. 644), quia proprie non sunt saecularizati nec dispensati. Attamen si post vota perpetua dimittantur et deinde dispensationem petant, hac lege tenentur.

- IV) De apostasia a Religione et fuga haec praescripta leguntur in novo jure (c. 644 et 645):
- a) Apostata est professus a votis perpetuis, qui e domo religiosa illegitime egreditur cum animo non redeundi, vel qui, etsi legitime egressus, non redit eo animo ut religiosae obedientiae sese subtrahat. Porro animus, ut aiunt, apostatandi jure praesumitur, si religiosus intra unum mensem nec reversus fuerit nec Superiori animum redeundi manifestaverit. Professus votorum temporariorum, quamvis et ipse Religionem deserere possit, non censetur esse apostata, sed aequiparatur fugitivis. Haec est ratio quam tradit Vermeersch-Creusen (I, n. 648): in jure, post elapsum votorum spatium, libertatem juridicam recuperat; quare non venit in jure sub nomine apostatae.

Apostasiae is est effectus: infelix iste religiosus ab obligatione Regulae et votorum minime solvitur et sine mora debet ad Religionem redire. Incurrit ipso facto excommunicationem proprio Superiori majori, vel etiam, quando agitur de Religione laicali aut non exempta, Ordinario loci in quo commoratur, reservatam; privatur omnibus suae Religionis privilegiis, ab actibus legitimis ecclesiasticis est exclusus, v. gr. a gestione bonorum ecclesiasticorum (c. 2256), caret voce activa et passiva, si redierit (c. 2385).

b) Fugitivus (juxta c. 644, § 3 et jus hodiernum) ille est, qui domum religiosam deserit sine Superiorum licentia et per aliquod tempus, utputa per dies 2 vel 3 ¹, vult sui esse juris, cum animo tamen ad Religionem redeundi ².

Fugitivus, ut patet, a *nulla* obligatione suae Religionis liberatur, et debet sine mora redire. Ipso facto incurrit in *privationem* sui officii et in *suspensionem* proprio Superiori majori reservatam (si sit clericus et in sacris). Omnes fugitivi, sive clerici sive laici, puniendi sunt juxta Constitutiones, vel a Superiore majori pro gravitate culpae (c. 2386).

c) Sive agatur de apostatis sive de fugitivis, Superiores religiosi tenentur eos sollicite requirere ac suscipere, si poenitentia acti isti redeant. Reditum vero monialis apostatae vel fugitivae procurent loci Ordinarius et, positis ponendis, etiam Superior regularis (c. 645, § 2).

¹ Vermeersch-Creusen, I, n. 648. — Prümmer haec notat (q. 256): « Differt (fugitivus) a furtim exeunte, quia ille palam extra domum religiosam versatur, iste autem inscio superiore ad breve tempus conatur clam abesse. » — ² Asserit Fanfani, O. P. (n. 385): « Qui e domo in qua assignatus est sine licentia egreditur, quia Superior e. g. ei adversus est, et ad aliam ejusdem Religionis fugit, non est, proprie loquendo, fugitivus : siquidem domum religiosam deserit, sed non Religionem. »

#### CAPUT VIII

# De dimissione religiosorum seu egressu coacto.

205. — Hucusque egimus de egressu voluntario, sive licito sive illicito; sed datur quoque egressus coactus qui nunc in jure venit sub nomine « dimissionis », cum antea saepe vocaretur expulsio, ejectio (in Ordinibus). Porro vel ipso facto potest fieri haec dimissio in casibus a jure statutis, vel dimissio agitur religiosi professi a votis temporariis, vel professi a votis quidem perpetuis sed in Religione clericali non exempta aut laicali, vel demum professi a votis perpetuis in Religionibus clericalibus exemptis. Inde quadruplex erit articulus circa hanc materiam.

#### ARTICULUS I.

### De dimissione ipso jure.

Dimissio quae fit ipso jure, clare in Codice indicatur (c. 646). Tres enumerantur casus:

- 1) Publica apostasia a fide catholica.
- 2) Fuga religiosi cum muliere aut religiosae cum viro.
- 3) Attentatio aut susceptio matrimonii vel etiam vinculi, ut aiunt, civilis.

In his igitur casibus *sufficit* ut Superior major cum suo Capitulo vel Consilio ad normam Constitutionum emittat declarationem facti. *Probationes* autem facti asservandae sunt in regestis domus (c. 646, § 2).

#### ARTICULUS II.

## De dimissione eorum qui vota temporaria nuncuparunt.

206. — Hic jam non agimus de dimissione improprie dicta, quae fit expletis votis temporariis, quando ex causis justis ac rationabilibus (praeter malam valetudinem dolose reticitam) subditus non amplius a suis Superioribus ad sacram professionem admittitur. Haec dimissio nullos juridicos habet effectus <sup>1</sup>. Itaque sermo erit

<sup>\*</sup>Religiosus hic nequit amplius in aliquem novitiatum recipi sine dispensatione S. Sedis, ut diximus, n. 185. — Notat Leitner (III, p. 470): Causa cur religiosus non amplius admittatur ad renovandam professionem, ipsi debet manifestari, ut possit, si velit, recursum habere vel ad Superiorem altiorem vel ad S. Sedem.

de iis tantum religiosis qui, stante votorum professione temporariorum, legitime dimittuntur. Inquirimus autem : a) quis potest eos dimittere ; b) quaenam requiruntur causae ; c) quinam sunt hujus dimissionis effectus.

- a) Jus dimittendi professum a votis temporariis competit in Ordinibus et Congregationibus juris pontificii supremo Religionis Moderatori (non Provinciali) et Abbati monasterii sui juris de consensu sui cujusque Consilii per secreta suffragia manifestato. Pro monialibus competens est Ordinarius loci, sed accedere debet assensus Superioris regularis, si agatur de monasterio exempto; insuper semper in antecessum de causis fidem faciet Antistita monasterii cum suo Consilio (in scriptis). In Congregationibus dioecesanis jus habet dimittendi Ordinarius loci in quo religiosa domus sita est; hoc tamen jure ne utatur, Moderatoribus insciis vel juste dissentientibus (c. 647, § 1). Semper autem religioso recursus ad S. Sedem patet, et pendente recursu, dimissio nullum habet juridicum effectum; itaque valet non solum in devolutivo, sed etiam in suspensivo pro unoquoque casu (id. § 2, n. 4).
- b) Causae dimissionis utique debent esse graves, et se habere possunt sive ex parte Religionis sive ex parte religiosi; non autem requirițur delictum commissum proprie dictum. Itaque sufficit v. gr. defectus spiritus religiosi qui aliis scandalo sit; sed semper saltem duplex praecedere debet monitio una cum salutari poenitentia inflicta. Infirma valetudo, ut patet, non est causa sufficiens, nisi constet eam fuisse ante professionem dissimulatam. Modus procedendi proprie non est judiciarius, sed quadamtenus ex informata conscientia procedet Superior, ita tamen ut causae graves et ipsi certo innotescant, et religioso sincere manifestentur. Hic plenam habet respondendi licentiam, ejusque responsiones debent Superiori dimittenti fideliter subjici (c. 647, § 2, n. 2 et 3).

Ex parte Religionis causa gravis, v. gr. extraordinaria temporum difficultas, sufficiens quoque aestimabitur  $^1$ .

c) Effectus juridici hujus dimissionis sunt : 1) Religiosus dimissus ipso facto solvitur ab omnibus votis religiosis. — 2) Si sit elericus in minoribus constitutus, eo ipso redigitur ad statum laicalem. — 3) Tenetur redire ad proprium suum Ordinarium; si dioecesim propriam amiserit, debet invenire episcopum benevolum receptorem, ut possit sacros ordines exercere. — 4) Prohibitionibus

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Biederlack-Führich, n. 173. Cf. etiam Creusen, Religieux et religieuses, n. 235.

adstringitur quoad munera honorifica saecularizatis interdicta <sup>1</sup>, quia revera, ut habet Vermeersch-Creusen (I, n. 664), « saecularizatis assimilatur »

#### ARTICULUS III.

De dimissione professorum a votis perpetuis in Religione clericali non exempta vel laicali.

- 207. Hic agitur unice de professis a votis perpetuis, et quidem omnes attinguntur praescriptis illis sive sint viri sive mulieres, sive vota habeant solemnia sive tantum simplicia; solae Religiones clericales exemptae excluduntur, quia de his fit sermo in articulo sequenti. Dicemus vero: a) quis dimittere possit; b) quaenam requirantur tum causae tum procedendi methodus; c) quinam sint effectus dimissionis.
- a) Jus dimittendi in Congregationibus virorum juris tantum dioecesani habet Ordinarius loci in quo religiosa professi domus sita est, praehabita deliberatione supremi Religionis Moderatoris cum suo Consilio et obtento majori suffragiorum numero pro dimissione (c. 650, § 1 et 2, n. 1). In Religionibus virorum juris pontificii ipse supremus Religionis Moderator decretum fert dimissionis, quod tamen ut suum sortiatur effectum, debet a Sede Apostolica confirmari (id. n. 2). Major autem suffragiorum numerus in antecessum etiam in Consilio generali stare debebit pro dimissione. In Congregationibus sororum juris dioecesani, ad Ordinarium loci in quo sita est sororis professae domus, pertinet causas dimissionis expendere et decretum dimissionis ferre (c. 652, § 1). In Congregationibus sororum juris pontificii suprema Religionis Moderatrix rem totam ad S. Congreg. de Religiosis deferat cum omnibus actis et documentis (id. § 3). Si res sit de monialibus, Ordinarius loci omnia acta et documenta transmittet ad S. Congregationem cum suo et Superioris regularis voto, si monasterium regularibus sit subjectum (id. § 2).
- b) Causae dimissionis et methodus servanda juxta canones 649 et 651 hae sunt : 1) In virorum Religionibus clericalibus non exemptis et laicalibus, praecedant necesse est tria delicta et duae monitiones canonicae cum defectu emendationis, ita ut plene constet de

<sup>1</sup> Putat Vermeersch-Creusen (I, n. 667), has prohibitiones non caderenisi in eos qui jam in sacris sunt, tempore quo dimittuntur.

voluntate perversa et in malo obstinata. - 2) In Religionibus mulierum sive sororum sive monialium exiguntur etiam pro dimissione graves causae exteriores quae plene probari possunt, una cum incorrigibilitate, experimento prius habito ita ut spes resipiscentiae evanuerit, judicio Antistitae 1. - 3) Sive agatur de religiosis viris sive de religiosis mulieribus, semper illis jus est suas rationes libere exponendi, et eorum responsiones in actis fideliter referendae sunt (c. 650, § 3). - 4) In casu gravis scandali exterioris vel gravissimi nocumenti Communitati imminentis, religiosus statim potest a Superiore majore cum consensu sui Consilii, vel etiam a Superiore locali cum consensu sui Consilii et Ordinarii loci, si periculum sit in mora, ad saeculum remitti, habitu religioso deposito ; idque valet pro religiosis quibuslibet licet sint e Religione clericali exempta aut cum votis solemnibus (absque interventu Ordinarii loci). In hoc casu singulari res per ipsum Ordinarium aut per Superiorem majorem, si adsit, S. Sedis judicio sine mora subjicienda erit (c. 653).

c) Effectus juridici dimissionis plures sunt de quibus statim dicemus, articulo quarto ; quippe qui communes perspiciuntur eorum religiosorum quos perpetua devinciebat professio (c. 669 sqq.).

Hic notare tantum volumus, dimissos religiosos adstrictos manere *votis* religiosis, nisi Constitutiones aut S. Sedis indulta aliud ferant. Qui autem votis Religionis non sunt soluti, tenentur etiam *redire* ad claustra; et si argumenta plenae emendationis dederint per 3 annos, eos Religio debet recipere (c. 672, § 1). Religiosi clerici in *minoribus* constituti, eo ipso reducuntur ad statum laicalem; qui in sacris sunt, *suspensi* manent, donec a S. Sede absolutionem obtinuerint (c. 671, n. 1).

#### ARTICULUS IV.

## Dimissio professorum a votis perpetuis in Religione clericali exempta.

208. — Processus judicialis proprie dictus requiritur pro dimissione religiosorum qui vota perpetua nuncuparunt in aliqua Religione clericali exempta, sive vota solemnia in ea habeantur sive tantum simplicia. Revocantur autem omnia privilegia contraria.

In vigore remanent dumtaxat praescripta circa dimissionem ipso jure factam ratione publicae apostasiae a fide et sic porro (c. 646), de qua diximus n. 205; et circa dimissionem in casu omnino urgenti habitam (c. 653), de qua numero

<sup>[1</sup> P. J. Creusen (Religieux et religieuses, n. 238) de his scribit : « Le Code ne précise pas le nombre et la nature des fautes, ni les mesures à prendre pour faire la preuve de l'incorrigibilité. Les formalités prescrites pour constater la culpabilité des religieux sont du moins une précieuse indication. La Supérieure, dont il s'agit ici, peut être la Supérieure locale.

praecedenti egimus. In hoc ultimo casu speciatim requiritur pro religiosis clericis exemptis, ut statim post dimissionem eorum, more solito, processus canonicus instituatur (c. 668).

His praemissis, tractare nobis lubet: a) de competentia Superiorum in instituendo processu; b) de causis dimissionis et modo procedendi; c) de effectibus juridicis dimissionis.

- a) Competens est ad ferendam sententiam dimissionis vel supremus Religionis Moderator vel monasticae Congregationis Superior <sup>1</sup> cum suo Consilio aut Capitulo, quod 4 saltem religiosis constare debebit. Si qui deficiant, praeses de consensu praesentium, alios nominat ad hunc effectum. Eodem modo praeses, de aliorum consensu, etiam promotorem justitiae constituet, cui reservatur accusatio criminalis juxta normas generales processus (c. 1934).
- b) Causae dimissionis nequeunt esse nisi 3 saltem delicta gravia, externa, contra jus commune vel jus speciale religiosorum, et quidem aut ejusdem speciei aut, si diversae, talia ut simul sumpta manifestent perversam voluntatem in malo pervicacem, aut unum tantum delictum sed permanens (v. gr. violatio pertinax praecepti sensu canonico), quod ex repetitis monitionibus virtualiter triplex fiat <sup>2</sup>. Duae debent esse monitiones, singulae pro singulis 2 primis delictis, et unaquaque vice adjicere oportebit dimissionis comminationem (c. 661, § 3). Si delictum sit permanens, intercedat necess est inter primam et alteram monitionem saltem 3 dierum integrum spatium. Post ultimam vero monitionem 6 saltem dies erit exspectandum, ut ita plene constet de defectu emendationis (c. 266) Porro monitiones fieri debent ab immediato Superiore majore per se vel per alium de ejus mandato ; tale autem mandatum nequit a Superiore dari, nisi delictum aut sit notorium aut de eodem constet ex confessione subditi extrajudiciali aut ex aliis sufficientibus probationibus quas praevia inquisitio suppeditaverit 3. Etiam inquisitio fit a Superiore majore vel ab ejus delegato speciali. Monitionibus semper addendae erunt opportunae exhortationes et correctiones; imo tenetur Superior reum ab occasionibus relabendi removere etiam per translationem, si opus fuerit (c. 661, § 2).

Modus procedendi, his omnibus expletis, clare describitur in

¹ Id evenit e. g. apud Benedictinos, qui componuntur Congregationibus monasticis, quarum Superior saepe vocatur: Archiabbas. — ² « Nomine delicti, jure eccles., intelligitur externa et moraliter imputabilis legis violatio cui addita sit sanctio canonica saltem indeterminata, etc. » Cf. etiam Vermeersch-Creusen, I, n. 659. — ³ Quomodo haec facienda sit inquisitio, docemur c. 1939 sqq.

ipso jure (c. 663 sqq.), et quidem sub *duplici* respectu : 1) in regionibus non adeo remotis ; 2) in regionibus dissitis. En *summa* modi procedendi in *primo casu* :

Superior major omnia acta ad supremum Moderatorem transmittit, qui ea tradet promotori justitiae. Hic examen instituet super documentis omnibus, deindeque suas conclusiones proponit. Tandem si res ferat, accusationem comperat, instruit processum juxta normas communes quae valent de judiciis ecclesi esticis (c. 1608 sqq.), congrua congruis referendo. Reus semper habebit suum c'efensorem (c. 1655), et constituendus erit actuarius seu notarius, ut singula referat ac de relatis testetur.

Ex processu constare debet de delictis patratis, de praemissa duplici ac canonica monitione, et tandem de defectu emendationis. Tribunal, omnibus rite perpensis, sententiam pronunciat (c. 665); sed haec sententia, si dimissionem declaret religiosi accusati, exsecutioni nequit mandari, nisi fuerit a S. Congreg. de Relig. confirmata. Itaque sententiam et omnia acta processus quamprimum ad eamdem S. Congregationem oportebit mittere (c. 666).

In altero casu, nempe pro dissitis regionibus, possunt supremi Moderatores, etiam ordinarie <sup>2</sup>, cum consensu sui Consilii seu Capituli, dimittendi facultatem demandare probis ac prudentibus religiosis, qui saltem tres esse debent, et qui eodem prorsus modo promotorem justitiae instituere habent ac processum conficere (c. 667). Ipsi quoque, ut putant auctores, sententiam pronunciare queunt dimissionis <sup>3</sup>, sed acta statim mittere tenentur ad S. Congregationem, more solito.

c) Effectus juridici istius dimissionis iidem sunt ac quos supra innuimus (numero praecedenti). Itaque: 1) Votis religiosis manent adstricti, salvis Constitutionibus aut indultis S. Sedis. — 2) Clerici in sacris qui delictum commiserunt apostasiae a fide et alia id genus (c. 646), aut dimissi sunt propter crimen quod jure communi punitur infamia juris vel depositione vel degradatione (v. gr. qui species consecratas abjecerint, ex c. 2320), perpetuo prohibentur deferre habitum ecclesiasticum. — 3) Si vero ob alia delicta dimittantur, manent suspensi, donec S. Sedes eos absolverit; et S. Congregatio ipsis praecipere poterit ut, habitu cleri saecularis induti, commorentur in certa dioecesi, indicatis Ordinario causis ob quas dimissi fuerunt. Si renuant, jam Religio erga eos ad nihil tenetur,

¹ Canon 1585. — Vide ctiam Vermeersch-Creusen, l. c. p. 334. — ² Dissitae regiones absque dubio sunt «transoceaneae » ; verum, ut censet Vermeersch-Creusen (1, n. 660) aliae quoque prudenter possunt aestimari dissitae. — ³ Textus per se non adeo clarus apparet ; quia addit : « Firmo praescripto can. 663-666. » Sed de plena facultate dimittendi eum intelligunt Biederlack-Führich (n. 177), Fanfani, Prümmer (q. 262), Vermeersch-Creusen (n. 660), qui addit : « Ut nobis videtur, etiam partialis delegatio pro quibusdam actibus judicialibus a tribunali supremi Moderatoris vel a Consilio ejusdem Superioris committi posset. »

et ipsi privantur jure deferendi habitum ecclesiasticum. Si obediant, Oroinarius mittet eos in domum poenitentiae, vel curae et vigilantiae pii ac prudentis sacerdotis committet. Religio vero per manus Ordinarii, subsidium eis suppeditabit pro sustentatione vitae. Dimissi qui vitae rationem dignam non agunt, judicio Ordinarii privantur hoc subsidio, ejiciuntur e domo poenitentiae eisque aufertur jus deferendi habitum ecclesiasticum ab ipso Ordinario, qui statim de hac re tum ad S. Sedem tum ad Religionem referet. Econtra illi dimissi qui laudabiliter se gerunt et emendati habentur, possunt obtinere absolutionem a censura ; ea vero a S. Sede tantum conceditur. Deinde, annuente Ordinario loci, Missam celebrare, ac pro ejusdem arbitrio et prudentia sacrum aliquod ministerium queunt exercere, unde honeste vivant. Eo casu, Religio caritativum intermittere poterit subsidium. De diacono aut subdiacono referre oportebit ad S. Sedem (c. 671). — 4) Dimissi, quorum vota non sunt soluta, tenentur redire ad claustra, et Religio debet eos recipere, si per 3 annos hi dederint argumenta plenae emendationis. In casu quo exsurgerent difficultates, res tota judicio Apost. Sedis erit subjicienda (c. 672, § 1). — 5) Dimissi, quorum vota sunt relaxata, si episcopum benevolum receptorem invenerint, sub ejus jurisdictione et speciali vigilantia manent, sed excluduntur a muneribus magis honorificis (c. 642), eodem modo quo saecularizati. — 6) Tandem eo casu quo non possint invenire receptorem episcopum, tota res ad S. Sedem est deferenda (c. 672, § 2).

Saepe autem ab eadem S. Sede conceditur religioso satis emendato licentia celebrandi et quaedam ministeria exercendi, modo tamen limitato 1.

#### CAPUT IX

# De societatibus eorum qui in communi vivunt sine votis.

209. — Ii qui more religiosorum, sub regimine Superiorum, juxta probatas Constitutiones sed sine consuetis 3 votis publicis vitam degunt, non sunt proprie religiosi, nec eo nomine proprie designantur. Itaque sunt piae societates, quae sub speciali tutela Ecclesiae ponuntur, et juris dioecesani vel pontificii, clericales vel

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Vermeersch-Creusen, I, n. 666. — Cf. etiam Prümmer, q. 264; Leitner, III, p. 472 sq.; Biederlack-Führich, n. 178; Fanfani, n. 414 sq.

laicales esse possunt (c. 673). Hujusmodi societates dicuntur esse: Lazaristae et Pallottini (qui exempti quoque habentur), Sulpiciani, Oblati S. Caroli, Missionarii Africae, Beghinae Gandavenses, sodales Oratorii, etc. Hi omnes reguntur suis Constitutionibus, vel jure communi (v. g. pro studiis ex c. 678), vel jure religiosorum (circa regimen Superiorum, confessariorum, etc., ex c. 675), vel jure speciali (v. g. bona sua retinent et administrant, alia acquirunt) ex c. 676 <sup>1</sup>.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Vide de his Societatibus Fanfani, n. 416 sqq.; Vermeersch-Creusen, I, n. 671 sqq.; Prümmer, q. 265. — Cf. declarationes Pont. Commiss. (2 jun. 1918 et 18 dec. 1920).

## TRACTATUS IV

# De laicis eorumque associationibus

Scriptores: Piat, II, q. 68 sqq.; Beringer-Hilgers, II, p. 1 sqq.; Wernz, III, n. 704 sqq.; Aichner-Friedle, § 60; Vermeersch-Creusen, I, n. 684 sqq.; Vermeersch, de rel. I, n. 534 sqq.; Leitner, II, p. 88 sqq.; Laurentius, n. 1064 sqq. cum Conspectu, p. 31 sqq.; Blat, II, p. 658 sqq.; Fanfani, n. 427 sqq.; Prümmer, q. 266 sqq.; Bargilliat, II, n. 1364 sqq.; F. Claeys Bouuaert, n. 250 sqq.; Marc-Huguenin, n. 638 sqq.; Pöschl, § 48; Cocchi, IV, p. 277; etc.

210. — De laicis jam egimus in Libro I (n. 21); nec opus est ut speciali quadam ratione cuncta exponamus quae ad ipsos pertinent, cum constet ea variis in locis pluribusque Codicis tractatibus sparsa reperiri. Enimvero quae spectant, ut unum proferam exemplum, ad fidelium sepulturam, ad sacramenta et sacramentalia, bonorumve ecclesiasticorum administrationem et sic porro, profecto dicta fuere saltem majori ex parte de viris quoque laicis; id omnibus patet. Quare hic tantum expendemus, juxta ordinem Codicis, quae se referunt ad jus associationum sive in genere sive in specie. Inde duplex erit divisio hujus tractatus: 1) de fidelium associationibus in genere; 2) de eorumdem associationibus in specie.

#### CAPUT I

# De associationibus in genere.

Ordo dicendi: Cum associationes, sensu Codicis, non sint religiosi Ordines nec Congregationes ecclesiasticae nec piae Societates, sed tantummodo fidelium uniones extra statum religiosum, quibus vel perfectior vita christiana inter socios promovenda, vel aliqua pietatis aut caritatis opera exercenda, vel demum etiam incrementum publici cultus tanquam finis praefixus fuerit, ideo speciali argumento de ipsis est loquendum hoc ordine: a) de associationum ecclesiasticarum erectione et approbatione; b) de earum statutis, officiis et juribus; c) de admissione in associationes ac dimissione ab eis; d) de nominatione moderatoris et cappellani earum.

Laude utique digni sunt illi fideles, qui sua dant nomina associationibus quas erigit vel saltem commendat *Ecclesia* (ut conferentias S. Vincentii ab Ozanam institutas); caveant autem ab iis quae in Ecclesia habentur (c. 684)

tanquam « secretae, damnatae, seditiosae, suspectae » aut quae student sese a legitima Ecclesiae vigilantia subducere <sup>1</sup>.

I) De erectione et approbatione associationum. — Associatio in Ecclesia recognita, qualis est ea de qua agunt hi sacri canones, non est quaelibet pia unio, sed ea tantum quam erexit vel saltem approbavit legitima auctoritas ecclesiastica (c. 686, § 1). Porro aliquam associationem erigere vel approbare pertinet : a) Ad Romanum Pontificem. — b) Ad loci Ordinarium, nisi adsit reservatio ex privilegio apostolico. Atvero Vicarius Generalis ex solo mandato generali, et Vicarius Capitularis hanc non habent potestatem. — c) Nonnunquam ex privilegio Superior religiosorum aut ejus delegatus, v. gr. ut ait Prümmer (q. 267), Magister Generalis Ordinis Praedicatorum instituit confraternitatem SS. Rosarii.

Licet autem speciale privilegium probetur concessum, semper tamen, nisi aliud in ipso privilegio cautum sit, requiritur ad validitatem erectionis etiam consensus Ordinarii loci scripto datus. At consensus datus pro erectione alicujus domus religiosae, valet quoque pro erigenda in eodem loco associatione, dummodo haec sit propria illius Religionis (v. gr. SS. Nominis Jesu, Dominicanorum; B.Mariae Matris de Perpetuo Succursu, Redemptoristarum), et non constituantur ad modum organici corporis, scilicet « coetus habentis caput et membra ab hac Religione independentia ». Ita Gongregationes B. M. V. pendent a Societate Jesu<sup>2</sup>.

Fidelium associationes tunc tantum juridicam in Ecclesia personam acquirunt ad normam c. 100, cum a legitimo Superiore ecclesiastico formale obtinuerint erectionis « Decretum ». Titulus vero seu nomen associationum nec levitatem nec absonam novitatem sapiat, nec exprimat aliquam devotionis speciem a S. Sede non probatam (c. 688).'

II) De statutis, officiis ac juribus associationum. — Quaevis associatio habere debet sua statuta approbata vel a S. Sede vel ab Ordinario loci. Statuta autem quae non sunt confirmata a Sede Apostolica, moderationi et correctioni *Ordinarii* loci semper subjecta manent (c. 689).

Nisi speciale obstet privilegium, omnes associationes etiam a S. Sede erectae, subsunt *jurisdictioni* et *vigilantiae* Ordinarii loci (c. 690, § 1). *Exceptio* datur in favorem associationum, quae vi privilegii apostolici a religiosis exemptis in suis ecclesiis institutae

¹ Reprobatae sunt praesertim sectae massonicae et aliae id genus, sectae deinde nihiistarum, communistarum et sic porro. Cf. etiam epistolas S. Officii diei 5 nov. 1920 circa recentiora acatholicorum (praesertim protestantium Americae septentrionalis) molimina adversus Fidem (A. A. S., XII, p. 595). — ² F. Claeys Bouuaert, n. 253. — Prümmer (p. 350; nota 7) hanc tradit definitionem ½: « Aliqua associatio constituit organicum corpus, si est verum collegium eccles, habens propriam administrationem bonorum, proprios officiales », etc.

sunt (utputa SS. Rosarii, Militiae Angelicae, etc.); has enim Ordinariis locorum fas non est visitare quod attinet ad ea quae internam disciplinam seu spiritualem associationis directionem spectant (id. § 2).

Associatio, nisi aliud expresse cautum sit, bona temporalia possidere et administrare potest sub auctoritate Ordinarii loci, cui ratio quoque reddenda erit quotannis circa administrationem, nunquam vero parochi, nisi ipse Ordinarius aliud statuerit.

Valet etiam ipsa oblationes recipere et receptas erogare ad pios associationis usus, salva semper offerentium voluntate; non autem ipsi licebit eleemosynas colligere (faire des quêtes), nisi id statuta permittant, vel necessitas postulet, et loci Ordinarii consensus accedat ac servetur forma ab eodem praescripta 1.

III) De admissione in associationes et dimissione. — Ut aliquis vere sit membrum associationis requiritur et sufficit, ut in eam valide sit receptus, secundum propria associationis statuta, et ab ea legitime non fuerit expulsus (c. 692).

Excluduntur autem ab admissione in associationes:

- 1) Acatholici et damnatae sectae adscripti aut censura notorie irretiti et in genere publici peccatores. Omnes isti ne valide quidem possunt admitti (c. 693, § 1).
- 2) Tertiarii nequeunt ulli alii tertiariorum sodalitati adscribi (c. 705), quamvis in genere eadem persona possit in plures admitti associationes (c. 693, § 2).
- 3) Absentes non sunt adscribendi associationibus ad modum organici corporis constitutis. Praesentes vero, nonnisi scientes ac volentes possunt adscribi.
- 4) Religiosi nequeunt esse *simul* tertiarii (c. 704); attamen aliis associationibus nomen dare possunt, quatenus harum leges valeant cum observantia Constitutionum conciliari.

Receptio ad normam juris fiat ac statutorum. Porro inscriptio in albo associationis omnino necessaria est, etiam ad validitatem, si associatio in personam moralem fuerit erecta (c. 694).

Nemo qui legitime adscriptus fuit associationi, ab illa potest dimitti, nisi propter causam justam ad normam statutorum (c. 696). Attamen qui adhaeret sectae damnatae aut fit censuratus notorius vel publicus peccator, expungendus est, praemissa monitione, servatis propriis statutis et salvo recursu ad Ordinarium.

¹ Insinuat Bargilliat (Droits et devoirs des curés, n. 388), casu tantum « necessitatis » etiam licentiam Ordinarii accedere debere, non vero eo casu ubi statuta ipsa permittunt colligere eleemosynas. Vide quoque Blat, II, p. 666; Leitner, II, p. 99.

Quamvis autem nihil expresse in statutis caveatur, etiam Ordinarius loc<sup>1</sup> et Superior religiosus quoad associationes ex apostolico indulto a religiosis erectas, *possunt* socios dimittere. Contra decretum Ordinarii datur *recursus* ad instantiam superiorem <sup>1</sup>.

IV) De nominatione moderatoris et cappellani. — Nisi obstet privilegium apostolicum, nominatio moderatoris et cappellani (directeur et chapelain) pertinet ad loci Ordinarium, excipe pro associationibus erectis a religiosis in propriis ecclesiis, quando nec moderator nec cappellanus e clero saeculari eliguntur (c. 698, § 1). Idem potest esse moderator et cappellanus; durante autem munere, possunt benedicere associationis habitum seu insignia, scapularia, etc., eaque adscribendis imponere. Ex justa causa revocari queunt secundum normas communes (c. 698, § 3). Ipsae deinde associationes, juxta statuta et jus commune, comitia valent celebrare, normas peculiares pro sodalibus statuere, eligere administratores bonorum, officiales et ministros; excipiuntur comitiae confraternitatum, ubi ad Ordinarium pertinet praeesse, electosque officiales et ministros confirmare (c. 715, § 1).

Ob graves causas et salvo semper recursus jure ad S. Sedem, valet loci Ordinarius supprimere omnem associationem a se erectam vel ex apostolico indulto a religiosis de consensu Ordinarii loci institutam (c. 699, § 1). Aliae associationes nequeunt ab Ordinario loci supprimi.

#### CAPUT II

## De fidelium associationibus in specie.

211. — Associationum multiplex est species in Ecclesia; maxime vero triplex a Codice distinguitur, scilicet: a) tertii Ordines saeculares ad promovendam perfectiorem vitam christianam; b) piae uniones, quae ad exercitium alicujus operis pietatis aut caritatis erectae sunt, et sodalitia vocantur, si ad modum organici corporis sint constitutae; c) confraternitates, que sunt sodalitia in incrementum quoque publici cultus erecta (c. 707). Praeterea speciales adhuc dantur harum associationum tituli, quibus solent designari; sic v. gr. passim occurrunt: Archiconfraternitates, Archisodalitia, uniones primariae et alia id genus. Quapropter in

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Confer de his instantiis canonem 1594. — Vide quoque quae exponit circa hanc quaestionem cl. Leitner, II, p. 101.

ipso Codice adamussim *ordo praecedentiae* harum associationum est praefixus (c. 701), nempe veniunt: 1) Tertii Ordines; 2) Archiconfraternitates; 3) Confraternitates; 4) Piae Uniones primariae; 5) aliae piae uniones.

Jus illud praecedentiae viget, cum associationes collegialiter incedunt sub proprio vexillo et cum suis insignibus. In processione vero SS. Sacramenti confraternitas hujus mysterii divini praecedit omnibus archiconfraternitatibus (c. 701, § 2).

De variis associationibus peculiari quadam ratione agit Codex, et quidem hoc ordine practico: a) De tertiis Ordinibus; b) de confraternitatibus et piis unionibus; c) de archiconfraternitatibus et primariis unionibus. De singulis breviter eodem dicemus ordine.

212. — I) De tertiis Ordinibus saecularibus. — Aliqui Tertiarii vere sunt religiosi vel saltem ad Societates pias pertinent, quae more religiosorum vitam agunt. De his actum est in tractatu: de religiosis; restat ut eo loco sermonem habeamus de Tertiariis saecularibus.

Definitio autem eorum ita a Codice proponitur (c. 702, § 1): « Tertiarii saeculares sunt qui in saeculo, sub moderatione alicujus Ordinis <sup>1</sup>, secundum ejusdem spiritum, ad christianam perfectionem contendere nituntur, modo saeculari vitae consentaneo, secundum regulas ab Apost. Sede pro ipsis approbatas. » Porro jam nulla Religio posthac sibi adjungere poterit tertium Ordinem; remanent tamen privilegia Ordinibus in hac re concessa. Superiores religiosi, licet possint adscribere tertio Ordini personas particulares, nequeunt tertiariorum sodalitatem proprie dictam <sup>2</sup> valide erigere sine consensu Ordinarii loci; sodalitatibus deinde a se erectis non possunt, sine speciali ejusdem Ordinarii licentia, concedere usum particularium vestium in publicis sacris functionibus deferendarum (c. 703).

Tertiarii possunt sed non tenentur collegialiter interesse publicis processionibus, funeribus aliisque ecclesiasticis functionibus; si intersint, cum suis insignibus sub cruce propria incedant necesse erit (c. 706).

213. — II) De confraternitatibus et piis unionibus. — Confraternitates (confréries), quae in incrementum quoque publici cultus eriguntur, nonnisi per formale erectionis decretum quo personametiam juridicam efficiant, possunt constitui. Piae uniones (pieuses

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> V. gr. sub moderatione PP. Franciscanorum vel FF. Praedicatorum. Cf. Prümmer, q. 270 et Vermeersch-Creusen, I, n. 700. — <sup>2</sup> « Si tertius saecularis Ordo in plures associationes dividatur, harum quaelibet legitime constituta dicitur sodalitas tertiariorum. • (c. 702, § 2).

unions) vel formaliter queunt erigi vel tantummodo approbari ab Ordinario; in ultimo casu, licet juridicam non efficiant personam (c. 100, § 1), capaces tamen sunt obtinendi gratias spirituales ac praesertim indulgentias (c. 708).

Quoad erectionem jubetur ut tum confraternitates tum piae uniones in solis ecclesiis vel oratoriis publicis vel saltem semipublicis instituantur. Aliae quam associationes mulierum nequeunt erigi in ecclesiis vel oratoriis religiosarum, nisi sint piae uniones quae tantummodo precationibus incumbant et gratiarum spiritualium communicatione gaudeant (c. 712, § 3). Confraternitatibus mulieres adscribi solum possunt ad lucrandas indulgentias et gratias spirituales confratribus concessas (c. 709, § 2).

Quoad officia et jura « confratrum », notandum est, eos operam praestare posse sacris functionibus, quando confraternitatis deferunt habitum seu insignia, non vero aliter (c. 709, § 1). Confraternitas autem proprium habitum vel insignia, sine licentia Ordinarii loci, neque dimittere neque immutare valebit (c. 714). Tum confraternitates tum piae uniones, in propriis ecclesiis erectae, independenter a parocho exercere poterunt, servatis servandis, omnes functiones non paroeciales, dummodo ministerio paroeciali in paroeciali ecclesia non noceant ; idque locum etiam habet, quando paroecia ipsa erecta est in alicujus confraternitatis ecclesia (c. 716, § 1 et 2). Si in ecclesiis non suis erectae fuerint, proprias functiones ecclesiasticas in sacello tantum vel altari, in quo sunt erectae, peragere possunt juxta propria statuta, ita tamen ut ministerio parochi non noceant (c. 717, § 1).

Tenentur autem confraternitates processionibus consuetis vel specialiter praescriptis collegialiter interesse cum propriis insignibus et sub proprio vexillo, nisi Ordinarius aliud praescripserit (c. 718).

Quoad comitia seu congressus confraternitatum, quamvis in regularium ecclesiis et oratoriis ipsa celebrentur, jus praesidendi per se vel per delegatum pertinet ad loci Ordinarium, quin is ferre possit suffragium <sup>1</sup>. Deinde ipsius quoque Ordinarii est, ut jam supra innuimus (n. 210), dignos et idoneos officiales et ministros electos confirmare, indignos vel non idoneos respuere aut removere, statuta aliasve ordinationes (nisi sint approbatae a S. Sede) corrigere et approbare. De comitiorum extraordinariorum celebratione confraternitas Ordinarium loci ejusve delegatum tempestive praemoneat; secus Ordinario <sup>\*</sup> jus est comitia impediendi vel eorum decreta penitus infirmandi (c. 715).

¹ Vide pro uberiorí explicatione Prümmer, q. 273 ; Leitner, II, p. 99 et 107 ; Vermeersch-Creusen, I, n. 708.

214. — III) De archiconfraternitatibus et primariis unionibus. — Ad definitionem quod spectat, perspicimus ex c. 720, « archiconfraternitates seu archisodelitia » (archiconfréries) esse sodalitia quae jure pollent alias ejusdem speciei associationes sibi aggregandi; « primarias autem uniones-» (associations mères) esse pias uniones quae jus habent alias associationes canonice erectas sibi aggregandi ex apostolico indulto.

Porro speciales illi tituli, qui nonnisi per *indultum apostolicum* conceduntur, id tantum procurant (quando non unice propter honorem tribuuntur), ut aggregari possint aliae confraternitates vel piae uniones, quae sint *ejusdem* tituli ac finis <sup>1</sup>.

Aggregatio nullum jus tribuit associationi aggreganti supra aggregatam, sed id efficit, ut communicentur omnes indulgentiae, privilegia et aliae gratiae spirituales communicabiles quae associationi aggreganti directe et nominatim a Sede Apostolica concessae fuerint vel in posterum concedantur, nisi aliud in indulto apostolico caveatur (c. 722).

### Ad validitatem aggregationis haec requiruntur:

- a) Ut associatio canonice erecta jam fuerit nec alii aggregata.
- b) Ut de consensu Ordinarii loci fiat, in scriptis dato et una cum ejus litteris testimonialibus.
- c) Ut omnes gratiae communicatae enumerentur in elencho ab Ordinario loci recognito ac societati aggregatae tradendo.
- d) Ut aggregatio fiat formula in statutis praescripta et in perpetuum.
  - e) Ut concessio sit gratuita, exceptis necessariis expensis.

¹ « Nisi indultum apostolicum aliud ferat », ait Codex (c. 721, § 2). Exempla traduntur a Vermeersch-Creusen (I, n. 713). Privilegium possidet Archiconfraternitas in subsidium animarum purgatorii, quae Romae habetur (S. Mariae in Monterone, apud Redemptoristas).

# LIBER III

#### DE REBUS

#### Introductio et divisio Libri.

215. — Res de quibus in hoc libro agitur, illae sunt quae pertinent ad Ecclesiam ratione tum *institutionis* ejus tum etiam *finis*; seu, ut ipse Codex ait (c. 726), res « quae totídem media sunt ad Ecclesiae finem consequendum ». Ex his quaedam spirituales dicuntur, ut sacramenta, sacramentalia; aliae vero temporales, v. gr. bona Ecclesiae; aliae demum mixtae, utputa beneficia, calix consecratus et alia id genus.

Ordine vero gradationis descendentis disponitur hic liber tertius, quemadmodum jam notaverat Vermeersch-Creusen (II, n. 3). Occurrit enim primum sermo de mediis sanctificationis praestantissimis in Ecclesia, quibus scilicet gratiae spirituales ex divina conferuntur ordinatione: de sacramentis. His adjunguntur ea quae magis intimam habent connexionem cum primariis illis sanctificationis mediis; nempe: de sacramentalibus, deinde de locis sacris ubi conficiuntur sacramenta, de temporibus sacris, de cultu divino, de magisterio ecclesiastico. Postea tractat legislator de rebus mixtis: de beneficiis ecclesiasticis. Tandem instituitur, ultimo quidem loco, sermo de Ecclesiae bonis temporalibus. Haec autem est tota partitio Libri III.

Non semel aliis in tractatibus jam egimus de sacramentis, idque satis pro fine intento; v. gr. in capite: de ordinandis clericis, aut in articulo: de juribus ac officiis parochorum et sic porro. Jamvero notum est, praesertim a dogmaticis et moralistis fusius ea tradi, quae circa naturam ac disciplinam sacramentorum supersunt dicenda. De sacramentalibus et nonnullis aliis tractatibus idem prorsus est asserendum. His igitur praetermissis vel potius ad dogmaticam moralemve scientiam remissis <sup>1</sup>, disserendum nobis in praesenti remanet: a) De locis sacris. — b) De seminariis. — c) De

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> S. Thomas, 3, q. 60 sqq.; S. Alphonsus, VI; Billot, de Ecclesiae sacramentis, I et II; J. Hermann, Instit. theol. dogm., II, tr. 8 sqq.; Marc-Gestermann, II, n. 1389 sqq.; Aertnys-Damen, II, VI; Génicot-Salsmans, II, n. 106 sqq.; Prümmer, Manuale theol. mor., III, n. 1 sqq.; Noldin, vol. III, etc. — Consule quoque Leitner, IV, Sakramente; Vermeersch-Creusen, II, n. 14 sqq.; Blat, Commentarium, L. III, etc.

censura ac prohibitione librorum. — d) De beneficiis ecclesiasticis. — e) De bonis Ecclesiae temporalibus. De his singulis breviter agemus, ordine proposito.

#### CAPUT I

## De locis sacris.

Scriptores: Thomassin, Ancienne et Nouvelle Discipline de l'Église, P. I, l. 2, ch. 92 sqq.; Ferraris, prompta biblioth., III, vox: ecclesia, a. 3; Grandclaude, Jus can. II, p. 496 sqq.; Gasparri, de sanctiss. Eucharistia, I, c. 3, n. 121 sqq.; Wernz, III, n. 426 sqq.; Huguenin-Marc, n. 694 sqq.; Bargilliat, II, n. 1396 sqq.; Droits et devoirs des curés, n. 453 sqq.; Brabandère, II, n. 696 sqq.; Aichner-Friedle, § 203 sq.; Heiner, II, p. 412 sqq.; Sägmüller, III, § 165; Vermeersch-Creusen, II, n. 470 sqq.; Prümmer, q. 353 sqq.; Laurentius. § 167; Perathoner, das kirchliche Sachenrecht, p. 99 sqq.; Haring, § 164; F. Claeys Bouuaert, n. 292 sqq.; J. Wuest collectio rerum liturgicarum ed. 4 n. 10 sqq.; Pöschl p. 204 sqq. etc. Peculari ratione de ecclesiis disseruit van de Burgt; Van Gameren, de oratoriis; Many, de locis sacris.

216. — Ordo dicendi hic erit: praemissis notionibus generalibus, sermo habebitur de ecclesiis, de oratoriis, de altaribus ac demum de sepultura et coemeteriis. Inde quadruplex fit articulus.

Definiuntur loca sacra: ea quae divino cultui fideliumve sepulturae deputantur consecratione vel benedictione a liturgicis libris praescripta (c. 1154). Porro consecratio alicujus loci, quanquam ad regulares pertinentis, spectat ad Ordinarium illius loci, dummodo hic charactere episcopali sit insignitus. Si careat charactere episcopali, potest licentiam consecrationes peragendi dare cuilibet ejusdem ritus episcopo (c. 1155). Jus autem benedicendi locum sacrum spectat etiam ad Ordinarium territorii, si agatur vel de clero saeculari vel de Religione non exempta aut laicali cui sacer locus addicitur; pertinet ad Superiorem majorem, si agatur de Religione clericali exempta. Uterque vero potest ad hoc alium sacerdotem delegare, et absque consensu Ordinarii nemini unquam licebit consecrare vel benedicere locum sacrum, non obstante quolibet privilegio (c. 1157).

A jurisdictione civilis potestatis exempta sunt loca sacra, in eisque legitima Ecclesiae auctoritas jurisdictionem suam libere exercet (c. 1160). Ita v. gr. jus asyli competit ecclesiis ad normam c. 1179, ut suo loco dicemus.

## ARTICULUS I.

#### De ecclesiis.

217. — Juxte ordinem Codicis, praemissis notionibus praesertim historicis, disseremus de aedificatione, consecratione et benedic-

tione ecclesiarum, deinde de earum exsecratione, violatione ac reconciliatione, tandem de juribus quae ipsis competunt. Inde quatuor sectiones.

I) Notiones praeviae et historicae. — In genere, ecclesia significat indistincte coetum hominum, si solam vim vocis inspiciamus. Recte tamen notat Wernz (III, n. 427), ecclesiam (chiesa) ex usu populorum latinorum hoc loco non designare fidelium coetum « ἐκκλησία», sed templum manufactum, ad quod christiani convocantur ad cultum divinum exercendum et ad recipienda sacramenta (ἐχκλησικοτήριον). Populi germanico-slavici vocabulo utuntur alio ad rem eamdem designandam, nempe lingua anglica : church ; flandrica: Kerck; germanica: Kirche; slavica: cerkiew; quod vocabulum ab hoc alio perspicitur derivare graecorum: κυριακόν, dominicum, vel, ut alii volunt, a voce celtica: cyrch aut cylch (locus sacer?). Illud autem nomen, teste cl. Gasparri (I, n. 122), deductum est ad significandam materialem illam aedem quae christiano inservit cultui, sive quia conventus christianorum celebrantur in ipsa, sive quia fidelibus videbatur esse figura et symbolum verae Ecclesiae.

In Ecclesiae incunabulis pars aliqua domus privatae praestantioris pro actibus cultus et speciatim pro Missae celebratione reservabatur sub titulo « oratorii ». Oratorium ergo vera erat ecclesia 1; atvero etiam primis christianitatis saeculis, non deerant publicae separataeque aedes cultui divino speciali titulo destinatae, ut asserunt auctores (Devoti, Orsi, Gasparri, etc.). Sedatis persecutionum tempestatibus, ubique restituae fuerunt ecclesiae, novaeque exstructae, aut etiam paganorum templa in aedes sacras christianorum conversa fuere.

Variis nominibus designatae sunt ecclesiae, nempe vel oratorium, vel dominicum, vel basilica, vel martyrium, prophetaeum, apostoleum, vel tandem templum aut titulus dicebantur. Hodie vero maxime occurrunt denominationes « basilicarum, ecclesiarum cathedralium, collegiatarum, parochialium, succursalium, regularium, abbatialium » et sic porro 2. Sensus horum nominum plerumque satis pervius est. Notare tamen oportet, basilicas esse ecclesias magis insignes, vel ob antiquitatem vel ob magnitudinem ac celebritatem; nullam vero ecclesiam titulo basilicae posse decorari, nisi ex apostolica concessione aut immemorabili consuetudine (c. 1180). Porro dantur basilicae majores et minores. Basilicae majores plerumque enumerantur 4 tantum, quae sunt ecclesiae patriarchales Romae, nempe: Lateranensis, mater et caput omnium

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Scribit Msgr. Duchesne (origines du culte chrétien, X): « Les églises primitives n'ont été d'abord que des maisons ordinaires, spécialement affectées au culte chrétien ou plutôt à l'ensemble des services de la communauté chrétienne. Les maisons antiques se prêtaient fort bien à cet usage. Elles comprenaient généralement une entrée sur la voie publique une cour entourée de portiques (atrium) ; en arrière une autre cour ou une grande salle fermée, une salle de bains, des pièces d'habitation... C'était ce qu'il fallait pour installer les diverses catégories de personnes dont se composaient les réunions chrétiennes, etc. » — ° Cf. Wernz, III, n. 428 ; Vermeersch-Creusen, II, n. 476 ; Prümmer, q. 356.

ecclesiarum, cathedralis ecclesia S. Pontificis; *Vaticana* seu S. Petri; *S. Pauli* in via Ostiensi; *Liberiana* seu S. Mariae Majoris. His saepe additur basilica S. Laurentii extra muros, ut habetur ex notissimo disticho:

« Paulus, Virgo, Petrus, Laurentius atque Joannes, Hi patriarchatus nomen in Urbe tenent. »

Basilicae *minores* sunt illustres quaedam ecclesiae, quae titulo illo honorifico et peculiaribus privilegiis insignitae fuerunt a Romano Pontifice; v. gr. basilica Lauretana (Loreto), vel Montmartre, Lourdes et plures aliae <sup>1</sup>.

Jure hodierno definitur ecclesia (c. 1161): Aedes sacra divino cultui dedicata eum potissimum in finem ut omnibus Christifidelibus usui sit ad divinum cultum publice exercendum. Itaque prima intentione non propter peculiarem alium finem conduntur ecclesiae nisi ratione publici cultus ab omnibus fidelibus exercendi; et in hoc discernuntur ab oratoriis et capellis, ut mox dicemus. Sensu vulgari, ecclesiae solent juxta solam amplitudinem accipi quatenus majores sunt aedes, dum oratoria et cappellae dicuntur esse aedes minores <sup>2</sup>. Hic autem in sensu stricte juridico adhibemus nomen ecclesiae.

218. — II) De aedificandis, consecrandis vel benedicendis ecclesiis. — Aedificationem ecclesiae quod attinet, generale hoc viget principium: «Nulla ecclesia aedificetur sine expresso Ordinarii loci consensu scriptis dato » (c. 1162, § 1). Est conditio liceitatis, non autem validitatis, ut fiat in scriptis et detur consensus expressus. Licentia Vicarii Generalis inefficax est, si ipse agat sine mandato speciali. Religiosi omnes aliqua saltem ratione huic quoque legi obnoxii sunt. Licet enim consensum constituendae novae domus in determinata quadam dioecesi et civitate ab episcopo retulerint, antequam tamen ecclesiam aut oratorium publicum aedificent in certo ac determinato loco, v. gr. cum aditu versus talem vel talem viam, licentiam Ordinarii loci debent obtinere (id. § 4). Id non impedit quominus generalis consensus jam ipso facto religiosis clericalibus conferat jus habendi oratorium publicum domui adnexum (c. 497, § 2); aliud enim est permissionem tribuere ad erigendam domum in dioecesi vel civitate in genere, aliud tribuere facultatem aedificandi ecclesiam aut oratorium publicum juxta situm determinatum. Ordinarius, antequam consensum praebeat, audire debet vicinarum ecclesiarum rectores « quorum intersit », ne ecclesiae jam constitutae detrimentum capiant; praeterea spes

¹ Anno 1909, Pius X ecclesiam Assisiensem S. Mariae Angelorum (Portiuncula) declaravit esse a basilicam patriarchalem et capellam papalem » (A. A. S.,I, p. 394 sqq.). 
² Vide Vermeersch-Creusen, l. c., n. 475.

fundata adsit oportet sufficientium mediorum sive ad aedificandam ecclesiam eamque conservandam, sive ad sustentandos ministros et expensa cultus sufferenda (c. 1162, § 2 et 3).

Consecratio ecclesiae nonnunquam requiritur, saepe commendatur, aliquando etiam prohibetur. Jamvero speciali juris dispositione requiritur ut dedicentur omnes ecclesiae cathedrales solemni consecratione (c. 1165, § 3). Consecratio haec solemnis vocatur etiam « ecclesiae dedicatio » in sensu stricto et fit modo irrevocabili. Convenit ut hac ratione consecrentur tum ecclesiae collegiales, tum conventuales, tum parochiales. Aliae ecclesiae saltem sunt benedicendae ea benedictione quae praescribitur pro ecclesia et oratorio publico, quamque vocant « dedicationem » in sensu lato. Nequeunt autem consecrari ecclesiae ex ligno vel ferro aliove metallo 1; possunt tamen ac debent benedici (c. 1165,, § 4). Una simul cum ecclesia debet saltem altare majus consecrari aut altare secundarium, si majus sit jam consecratum; sed etiam sine consecratione ecclesiae potest aliquod altare consecrari (id. § 5).

Ritus consecrationis decenter fit diebus tantum dominicis aliisve festis de praecepto, licet quovis die peragi possit; jejunium vero imponitur per eum diem qui consecrationem praecedit tam episcopo consecranti quam petentibus ecclesiam sibi consecrari, v. gr. rectori ecclesiae vel Superiori provinciali aut locali. Essentialiter consistit consecrationis ritus in unctionibus 12 crucium super ecclesiae parietibus cum sacro chrismate, dum proferuntur haec sacrae liturgiae verba: Sanctificetur et consecretur hoc templum in nomine Patris, et Filii, et Spiritus Sancti, etc. Hae cruces remanere debent in perpetuum, testimoniumque praebent peractae consecrationis. Festum deinde consecrationis, non benedictionis ecclesiae celebrabitur quotannis juxta leges liturgicas.

Unaquaeque ecclesia sive sit consecrata sive tantum benedicta titulum suum habeat oportet, scilicet vel aliquod divinum Mysterium (SS. Nominis Jesu, SS. Cordis), vel aliquem Sanctum cujus assumitur nomen, v. gr. S. Joannis, vel aliquid ad Sanctos pertinens, quod celebrari aut recoli solet in Ecclesia, puta Assumptionem B. M. Virg. Quando autem est Persona Divina vel mysterium a quibus inscribitur ecclesia, habetur titulus simpliciter; quando est «Sanctus», vocatur etiam: Patronus titularis, qui non confundendus est cum «Patrono loci» <sup>2</sup>. Nequit assumi «Beatus» tanquam Patronus titularis Ecclesiae absque indulto pontificio. Peracta ecclesiae dedicatione (etiam benedictione), jam non amplius valet immutari titulus (c. 1168, § 1); festum vero tituli quotannis recolitur secundum leges liturgicas.

Convenit ut quaelibet ecclesia habeat campanas, quae debent aut consecrari aut saltem benedici juxta ritus s. Liturgiae (c. 1169,

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Ecclesia quae est ex cemento ferro religato, quod vocant: cementum àrmatum, non prohibetur consecrari, modo partes quae recipiunt 12 cruces et ambages januae principalioris sint ex lapide, ut declaravit S. Congregatio Rituum die 12 novembris 1909 (A. A. S., I, p. 797). — <sup>2</sup> De hac quaestione confer Wernz, III, n.\*439; C. Gasparri, I, n. 137 sqq.: Bargilliat, II, n. 1413. — Vide Ephemerides liturgicas, 1919, pag. 256 sqq. et pag. 382 sqq.: Coppin, Liturgiae compendium, n. 115 sqq.

§ 1 et 2). Ii autem omnes qui competentes dicuntur ad consecrandas et benedicendas ecclesias, competentes sunt ad consecrationem vel benedictionem campanarum, ut constat ex c. 1169, § 5 et c. 1155, 1156.

219. — III) De exsecratione, violatione et reconciliatione ecclesiarum. — Exsecratio est amissio consecrationis vel benedictionis, et tunc solummodo habetur quando: 1) tota destructa est ecclesia; aut 2) major pars parietum corruit; aut 3) legitime ab Ordinario loci redacta fuit ad usus profanos, servatis de jure servandis, ut mox dicemus (c. 1170). Itaque his tantum casibus nova consecratione aut benedictione indigebit ecclesia, non vero casu quo deleantur 12 cruces in muris depictae vel renoventur tecta opusve partium lignearum, modo pars nova simul sumpta non sit major veteri.

Violatio ecclesiae significat aliquod delictum seu impietatem qua jam non apta efficitur ecclesia ad decentem usum cultus divini, quamvis remaneat locus sacer. Per violationem non amittitur proprie nec consecratio nec benedictio, sed pollvitur tantum ecclesia; quare debet quidem ecclesia reconciliari, priusquam sacra ibidem celebrentur non autem de novo consecrari aut benedici. Porro taxative casus in Codice enumerantur, quibus violatur ecclesia, nec dantur alii. Hi sunt 4 numero : a) Delictum homicidii, cui aequiparatur suicidium, quia sic constans ferebat interpretatio hujus praescripti juris. — b) Injuriosa et gravis effusio sanguinis humani, ita ut ambo concurrant : injuria seu injustitia facti et copia sanguinis effusi 1. — c) Usus impius vel sordidus cui ecclesia addicta fuerit, utputa in stabulum si convertatur et alia id genus. --- d) Sepultura intidelis vel excommunicati post sententiam declaratoriam vel condemnatoriam. Jamvero infidelis ille est qui haptismo caret et qui forte tumulatur in aliqua ecclesia. Non est necesse ut excommunicatus sit vitandus, sufficit enim declaratio censurae vel condemnatio legitime facta a judice. Hodie raro sepeliuntur corpora mortuorum in ecclesiis. -- Hi actus debent esse certi, notorii, in ecclesia positi (c. 1172). Si violatio accidat tempore divinorum officiorum, cessandum erit statim; si ante missae canonem vel post communionem, dimittatur missa oportet; secus

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Itaque haec censet Vermeersch-Creusen (II, n. 489): « Si quis aliquo instrumento, v. g. globulo (sclopeti), vulnus grave (non lethale tamen) infligat sine notabili sanguinis effusione, locus non videtur violatus. »

sacerdos missam prosequatur usque ad communionem et recedat ab altari (c. 1173, § 2).

Violata ecclesia, non ideo coemeterium violatur, licet sit contiguum; viceversa, violato coemeterio, non censetur violata ecclesia; contra atque tradebant ante promulgationem novi juris quoad primum assertum (c. 1172, § 2).

Reconciliatio ecclesiae benedictae fieri potest, ut ait Codex (c. 1176), a rectore ipsius vel a quolibet sacerdote de consensu saltem praesumpto rectoris, adhibita etiam aqua lustrali communi. Ecclesiam consecratam valide reconciliant loci Ordinarius tantum vel Superior major vel sacerdos ab ipsis delegatus, juxta normam statutam pro benedictione loci sacri (c. 1156).

In casu tamen gravis et urgentis necessitatis, si Ordinarius adiri nequeat, rectori ecclesiae fas est eam reconciliare, certiore facto postea Ordinario (c. 1476, § 3). Eo casu, ipse rector potest secundum leges liturgicas aquam benedicere, quae debet pro reconciliandis ecclesiis consecratis peculiaris adhiberi (c. 1477).

220. — IV) De juribus quae ecclesiis competunt. — Haec jura se referunt praesertim ad celebrationem functionum sacrarum, ad sanctitatem loci, ad jus asyli et ad temporalem ecclesiae administrationem. Porro in ecclesia legitime dedicata omnes ritus ecclesiastici perfici possunt, salvis juribus paroecialibus, privilegiis et legitimis consuetudinibus. Ordinarius tamen potest justa de causa praefinire preesertim horas sacrorum rituum, si excipiantur celesiae quae ad Religionem exemptam pertinent (c. 1171).

Arceatur vero *ab ecclesiis* quidquid a sanctitate loci absonum est; praesertim *negotiationes* in ipsis prohibenturet *nundinae*, quanquam ad finem pium habitae, ac summopere in iisdem illa munditia est servanda quae domum Dei decet (c. 1178).

Jure asyli gaudet ecclesia, ita ut malefactores seu rei qui ad eam confugerint, inde non sint extrahendi (nisi necessitas urgeat) sine assensu Ordinarii, vel saltem rectoris ecclesiae. Porro haec immunitas quae in aequitate aliqua naturali fundatur, olim valde utilis erat, atque jure tum canonico tum civili firmata. Nunc autem minus agnoscitur ejus utilitas, quare temperate proponitur in novo Codice (c. 1179).

Administratio temporalis bonorum ecclesiae pertinet ad ipsum rectorem ecclesiae; si autem sit cathedralis, ad episcopum cum capitulo; si collegialis, ad ipsum capitulum (c. 1182, § 1). Idem dicendum est de oblationibus, quae fiunt in commodum paroeciae vel missionis (id. § 2). De acceptis pecuniis rector ecclesiae vel missionarius tenetur quotannis reddere rationem loci Ordinario

juxta sacros canones (id. § 3 et c. 1525). Secundum legitimas consuetudines etiam consilium fabricae (le conseil de fabrique) curare debebit rectam bonorum ecclesiae administrationem, sub praesidio semper parochi; nullatenus tamen sese ingerere potest in ea quae ad spirituale munus pertinent (c. 1184), ut postea dicemus.

Onus reficiendi ecclesias incumbit hoc ordine: a) si agatur de cathedrali, primum bonis fabricae, deinde episcopo et canonicis, demum dioecesanis ipsis. — b) Si agatur de ecclesia paroeciali: primum bonis fabricae, deinde patrono beneficii, postea iis qui fructus aliquos ex ecclesia provenientes percipiunt secundum taxam ab Ordinario statuendam, tandem paroecianis ipsis, quos tamen Ordinarius magis hortetur quam cogat. — c) Si agatur de alia ecclesia, eaedem normae servandae erunt cum debita sane proportione (c. 1186). Reduci potest aliqua ecclesia ad usum profanum non sordidum ab Ordinario loci tunc solummodo, quando nullo modo ad cultum adhiberi valet omnesque aditus interclusi sunt ad eam reficiendam. Onera autem cum reditibus titulusque paroeciae, si de ecclesia parochiali agatur, in aliam ecclesiam ab eodem Ordinario transferantur (c. 1187).

Jus est *omnibus* qui non specialiter prohibentur, ingrediendi ecclesias ; ingressusque in eas ad sacros ritus debet esse omnino *gratuitus*, reprobata qualibet contraria consuetudine <sup>1</sup>.

### ARTICULUS II.

#### De oratoriis.

221. — De origine oratoriorum et quomodo differant ab ecclesiis proprie dictis jam egimus in articulo praecedenti (n. 217). Quid sit oratorium in genere clarissime exponit Codex (c. 1188, § 1), dicens oratorium esse locum divino cultui destinatum, non tamen eo potissimum fine (in quo differt ab ecclesia) ut universo fidelium populo usui sit ad religionem publice colendam. Oratorium igitur, quamvis sit deputatum divino cultui, non tamen prima intentione destinatur universi fidelium populi usui ad cultum publicum exercendum.

Triplex datur *oratoriorum species*, de qua juxta ordinem Codicis nobis remanet tractandum. Itaque tradimus primum definitiones, deinde indicabimus regimen ac disciplinam canonicam uniuscujusque speciei. Inde *duplex* sectio.

I) Notiones de unaquaque specie oratorii. — *Triplex* distinguitur oratorium: publicum, semi-publicum et privatum seu domesticum. *Oratorium est publicum*, si praecipue erectum sit in commodum

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Cf. can. 1181; attamen affirmat Bargilliat (Droits et devoirs des curés, n. 458): « Néanmoins cette règle n'empêche pas qu'il soit permis d'exiger une certaine rétribution pour l'usage des bancs et des chaises dont les fidèles désireraient se servir ».

alicujus collegii aut etiam privatorum, ita tamen ut omnibus fidelibus, tempore saltem divinorum officiorum, jus sit legitime comprobatum illud adeundi. Dominus ergo oratorii seu persona moralis ad quam pertinet, nequit fidelibus accessum ad tale oratorium jure impedire; juxta traditam enim definitionem jus est fidelibus omnibus legitime comprobatum adeundi oratorium publicum <sup>1</sup>. Non requiritur janua publicae viae adjacens.

Oratorium est semi-publicum, si in commodum alicujus communitatis vel coetus fidelium eo convenientium erectum sit, neque liberum cuique sit illud adire. Itaque potest episcopus prohibere quominus extranei diebus festis et dominicis introducantur in oratorium semi-publicum ad satisfaciendum praecepto missae; asserunt tamen moralistae <sup>2</sup>, hos fideles, si negligatur prohibitio episcopalis, nihilominus satisfacere ecclesiastico praecepto. Hujusmodi oratoria sunt: cappellae communitatum religiosarum, seminarii, collegii, hospitii, nosocomii, carcerum, arcium vel praesidiorum militum, navium si locum inibi habeant fixum etc.

Item videntur oratoria illa minora quae, praeter oratorium semi-publicum principale, possunt ex necessitate aut magna utilitate ab Ordinariis erigi in collegiis aut convictibus, etc. (c. 1492, § 4), naturam participare oratoriorum semi-publicorum; quare cum Vermeersch-Creusen (II, n. 501) ea dicemus oratoria semi-publica in latiore aliquo sensu 3. Non autem sunt oratoria semi-publica aediculae illae seu cappellae in coemeterio pro sepultura erectae (c. 1490), quamvis privilegium habere possint ut etiam habitualiter ibidem plures celebrentur missae (c. 1494); nec oratoria Cardinalium et episcoporum, licet omnibus fruantur juribus et privilegiis quibus oratoria semi-publica gaudent (c. 1489).

Oratorium est privatum seu domesticum, si in privatis aedibus in commodum alicujus tantum familiae vel personae privatae erectum sit (c. 1188, § 2, n. 3).

Praefatae notiones concordant cum celebri declaratione S. Rit. Congreg. quae data fuit circa quaestionem hanc valde disputatam (die 23 jan. 1899).

II) De regimine horum oratoriorum. — Quoad oratoria publica perspicue omnino statuit Codex (c. 1191), ea regi jure eodem quo reguntur ecclesiae. Itaque in publicis oratoriis omnes sacrae func-

¹ Istud argumentum evolvit praesertim Card. Gasparri (de s. Euchar., I, n. 190 sqq.). Cf. etiam Marc-Gestermann (I, n. 678) et restrictionem appositam a Vermeersch-Creusen (II, n. 498). – ² Vide Ami du Clergé, année 1914, p. 282; Marc-Gestermann, I, n. 677, nota 2. Jam Van Gameren olim hanc enuntiaverat sententiam. Notat tamen Vermeersch-Creusen (II, n. 499): « Quod, v. g. in oratoriis semi-publicis satisfiat praecepto audiendi missam die dominica, noc est privilegium, cum per se requiratur ecclesia seu oratorium publicum. » — ³In c. 1192, § 4 non quidem nominantur domus religiosae. Sed. teste Vermeersch-Creusen (n. 501), videtur Ordinarius in domibus religiosis eamdem pluralitatem facilius permittere posse.

tiones celebrari possunt, salvo contrario rubricarum praescripto, et dummodo auctoritate Ordinarii ad publicum Dei cultum perpetuo per benedictionem vel consecrationem dedicata fuerint. Obstant v. gr. rubricae quominus in sacello ubi SS. Eucharistia non perpetuo asservatur (en exemplum allatum a Vermeersch-Creusen, n. 500), fiant solemnes functiones Hebdomadae Sanctae.

Quoad oratoria semi-publica notare praesertim juvat, ipsa non posse erigi sine licentia Ordinarii, id est episcopi, vicarii capitularis, vicarii generalis, etc., pro saecularibus et religiosis non exemptis, Superioris provincialis pro exemptis. Porro Ordinarius, antequam oratorii erectionem permittat, debet per se vel per alium inspicere, an decenter instructum sit oratorium. Data autem licentia, jam nequit oratorium ad usus profanos converti sine ejusdem Ordinarii auctoritate (c. 1192, § 3).

Generatim oratoria semi-publica neque consecrantur neque solemniter benedicuntur, etsi id liceat; casu quo consecrentur aut solemniter benedicantur, etiam suum « Titulum » habeant oportet, cujus festum celebrabitur quotannis juxta leges liturgicas <sup>1</sup>. In oratoriis semi-publicis, legitime erectis, omnia divina officia functionesve ecclesiasticae celebrari possunt, nisi obstent rubricae aut Ordinarius aliqua exceperit (c. 1193).

Oratoria privata seu domestica nec consecrari nec solemniter queunt benedici; attamen, quamvis ipsa (et etiam oratoria semipublica) communi tantum locorum domorumve benedictione aut nulla benedictione donentur, divino cultui debent esse reservata et ab omnibus domesticis usibus libera (c. 1196). In iis celebrari potest, ex indulto pontificio, nisi aliud in eodem indulto expresse caveatur, unica missa, eaque lecta, singulis diebus, exceptis festis solemnioribus, postquam Ordinarius oratorium visitaverit et probayerit; sed aliae functiones ecclesiasticae ibidem non sunt peragendae. Valebit autem Ordinarius etiam solemnioribus festis permittere per modum actus missae celebrationem, dummodo justae adsint causae diversae ab eis ob quas indultum concessum fuit; imo in quolibet oratorio domestico, licet desit indultum poncificium pro celebratione missae, potest Ordinarius, inviso oratorio et recognito, permittere ut una celebretur missa, per modum actus, in casu aliquo extraordinario, justa et rationabili de causa (c. 1194).

Legi de audiendo Sacro, die dominica et festo de praecepto, fideles non satisfaciunt in oratoriis privatis, nisi hoc privilegium a Sede Apostolica concessum fuerit; attamen excipiuntur indultarii (qui designantur in rescripto),

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Cf. J. Wuest, n. 726 et 730.

sacerdos celebrans, et etiam propter benignam legis interpretationem ministrans <sup>1</sup>. Potest autem omnibus assistentibus distribui sacra communio ; at nequit celebrari missa, nisi praesente indultario <sup>2</sup>.

### ARTICULUS III.

#### De altaribus.

222. — De altaribus praesertim agere solent liturgistae <sup>3</sup>; itaque sensu liturgico definit Codex varias altarium species (c. 1197). Breviter dicemus: a) de notione ac divisione; b) de consecratione et exsecratione altarium.

Notare autem volumus cum Card. Gasparri (I, n. 287), in ecclesiis Graecis unicum semper fuisse altare et adhuc hodie unicum esse. Extra lapidem consecratum etiam antimensiis utuntur Graeci, quae sunt lintea consecrata, reliquias continentia. Altare vero est quasi « alta ara », quia solet nonnihil a terra in altum exsurgere, ut commodior fiat actio sacrificandi et pro majori adstantium facilitate, ut patet.

I) Notiones ac divisio. — In genere, ut dicit C. Gasparri (n. 281), altare est locus super quem sacrificium Deo offertur. In ecclesia latina semper est lapis aliquis qui ordinetur ad sacrificandum et sit consecratus. Porro duo circa altare latinum sunt consideranda: primum mensa seu tabula lapidea super qua offertur missae sacrificium, et deinde basis quae conjungitur cum hac tabula. Inde duplex in sensu liturgico 4 habetur altare, immobile nempe seu fixum, et mobile seu portatile (c. 1197). Prius est ipsa mensa superior una cum stipitibus per modum unius cum eadem consecratis; alterum est vel sola petra, ut plurimum, parva, quae unice consecratur (quam vocant etiam aram portatilem seu petram sacram), vel eadem petra cum stipite qui tamen non fuit una cum eadem consecratus (id. § 1).

Ara sive fixa sive portatilis ex *uno lapide* integro, naturali et non friabili constet oportebit; sacra autem petra tam *ampla* habeatur, ut saltem hostiam et majorem partem calicis capiat (c. 1198, § 3).

# II) De consecratione et exsecratione altarium. — Quodeumque

¹ Canon 1249. — Scribit Vermeersch-Creusen (II, n. 502, nota 1): « Soli excluduntur audientes. Jam vero qui ministrat non mere audit missam, et est celebranti necessarius. • — ¹ Bargilliat (Droits, etc., n. 462): « La messe ne peut être dite qu'en présence de ceux qui ont été personnellement favorisés. Cependant, même en leur absence, le curé pourrait célébrer la messe pour porter le Saint-Viatique à un moribond (S. C. Rit., 27 aug. 1836). » — ² Cf. De Herdt. S. Liturg. praxis, I, n. 176 sqq.; Coppin, Liturg. Compend. n. 206 sqq.; J. Wuest, n. 39 sqq. — Vide quoque C. Gasparri, de s. Euchar., I n. 281 sqq.; Wernz, III, n. 461 sqq., etc. — ⁴ Sensu vulgari, altare fixum est illud quod nequit dimoveri a loco vel saltem nequit facile ab uno in alium transferri locum, quamvis forte mensa non una cum stipitibus fuerit per modum unius consecrata.

altare debet esse, secundum liturgicas leges, consecratum, si velit sacerdos super illud sacrificium missae celebrare ; in qualibet autem ecclesia consecrata saltem unum adesse debebit altare fixum, sensu liturgico. Pro validitate consecrationis, ut pluries declaratum fuit, requiritur ut in omni ara recludantur reliquiae sanctorum1; ita tamen ut in altari fixo sepulcrum, ut dicitur, reliquiarum seu confessio possit quoque esse in basi vel in medio summitatis stipitis<sup>2</sup>. Deinde etiam valida foret consecratio, si vel unius martyris reliquiae recondantur in sepulcro, ut constat ex declaratione S. Rit. Cong. (16 feb. 1906). Sine speciali indulto nequeunt altaria dedicari Beatis; sed quodlibet altare, saltem immobile, suum habere debet titulum. Altaris majoris titulus primarius idem sit oportet, quem habet ecclesia; nec altaris immobilis titulus, ne quidem de licentia Ordinarii, poterit unquam immutari (c. 1201, § 2 et 3).

Altare immobile exsecratur seu amittit consecrationem, si mensa quocumque modo a stipite separetur (c. 1200, § 1). Exsecratur deinde quodlibet altare : a) per fractionem enormem, v. gr. in loco . unctionis; b) per amotionem reliquiarum aut fractionem amotionemve operculi, excepto casu quo ipse episcopus vel ejus delegatus operculum amoveant ex causa rationabili.

Levis fractio operculi non inducit exsecrationem, et quilibet sacerdos potest rimulam cemento firmare. Fracto solo sigillo quo clauditur sepulcrum, non exsecratur altare; nec exsecratio ecclesiae secumfert exsecrationem altarium (c. 1200, § 4).

### ARTICULUS IV.

## De sepultura ecclesiastica.

223. — Sepultura ecclesiastica vox est generalis, quae plura etiam complectitur in specie, nempe: a) translationem cadaveris in ecclesiam; b) celebrationem exsequiarum super illud; c) depositionem ejus in loco legitime deputato fidelibus defunctis condendis (c. 1204). Codex autem praemittit principium universale de sepeliendis corporibus, ac rejicit damnatque perversum usum cremationis. « Si quis, ait (c. 1203, § 2), quovis modo mandaverit ut corpus suum cremetur, illicitum est hanc exsegui voluntatem ;

Juxta De Herdt (I, n. 178), reliquiae quae altari includuntur, martyrum esse debent. Atvero canon 1898, § 4, loquitur de reliquiis « Sanctorum ». — \* Ex Pontificali Romano. Cf. Bargilliat, II, n. 1436.

quae si adjecta fuerit contractui, testamento aut alii cuilibet actui, tanquam non adjecta habeatur.»

His itaque praemissis, tractat Codex: 1) de loco sepulturae; — 2) de funere seu ceremoniis sepulturae; — 3) de iis quibus sepultura deneganda erit. Inde triplex sectio.

## § 1. DE LOCO SEPULTURAE SEU COEMETERIIS.

224. — I) Notiones praeviae et historicae. — Coemeteria (κειμητήρια) sunt dormitoria, quia humati dicuntur usque ad resurrectionem dormire.

Olim non dabantur specialia coemeteria; sed secus viam publicam in monumentis vel in campis subterraneis, aut in fornicibus ac catacumbis fideles sepeliebantur. Saeculo vero quarto et sequentibus temporibus, paulatim mos est introductus inhumandi defunctos non tantum in ipsis oppidis, verum etiam in ecclesiis. Equidem inhumatio in ecclesia primum nonnullis per modum quasi privilegii solummodo ex benevolentia concedebatur, praesertim imperatoribus, episcopis, sacerdotibus et religiosis; deinde vero, saeculo circiter nono, fere omnibus fidelibus dabatur favor sepulturae in aliqua ecclesia. Summi Pontifices hunc usum aegre tulêre, ut apparet ex ipso textu Ritualis Romani, a Paulo V editi: « Ubi viget, ait, antiqua consuetudo sepeliendi mortuos in coemeterio, retineatur, et ubi fieri potest, restituatur » (tit. de exsequiis). Nunc autem severior inducta est a Codice disciplina, ut statim exponemus 1.

II) Disciplina hodierna coemeteriorum. — Jus est Ecclesiae possidendi coemeteria quae sint sibi propria (c. 1206, § 1). Jus illud independens omnino est a potestate civili ; sicubi tamen violetur nec spes sit ut violatio reparetur, curare oportebit Ordinariis locorum ut coemeteria, societatis civilis propria, benedicantur (si majore ex parte catholici in eis condi soleant), aut saltem ut in eis catholici spatium habeant, idque benedictum, sibi reservatum (id. § 2). Denique ubi ne hoc quidem potest obtineri, toties quoties benedicendi erunt singuli tumuli juxta ritus liturgicos (id. § 3).

Unaquaeque paroecia proprium sibi habeat coemeterium, nisi unum pluribus paroeciis commune ab Ordinario loci sit legitime constitutum (c. 1208, § 1). Religiosi exempti distinctum possidere sinuntur coemeterium, et etiam aliis personis moralibus ac familiis concedi potest ab Ordinario loci peculiare sepulcrum, ad instar coemeterii benedictum (id. 2 et 3). De licentia scripta Ordinarii loci vel Superioris valent fideles sibi suisque in coemeteriis exstruere sepulcra particularia, et cum eadem licentia ea quoque possunt alienare. Sepulcra autem sacerdotum et clericorum, ubi fieri potest,

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> De disciplina antiqua cf. Wernz, III, n. 466 sqq.; Bargilliat, II, n. 1451 sqq.; Prümmer, n. 371 (pag. 442 sq.); Dict. d'archéol., cimetière, III, pag. 1625 sqq., etc.

ab aliorum sepulcris sunt separanda ac decentiore loco ponenda (c. 1209). In *ecclesiis* non sunt sepeliendi nisi episcopi residentiales, Abbates vel Praelati nullius, Romani Pontifices, regales personae et Cardinales (c. 1205, § 2).

Nullum unquam cadaver perpetuae sepulturae ecclesiasticae traditum exhumare licet, nisi de licentia Ordinarii; hic vero licentiam non concedet, si cadaver ab aliis corporibus certo discerni nequeat (c. 1214).

### § 2. DE VARIIS CEREMONIIS SEPULTURAE AC FUNERE.

- 225. Jam supra ostendimus (n. 155) jus funeris esse « functionem parocho reservatam » seu, ut aiunt, esse jus stricte paroeciale. Jamvero Codex quatuor praesertim determinat hujus rei momenta: a) cadaveris translationem ad ecclesiam, cui respondet jus associandi, quod dicunt, seu levandi corpus (la levée du corps); b) exsequiarum celebrationem cui adjungitur jus funerandi (les funérailles, le service funèbre); c) depositionem corporis cui adnectitur jus tumulandi (l'inhumation); d) solutionem taxarum funeralium, unde quaestio de « portione paroeciali » (taxes funéraires, partie réservée). De his singulis pauca sunt addenda.
- I) Translatio cadaveris ad ecclesiam. Generatim defuncti in ipsam paroecialem ecclesiam seu in eam deferendi sunt, ubi funus seu exsequiae persolvantur. Si defunctus plures habuerit paroecias proprias, ecclesia funeris in quam deferendus erit, est ecclesia paroeciae in cujus territorio decessit. In dubio de jure alius ecclesiae, praevalet jus paroeciae (c. 1217).
- II) De celebratione exsequiarum. Omnes fideles eligere sibi possunt ecclesiam sui funeris aut coemeterium sepulturae (c. 1123); excipiuntur tamen religiosi professi cujuslibet gradus aut dignitatis (non vero episcopi), et impuberes <sup>1</sup> quorum loco, etiam post eorum mortem, hanc electionem facere possunt parentes vel tutor (c. 1124). Si quis autem possidens aliquod sepulcrum majorum suorum decesserit, non electa sibi sepultura, tunc in sepulcro suorum majorum est sepeliendus, at non necessario si illuc commode asportari nequeat. Pro uxore attenditur sepulcrum ultimi viri. Casu quo plura sepulcra aliquis habeat, defuncti familia aut heredes locum sepulturae deligent (c. 1229).

<sup>&#</sup>x27;Impuberes sunt qui nondum 14 annos expleverunt, si sint masculi ; qui nondum 12, si sint feminae (c. 88). De quaestione funerum cf. praesertim Bargilliat(Droits et devoirs des curés, n. 319).

Proprius defuncti parochus jus et officium habet levandi per se vel per alium cadaver, illud comitandi ad suam ecclesiam paroecialem, ibique exsequias persolvendi, licet mors acciderit in loco alienae paroeciae. Attamen si commode pedestri itinere nequeat asportari ad ecclesiam paroeciae propriae, cadaver ob funus peragendum transferri debet in ecclesiam paroeciae in qua mors accidit (c. 1218). Semper praemonendus erit parochus loci obitus, ut per se patet (c. 1230, § 2).

Si ecclesia funeris alia sit quam ecclesia paroecialis ab eaque independens, tunc ipse parochus proprius cadaver levat, sub cruce ecclesiae ubi peragitur funus, atque deducit ad hanc ecclesiam; exsequias deinde celebrat rector ecclesiae. Religiosae et novitiae defunctae in ipsa domo deferendae sunt ab aliis religiosis ad limen clausurae; deinde, si agatur de exemptis a potestate paroeciali, cappellanus ad propriam religiosae domus ecclesiam vel oratorium cadaver deducit et exsequias peragit; si agatur de non exemptis, parochus levat corpus et exsequias persolvit (c. 1230, § 5).

- III) De comitatu ad coemeterium et humatione. Expletis in ecclesia exsequiis, cadaver tumulandum est in coemeterio ecclesiae funeris, nisi alibi legitime sepultura fuerit electa. Itaque sacerdos qui exsequias peregit, jus habet et officium comitandi per se aut per substitutum cadaver ad locum sepulturae. Idem sacerdos libere poterit transire cum stola quoque et cruce elevata, per territorium alius paroeciae vel dioecesis, etiam sine parochi vel Ordinarii licentia (c. 1232, § 1).
- IV) De taxis funeralibus et portione paroeciali. Ad Ordinarios locorum spectat aliquem indicem conficere taxarum funeralium, de consilio Capituli ac, si opportunum videatur, etiam vicariorum foraneorum et parochorum civitatis episcopalis, attentis semper et ubique legitimis consuetudinibus particularibus personarumque et locorum circumstantiis. Index iste cuncta determinabit in specie, ita ut quaelibet contentionum et scandali removeatur occasio (c. 1234). Pauperės gratis omnino ac decenter sunt sepeliendi, cum exsequiis secundum liturgicas leges et dioecesana statuta praescriptis (c. 1235, § 2).

Portio paroecialis semper debetur parocho proprio defuncti, quoties fidelis non funeratur in ecclesia paroeciali propria; duplex tantum excipitur casus, nempe si jus particulare aliud statuat, vel cadaver commode nequeat asportari in ecclesiam propriae paroe-

 $<sup>^1</sup>$  Vide canonem 1230, § 3, et confer regulas practicas quas tradunt F. Claeys Bouuaert n. 316 ; Bargilliat, l. c., n. 325, etc.

ciae (c. 1236, § 1). Plures si quis habeat paroecias proprias et alibi funeretur, portio paroecialis dividenda est inter omnes parochos proprios.

Quantitas portionis paroecialis determinanda est in indice taxarum funeralium; detrahitur autem ex omnibus et solis emolumentis, quae statuta sunt pro funere et tumulatione, non excepto primo solemni officio funebri intra mensem completum a die tumulationis celebrato (c. 1237).

## § 3. De his quibus sepultura est deneganda in Ecclesia.

226. — Sepultura ecclesiastica signum est communionis cum Ecclesia; itaque omnibus debetur Ecclesiae filiis, nisi expresse a jure honore illo ultimo priventur. Inde etiam patet, non esse admittendos ad ecclesiasticam sepulturam qui absque baptismo decesserunt, solis exceptis catechumenis sine baptismo vita functis, modo id sine eorum culpa acciderit (c. 1239).

Porro a jure privantur sepultura ecclesiastica, nisi ante mortem aliqua dederint poenitentiae signa <sup>1</sup>:

- a) Apostatae notorii aut sectae haereticae vel schismaticae notorie addicti ; item massonici manifesti aut asseclae ejusdem generis societatum occultarum.
- b) Excommunicati vel interdicti post sententiam condemnatoriam vel declaratoriam; ergo non tantum excommunicati vitandi, ut sub anteriore jure praescriptum erat.
  - c) Qui se ipsi occiderint deliberato consilio.
- d) Mortui in duello aut ex vulnere inde relato. Temperata est severitas praescriptionum Benedicti XIV, qui excludebat eos quoque quos post factum et ante mortem poenitebat.
  - e) Qui mandaverint suum corpus cremationi tradi.
- f) Peccatores omnes publici et manifesti; v. gr. qui per longum tempus notorie confessionem annuam et communionem contempserunt vel in actu publici peccati (furti gravis et latrocinii, etc.) mortui sunt sine signis poenitentiae.

In dubiis casibus res deferatur ad Ordinarium; permanente dubio, sepeliatur defunctus, sed removeatur etiam scandalum (c. 1240).

Exclusis modo enumeratis deneganda quoque erunt quaelibet missae exsequiales et publica officia funebria; imo, si fieri sine gravi incommodo queat, cadaver excommunicati vitandi e loco sacro sepulturae exhumandum erit et in loco profano reponendum (c. 1242).

¹ Animadvertit F. Claeys Bouuaert, n. 319, ea signa propter quae poena non applicatur, praesumi non posse, sed stricte esse probanda. Ex alia parte, delictum manifestum sit oportet.

### CAPUT II

# De seminariis.

Scriptores et Fontes: Concilium Tridentinum, sess. XXIII, de reform.. c. 18; Programma generale studiorum pro seminariis Italiae, an. 1907 (Acta S. S. 40, p. 336); Ordinamento dei Seminari, an. 1920, typis Vaticanis; S. Alphonsus, Regolamento per i Seminari; Thomassin, Ancienne et Nouvelle Discipline de l'Église, P. I. l. 3, chap. 2 sqq.; Benedictus XIV, de synodo dioec., l. 5, c. 11, n. 1 sq.; C. Gasparri, de s. ordinat., II, n. 658 sqq.; Wernz, II, n. 33 sqq., III, n. 90 sqq.; Bargilliat, I, n. 342 sqq., RR. Pontificum Pii IX, Leonis XIII et Pii X monita et decreta de institutione clericorum in Seminariis episcopalibus; Huguenin-Marc, n. 250; Walter, n. 201 sqq.; Laurentius, n. 611; Aichner-Friedle, § 147; Prümmer, q. 408 sqq.; Vermeersch-Creusen, II, n. 685 sqq.; Haring, § 55; F. Claeys Bouuaert, n. 346 sqq.; Oietti, Synopsis, III, p. 3623; Kirchenlexikon, 11 Bd. Seminar, p. 101 sqq., etc.

Fere innumera specialia edita fuerunt scripta circa quaestionem seminariorum; maxime citantur: Lahitlon, Vocation, sacerdotale; Pouont, de seminario clericorum; Irenaeus Themistor (F. M. Korum, episc. Trevir.), l'Instruction et l'éducation du clergé, die Bildung und Erziehung des Klerus; Turinaz (Msgr.), la vraie Méthode des études ecclésiastiques; Godeau, Traité des séminaires; Heiner, theol. Fakultäten und tridentinische Seminarien. Nochmals theol. Fakultäten u. trident. Seminarien; Jarillon, la Théologie et l'enseignement supérieur; Fuzet (Msgr.), le Grand Séminaire; C. Capecelatro, le vie nuove del clero negli studi, etc.; C. Mercier, A mes séminaristes; A. M. Micheletti, Constitutiones seminariorum

clericalium, de regimine ecclesiastico seminariorum, etc.

227. — De seminariis tractare consueverunt non pauci auctores, ut Wernz, Bargilliat, Huguenin-Marc, in libro II: de personis, ubi res agitur de ordinandis clericis; sunt enim seminaria praecipue ecclesiasticae scholae quibus praeparantur adolescentes ad rite suscipiendos sacros ordines. Placuit tamen novo Codici alio loco de seminariis sermonem instituere, scilicet in libri III: de rebus parte quarta, cui titulus: de magisterio ecclestastico. Porro ecclesiasticum magisterium ea est facultas quae Ecclesiae competit adimplendi suum munus docendi. Docet autem ac instruit maxime proprios suos ministros et dispensatores mysteriorum divinorum, quae quidem instructio aptissime perficitur in seminariis.

Itaque, praemissis notionibus historicis ac definitione, dicemus:
a) de potestate Ecclesiae in instituendis seminariis; b) de divisione
seminariorum; c) de admissione in ipsa; d) de studiis seminariorum
et disciplina; e) de eorum administratione ac reditibus.

I) Notiones historicae et definitio. — De origine seminariorum haec magnus ille Papa Benedictus XIV solemnissime declarat (de synodo dioec. V, c. 14): « Nihil est quod magis conferat ad reipublicae felicitatem, quam quod puerilis aetas ad omnem informetur sapientiam; cum enim sit Spiritus S. effatum: Adolescens juxta viam suam, etiam cum senuerit, non recedet ab ea; inde poterit respublica optimos rectores et administros sperare, ac jure sibi polliceri. Haec scite perpendentes majores nostri, ubi primum turbulentis priorum saeculorum temporibus successit tranquillitas, episcopalia seminaria institui curarunt, in quibus sub episcopi oculis instruerentur et perpolirentur juniores clerici, qui ad majores ordines crescerent. » Itaque olim, teste C. Gasparri

(II, n. 659), tirones vitae clericalis suscipere dicebantur educationem in convictu ac veluti seminario episcopi, qui hac ratione de illorum moribus, indole, vocatione ac progressu optime fiebat certior. Deinde etiam in scholis claustralibus et canonicis perficiebatur clericorum institutio; a saeculo autem decimo secundo in universitatibus, quae magnis quoque privilegiis a SS. Pontificibus fuerunt ditatae. Saeculo tandem decimo sexto, cum doctrinae nugacitas morumque corruptela pene omnes invasissent scholas, et propter penuriam rerum temporalium etiam optimorum sacerdotum decresceret numerus, Tridentina Synodus gravissimum tulit de seminariis decretum, quod praesertim sess. XXIII, c. 18 (de ref.) continetur, et quo maxime utitur novus Codex in suis praescriptis.

**Definiri** potest seminarium: est ecclesiasticum institutum in quo sub certa disciplina determinatus adolescentium numerus speciali ratione praeparatur ad clericalem statum; seu brevius (c. 1354, § 1): est collegium in quo certus adolescentium numerus ad statum clericalem instituitur.

- II) De jure Ecclesiae instituendi seminaria. Ecclesiae catholicae est jus proprium et exclusivum eos instituendi qui ecclesiasticis ministeriis sese devovere cupiunt (c. 1352); patet enim praeparationem ac cooptationem sacrorum ministrorum ad solam pertinere Ecclesiae potestatem, non vero ad civilem. Quare in Syllabo a Pio IX damnata est propositio ista (46): « Imo in ipsis clericorum seminariis methodus studiorum adhibenda civili auctoritati subjicitur. »
- III) De divisione seminariorum. Curandum est ut generatim duo in dioecesi constituantur seminaria, unum quod dicunt majus, et aliud minus. Seminarium majus, juxta Codicem (c. 1354), destinatur alumnis philosophiae ac theologiae vacantibus; seminarium minus, pueris litterarum scientia imbuendis. Si nequeat in aliqua dioecesi seminarium rite constitui, praesertim quoad philosophiam et theologiam, mittendi sunt alumni in alienum, nisi Seminarium Interdioecesanum vel Regionale fuerit auctoritate apostolica constitutum (c. 1354, § 3).
- IV) De admissione in seminarium. Vehementer commendat Codex, imo quodammodo praescribere videtur (c. 1353), ut solliciti sint sacerdotes, praescriim parochi, circa pueros qui indicia praebent ecclesiasticae vocationis <sup>1</sup>; eos peculiaribus curis a saeculi

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Recte animadvertit Vermeersch-Creusen (II, n. 687): « Ecclesiastica vocatio non est tantum cleri saecularis, sed etiam religiosi. Quare de canonis significatione vehementer deciperetur qui ad eum provocaret ut ingressum in Religionem dissuaderet, nec ad mentem canonis ageret qui de sola alterutrius cleri ratione esset sollicitus. »

contagiis arceant ipsi, ad pietatem informent, primis litterarum studiis imbuant divinaeque in eis vocationis germen foveant 1.

Antequam alumni admittantur in seminarium, ab ipsis exhibenda erunt documenta de legitimitate natalium, de susceptis baptismate et confirmatione, de vita et moribus (c. 1363, § 2). Candidati autem non recipiantur quorum indoles et voluntas spem non afferant, eos cum fructu ecclesiasticis ministeriis perpetuo inservituros (id. § 1). Dimissi ex aliis seminariis vel ex aliqua Religione non erunt admittendi, nisi prius ab episcopo notitiae de causis dimissionis fuerint requisitae, sicut etiam de moribus, indole et ingenio dimissorum; Superiores vero rogati tenentur suppeditare notitias veritati conformes (id. § 3).

V) De studiis et disciplina seminarii. — Distinguit Codex quoad studia scholas inferiores a scholis superioribus, quae tradi solent in seminario majori. Itaque in studiorum ratione seminarii minoris praecipuum locum obtinere debebit disciplina « religionis »; haec enim summa cum diligentia explicabitur a magistris, modo tamen singulorum ingenio et aetati accommodato. In ceteris disciplinis ea tradenda erit institutio, quae conveniat communi omnium culturae et statui clericorum in regione ubi alumni sacrum ministerium exercere debeant ; quare juxta diversas regiones diversa quoque poterit esse. Semper tamen alumni seminariorum accurate linguas addiscant praesertim latinam et patriam (c. 1364). Scholae superiores ita praescribuntur ut in philosophiam rationalem (logicam, etc.) cum affinibus disciplinis (v. gr. historia philosophiae) alumni per integrum saltem biennium incumbant; in scientiam theologicam, per integrum saltem quadriennium. Hoc tempus praefinitur tanquam minimum, a quo nequit dispensari. Cursus deinde theologicus non tantum complectitui theologiam dogmaticam et moralem, verum etiam studium S. Scripturae, historiae ecclesiasticae (nisi in biennio philosophico tradatur), juris canonici, liturgiae, sacrae eloquentiae et cantus ecclesiastici (c. 1365, § 2).

Speciali ratione commendatur pastoralis theologia, pro iis qui curam animarum suscipiunt, tam necessaria; quare et practicae addendae erunt exercitationes circa catechismum tradendum, confessiones audiendas et curam habendam aegrotorum (id. § 3).

Professores philosophiae, theologiae et juris canonici quod attinet, ii sunt praeferendi magistri, qui, ceteris paribus, doctores

<sup>1</sup> Vide quomodo etiam prudentiam in hac re commendet Vermeersch-Creusen, l. c.

renuntiati fuerunt in aliqua Universitate aut Facultate a S. Sede recognita; attamen, si in Seminario professores sint religiosi, testimonium Superiorum supplet gradum, modo testentur, hos religiosos probatos fuisse in aliquo examine quod moraliter, ut ait Vermeersch-Creusen (II, n. 700), doctoris examini aequivaleat. Valde etiam commendatur ut pro disciplinis praecipuis totidem distincti habeantur magistri; maxime providendum erit S. Scripturae, Theologiae dogmaticae, morali et historiae ecclesiasticae (c. 1366, § 3). In philosophia rationali et in Theologia sancte teneantur Angelici Doctoris tum ratio seu methodus, tum doctrina (de qua nempe stat inter asseclas scholarum aut alio modo), tum principia quae scilicet ab ipso D. Thoma tanquam fundamenta suae doctrinae assumuntur (id. § 2).

Ad pietatem summopere instituantur alumni, ita ut quotidie orationi mentali vacent ac missae intersint, semel saltem in hebdomada confiteantur peccata et frequenter communicent. Semel praeterea in hebdomada instructio ad alumnos habeatur de rebus spiritualibus, et singulis annis per aliquot dies continuos exercitia spiritualia sunt instituenda (c. 1367). Praeter rectorem seminarii, qui nequit audire confessiones alumnorum nisi per modum exceptionis (c. 891), habentur in seminariis director quidam spiritus, confessarii, magistri et oeconomus; patet autem ipsum directorem spiritus posse unum esse ex confessariis ordinariis. Porro adhuc duo alii confessarii ordinarii sunt designandi (ex canone 1358) praeter directorem spiritus; insuper aliqui speciales confessarii nominandi erunt, ad quos libere alumni accedere possint. Quando agitur de alumno ad ordines admittendo vel e Seminario expellendo, nunquam confessariorum votum exquiratur (c. 1361).

Dimittendi sunt e seminario dyscoli, incorrigibiles, seditiosi, ii qui ob mores atque indolem ad statum clericalem idonei non videantur; itemque qui in studiis adeo parum proficiant ut spes non affulgeat eos sufficientem doctrinam fore assecuturos. Praesertim vero statim debent dimitti, qui forte contra bonos mores aut fidem deliquerint (c. 1371).

VI) De administratione seminariorum et reditibus eorum. — In primis ad ipsum *episcopum* pertinet, ea accurate determinare quae pro recta administratione seminarii, ejusdem regimine ac profectu opportuna videantur. Deinde unumquodque seminarium *suas* habeat *leges* oportebit, quas approbat episcopus et quibus determinatur quid agere, quid observare debeant tum hi qui praesunt tum hi qui subsunt huic ecclesiasticae institutioni. Seminaria interdioecesana et regionalia reguntur normis a *S. Sede* stabilitis (c. 1357).

His autem non contentus, Codex exemplum est imitatus Concilii Tridentini statuentis duas commissiones pro re disciplinari et oeconomica seminarii (sess. XXIII, c. 18); itaque decernit (c. 1359) binos constitui debere coetus deputatorum: alterum pro disciplina, alterum pro administratione bonorum temporalium seminarii. Utrumque deputatorum coetum constituunt duo sacerdotes, ab episcopo, audito Capitulo, electi; sed ab hoc officio implendo prorsus excluduntur Vicarius Generalis dioecesis, familiares episcopi (scilicet qui in ejus domo degunt v. gr. ejus secretarius, etc.), rector seminarii, oeconomus ac confessarii ordinarii.

Munus horum deputatorum durat per sexennium, nec sine gravi causa sunt amovendi. Deinde rursus eligi possunt (c. 1359, § 3); eorum autem consilium debet episcopus in negotiis majoris momenti petere <sup>1</sup>.

Ad reditus seminariorum quod spectat, si deficiant proprii, potest quidem episcopus parochos aliosque rectores ecclesiarum etiam exemptarum cogere, ut pro seminariis stipem exquirant statis temporibus, imo tributum seu taxam imperare in tota dioecesi ipse valebit, deindeque, si haec non sufficiant, attribuere seminario aliqua beneficia simplicia (c. 1355). Tributo seu taxae pro seminario obnoxiae sunt etiam domus religiosae exemptae, si stabiles reditus habeant et non solis eleemosynis vivant, nisi tamen in ipsis collegium discentium vel docentium ad commune Ecclesiae bonum promovendum actu habeatur (c. 1356, § 1). Tale collegium « discentium vel docentium, etc. », profecto erit seminarium proprium in quo pro bono communi Ecclesiae (utputa quando agitur de missionariorum Religione) instituuntur religiosi clerici 2. Subjiciuntur taxae mensa quoque episcopalis, omnia beneficia etiam regularia aut juris patronatus, paroeciae aut quasi-parociae, quamvis alios reditus praeter fidelium oblationes non habeant, domus hospitalis auctoritate ecclesiastica erecta, sodelitates canonice erectae et fabricae ecclesiarum, si suos reditus habeant.

Tributum illud seminaristicum, quod generale esse debet ejusdemque proportionis pro omnibus, non valet excedere 5 % redituum taxae obnoxiorum,

¹ Vermeersch-Creusen (II, n. 693) secum quaerit, an debeat episcopus sub poena nullitatis petere consilium deputatorum in rebus majoris momenti? — Respondet ipse : Sub jure anteriore, S. C. Conc. 14 febr. 1594, nullam declaravit unionem beneficiorum factam sine petito consilio deputatorum. Cum tamen sanctio nullitatis in Codice expresse non addatur, regula generalis canonis 11 vult ut nullitatem negemus nisi pro actu peculiari consilium ad valorem dicatur requirendum. — Vide etiam C. Gennari, Consultations canoniques, I, p. 352 sqq. — ² Scribit Vermeersch-Creusen (II, n. 690) : « Paulo minus constat quid sit collegium discentium vel docentium ad commune Ecclesiae bonum promovendum. Tale est ipsum seminarium proprium in quo instituuntur religiosi clerici. Cf. resp. S. C. C., 30 mart. et 9 sept. 1594. Tale videtur etiam esse collegium catholicum omnibus adolescentibus apertum. » Severius in hac re Augustine, O. S. B. (tom. VI).

et minuendum erit, prout reditus seminarii augentur. Porro is tantum reditus subjicitur taxae, qui, deductis oneribus et necessariis expensis, supersit in anno; nec in eo reditu computari debent distributiones quotidianae (si omnes fructus distributionibus constent, excipitur tertia pars), nec fidelium oblationes, nec tandem, si omnes reditus paroeciae constent his solis oblationibus, subjicitur tributo tertia earumdem pars (c. 1356, § 3). Eo loco recte notat Perathoner (III, p. 137, nota 1), taxam hanc seminaristicam vix in usum venire, cum sit remedium extremum necessitatis.

Seminarium tum majus tum minus lege generali nunc est exemptum a potestate parochi (c. 1368). Itaque pro omnibus qui in seminario sunt, rector seminarii ejusve delegatus officium parochi adimplebit; exceptiones tantum paucae vigent sive in re matrimoniali sive quoad confessiones alumnorum audiendas, ut supra exposuimus.

## CAPUT III

# De censura ac prohibitione librorum.

Scriptores et Fontes: Regulae Indicis Sacrosanctae Synodi Tridentinae jussu editae (a Pio P. IV approbatae); Benedicti P. XIV Constitutio qua methodus praescribitur in examine et proscriptione librorum servanda (« Sollicita ac provida »); Index librorum prohibitorum Leonis XIII Summi Pontificis auctoritate recognitus, SSmi. D. N. Pii PP. XI jussu editus (an. 1922); S. Alphonsus, Theol. mor., l. I, tr. 2, appendix III: dissertatio (Gaudé, I, p. 253); l. VII, n. 281 sqq. (Gaudé, IV, p. 419); Marc-Gestermann, I, Appendix, p. 863 sqq.; Aertnys-Damen, I, n. 1072 sqq.; Wernz, III, n. 96 sqq.; C. Gennari, in « Monitore eccles. », XXII; C. Lega, de judiciis eccles., III, l. 2, tit, 9, c. 2 sq.; Pennacchi, commentar. in Const. Officiorum ac munerum, in Acta S. S. XXX; A. Boudinhon, la Nouvelle Législation de l'Index; Vermeersch. de prohibitione et censura librorum, ed. 4; Vermeersch-Creusen. Epit., II, n. 720 sqq.; Génicot-Salsmans, I, n. 451 sqq., II, n. 588; Noldin, II, n. 696 sqq.; Prümmer, q. 414 sqq.; Bargilliat, I, n. 624 sqq.; Aichner-Friedte, § 150 sq.; Laurentius. n. 624 sqq.; Hollweck, das kirchliche Bücherverbot; Hilgers, der Index der verbotenen Bücher; Haring, § 111; Perathoner, das kirchliche Sachenrecht, p. 142 sqq.; F. Claeys Bouuaert, n. 351 sqq.; Piat, in « Nouvelle Revue théologique », vol. 30 sqq. (p. 44); Sägmüller, § 109, etc.

228. — Plura quidem essent circa prohibitionem librorum notanda; solent enim auctores distinguere prohibitionem aliquam naturalem quae fit jure naturae, prohibitionem deinde mere ecclesiasticam quae spectat ad legem positivam, prohibitionem tandem cum censura quadam conjunctam, quae pertinet ad materiam: de delictis et poenis (lib. V). Porro ordini nos inhaerebimus ab ipso Codice (c. 1384 sqq.) statuto, et praemissis notionibus historicis aliisque praeviis, dicemus primum de censura librorum, deinde de eorumdem prohibitione. Inde triplex articulus.

### ARTICULUS I.

## Notiones historicae et praeviae.

Vetustissimum librorum prohibitorum indicem exhibet Decretum Gelasii (an. circiter 495), quo recensentur scripta veterum haereticorum damnata. Insertum reperitur illud praeclarum Papae Gelasii documentum ad calcem primi tomi Bullarii Romani (ed. Taurin.), idque commemorat Leo P. XIII in Introductione suae Const. « Officiorum ac munerum » sub nomine « litterarum decretalium de recipiendis et non recipiendis libris, quas Gelasius opportune dedit. » Elenchum deinde scriptorum ac librorum a quorum usu fideles speciali ratione oporteret cavere, grassante plurimis in regionibus Europae haeresi, primus edixit Paulus P. IV, anno 1559 : quem indicem augendum perpoliendumque curaverunt plures praesules ac theologi tempore Concilii Tridentini. Ipsi quoque, jubente eadem sacra Synodo, regulas conscripserunt in editione, lectione usuque librorum servandas; quibus regulis, quae, decem numero, «tridentinae » solent vocari, apostolicae auctoritatis robur additum fuit a Pio P. IV, anno 1564. Pro censura autem librorum rite habenda praeclaram instructionem edidit Benedictus XIV, anno 1753, cui titulus : Sollicita et provida. Tandem sub Leone XIII publici juris facta est celeberrima Constitutio: Officiorum ac munerum (25 januarii 1897); hanc mox quoque secutus est « Index librorum prohibitorum », seu catalogus eorum scriptorum ac operum quae peculiari modo proscriptioni subjacebant (an. 1900). Porro praedicta Leonina Constitutio exceperat decem regulas Indicis quae tridentinae vocabantur, earumque loco sufficiebat « Decreta Generalia » in plures titulos et plura capita distributa ; Benedictinam vero Constitutionem seu Instructionem integram servabat. Novus Codex totam de integro ordinat legis prioris materiam, ita tamen ut in paucissimis tantum a textu primae hujus Leoninae Constitutionis recedere videatur, variet autem ipsum disponendi ordinem ac seriem capitum. Mirum est tum in editione sexta Indicis librorum prohibitorum anno 1917 sub pontificatu Benedicti XV exarata, tum in septima quae modo prodiit auspice Pio P. XI feliciter regnante (an. 1922) ejusdem Syllabi librorum vetitae lectionis editione, insertas fuisse duas Constitutiones prioris Indicis, Leonianam videlicet et Benedictinam 1. Juxta canonem 22 vigent circa praescripta Indicis eae tantum leges quae in ipso Codice continentur 2.

Jus autem solemniter vindicatur Ecclesiae « exigendi ne libros, quos ipsa judicio suo antea non recognoverit, fideles edant, et a quibusvis editos ex justa causa prohibendi »; munus enim illud in magisterio ecclesiastico quo donavit Christus suam Ecclesiam perspicitur inclusum, eoque a primis christianitatis temporibus ipsa est usa, ut patet ex conspectu historico tradito 3.

¹ Haec ratio traditur hujus rei in « Praefatione » novae editionis (Lectori S. p. XI) : '« Vulgantur autem una cum Syllabo librorum... Documenta aliqua pontificia, quae ad idem objectum referuntur, et inter illa etiam Constitutio « Officiorum ac Munerum » à Leone XIII... promulgata, utpote quae cum correctione et publicatione Indicis Leoniani intime cohaereat. » — ² Ita Noldin, II, n. 711; Vermeersch-Creusen, II, n. 720 et alii. — ³ Scribit Leo XIII : « Vehemens hae in re studium beati Pauli viderunt proxima originibus tempora ; similique ratione perspexit S. Patrum vigilantiam, jussa episcoporum, Conciliorum decreta, omnis consequens aetas » (Officiorum ac munerum).

Praescriptiones itaque circa prohibitionem librorum, quas legere est in novo Codice (c. 1384, § 2), extenduntur etiam ad quaslibet, ut aiunt, publicationes, sive sint diaria (journaux), sive periodica (revues), sive libelli, folia aut quaecumque alia scripta quamvis uno tantum constent folio (brochures, brochurettes, pamphlets, tracts, feuilles volantes); nisi tamen de contrario seu aliud constet. Porro vel ex rei natura aliud potest constare vel ex sermonis contextu vel ex manifesta intentione legislatoris, ut si uno phrasis membro proscribantur libri, alio vero libelli una cum libris, tunc satis apparet prohibitionem primi membri non se extendere ad alteram phrasis partem <sup>1</sup>.

Declaratio hujus c. 1384, § 2 non videtur extendenda ad *poenas* adversus quorumdam librorum lectores editoresve, quia, ut animadvertit Vermeersch-Creusen (II, n. 722), dicitur in ipso canone: « Quae sub hoc titulo praescribuntur», id est sub titulo XXIII: de censura et prohibitione librorum, ubi tamen poenae non habentur. Ceterum, leges quae poenam statuunt aut liberum jurium exercitium coarctant, *strictae* subsunt interpretationi, ut expresse c. 19 declarat.

#### ARTICULUS II.

### De censura librorum.

229. — Hic agitur de aliqua censura praevia, quae de jure exigitur, etiam quando a laicis conscribuntur notati libri; neglecta hac censura, peccat quidem scriptor vel editor, non tamen ipso facto interdicitur ejus liber, nisi manifestetur verbis satis expressis, ut fit v. gr. canone 1399. A censura quae proprie judicium autoritativae recognitionis libri complectitur, distinguenda erit licentia simpliciter dicta, attingens immediate ipsam personam scribentis. Itaque tractat Codex: a) de operibus censurae subjiciendis; b) de iis qui concedunt licentiam edendi libros; c) de munere censorum; d) de licentia separata a censura.

I) De operibus censurae subjectis. — Praeviae censurae debent subjici: Libri S. Scripturarum vel eorumdem adnotationes et commentaria; — Libri qui divinas Scripturas, s. theologiam, historiam ecclesiasticam, jus canonicum, theologiam naturalem, ethicen aliasve disciplinas religiosas ac morales spectant; — Libri ac libelli precum, devotionis vel doctrinae religiosae, moralis, asceticae, mysticae, aliique hujusmodi; — Scripta quoque generaliter in

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Confer de hac re canones 1385, § 1, n. 2 et 1386, § 1, ubi tales occurrent distinctiones.

quibus aliquid sit quod religionis ac morum honestatis peculiariter intersit ob adjuncta quaedam, v. gr. cum tractatur quaestio politica, oeconomica vel etiam linguistica, ut aiunt, cujus solutio speciali ratione intersit religionis; — Imagines sacrae quovis modo imprimendae, sive preces adjunctas habeant, sive sine illis edantur; -- Quae pertinent quovis modo ad causas beatificationum et canonizationum Servorum Dei; — Indulgentiarum libri omnes, summaria, libelli et folia in quibus concessiones earum continentur; - Collectiones decretorum Romanarum Congregationum de novo edendae; - Liturgici libri vel eorum partes vel etiam litaniae a S. Sede approbatae (debent ab Ordinario recognosci); — Versiones S. Scripturarum in linguam vernaculam nisi adsint peculiares cautelae, de quibus dicemus; — Translatio demum vel nova editio alicujus operis jam approbati (iterum quippe approbatione eget), nisi agatur de excerptis e periodicis, quae seorsim queunt edi absque nova approbatione (c. 1392, § 2).

Notandum hic est, censurae praeviae non subjacere ea opera vel scripta quae non publici fiunt juris sensu stricto, v. gr. quae ad usum discipulorum, vel alium usum limitatum componuntur nec in commercio, ut aiunt, haberi solent <sup>1</sup>.

II) De iis qui concedunt licentiam. — Si agatur de libris ad religionem spectantibus vel sacris imaginibus, competentes sunt vel Ordinarius loci in quo libri aut imagines publici juris fiant, vel Ordinarius loci in quo imprimantur, vel loci Ordinarius proprius auctoris. Pro religiosis exemptis proprius Ordinarius loci est Ordinarius territorii in quo situs est conventus. Praeterea omnes religiosi licentiam quoque sui Superioris majoris antea consequi debent (c. 1385, § 3).

Pro edendis operibus quae spectent causas beatificationum et canonizationum requiritur licentia S. Rituum Congregationis (c. 1387). Imo expressa Sedis Apostolicae venia exigitur, quando edendae erunt collectiones authenticae precum piorumque operum quibus S. Sedes indulgentias adnexuit, itemque pro conficiendo elencho indulgentiarum (c. 1388, § 2). Ad imprimendas Collectiones Decretorum Romanarum Congregationum necessaria erit licentia Moderatorum harum Congregationum (c. 1389).

In edendis *ceteris* libris scriptisve quae censurae obnoxia sunt, lex est ut petatur *licentia* Ordinarii loci (nempe generatim loci ubi imprimuntur aut

¹ Nonnunquam ea scripta dicuntur impressa per « modum manuscripti » vel ad « usum privatum », similive ratione. Vide de his quae habet Marc-Gestermann (I, pag. 864) citans etiam Vermeersch et Linz. Quartal-Schrift, 1913, p. 488.

publici juris fiunt). Attamen versiones S. Scripturarum quae, licet sint in lingua vernacula habitae, non ditantur adnotationibus praecipue excerptis ex s., Ecclesiae Patribus et catholicis scriptoribus, debent a Sede Apostolica probari (c. 1391). Usus non semel id efficiet, ut quaedam partes, v. gr. epistolae vel evangelia anni, possint absque illis adnotationibus imprimi; sufficere quoque in hac re videtur versio « paraphrastica » ut aiunt, qualem fecit Carrière.

III) De censoris munere. — En ex variis documentis doctrina quae circa munus censorum stabilita fuit (c. 1393):

In cunctis Curiis episcopalibus adesse debent censores ex officio, qui eligantur ex utroque clero, et aetate, eruditione ac prudentia sint commendati. Porro examinatores isti in suo officio obeundo, omni personarum acceptione deposita, tantummodo prae oculis habere jubentur Ecclesiae dogmata et communem catholicorum doctrinam quae Conciliorum generalium decretis aut Sedis Apostolicae constitutionibus seu praescriptionibus atque probatorum doctorum consensu continetur. Sententiam suam tenetur censor dare scripto. Quae si faverit, Ordinarius faciat auctori potestatem edendi suum opus ; praeponi tamen debet censoris judicium, inscripto ejus nomine. Fit plerumque sub formula : nihil obstat. Extraordinariis tantum in adjunctis ac perquam raro, prudenti Ordinarii arbitrio, censoris mentio omitti poterit (c. 1393, § 4). Non una est sententia circa explanationem hujusce praescripti, quatenus nempe in ipso opere inserendum esset nomen censoris. Affirmant multi; et fateor textum affirmanti magis favere opinioni. Audacter tamen Vermeersch-Creusen (II, n. 727) contrariam propugnat sententiam sserendo, id nec verba canonis nec rationem postulare. « Non verba canonis, namque c. 1394 (qui modo citatum canonem sequitur) non exigit nisi ut ipsa licentia vulgetur; non ratio, ideo enim mentio censoris requiritur ut de aliquo libri sponsore constet. Ad hoc autem satis est ut nomen censoris in archivo servetur. Ac re vera, tum in Urbe, tum extra Urbem, nomen censoris in multis libris non apparet. » Etsi haec argumenta non plene convincant, nulla apparet ratio urgendi textum c. 1393, § 4. Auctoribus vero nomen censoris nunquam pateat, antequam hic faventem sententiam ediderit (id. § 5).

IV) De licentia quae separata habetur a censura. — Discernere oportet ea quae respiciunt laicos viros, clericos saeculares et religiosos. Laici viri catholici, nonnisi ex justa ac rationabili causa ab Ordinario loci probata, possunt scribere in diariis, foliis vel libellis periodicis qui religionem catholicam aut bonos mores impetere

solent (c. 1386, § 2). — Clerici vero saeculares vetantur sine consensu suorum Ordinariorum libros quoque, qui de rebus profanis tractent, edere, et in diariis, foliis vel libellis periodicis scribere vel eadem moderari. Haec tamen licentia, ut putat Vermeersch-Creusen (II, n. 728 et 729), non debet necessario imprimi; quia stricte lex tantummodo de licentia agere videtur quae sit conjuncta censurae. — Religiosi semper egent licentia sui Superioris majoris et deinde etiam Ordinarii loci (c. 1386, § 1).

Licentia qua Ordinarius potestatem edendi facit, in scriptis erit concedenda; in *principio* autem vel in *fine* libri, folii aut imaginis imprimatur, expresso nomine concedentis itemque loco et tempore concessionis (c. 1394, § 1). Si vero licentia deneganda videatur, auctori roganti indicandae erunt *rationes*, nisi gravis causa aliud exigat (id. § 2).

Recte notat in hac re cl. Vermeersch (Summa, n. 548) : « Censoris munus, si sola canonis verba respicias, est de doctrina libri judicare, non de ejus opportunitate... in ferendo judicio non privatas aut suae scholae opiniones sequatur »  $^1$ .

### ARTICULUS III.

# De prohibitione librorum.

230. — Prohibitio seu interdictio alicujus libri vi legis ecclesiasticae, id efficit ut liber iste sine debita licentia nec edi, nec legi, nec retineri, nec vendi, nec in aliam linguam verti, nec ullo modo cum aliis communicari (v. gr. commodando) possit (c. 1398, § 1). Nequit deinde liber prohibitus rursus in lucem edi, nisi, factis correctionibus, licentiam is dederit qui librum prohibuerat aut ejus Superior vel successor (id. § 2).

Jamvero circa prohibitionem librorum modo descriptam haec sunt inquirenda juxta methodum Codicis: 1) quis habet jus prohibendi libros; 2) quid de denuntiatione librorum pravorum est tenendum; 3) quinam libri ipso jure prohibentur; 4) quaenam personae eximuntur ab hac lege ecclesiastica? — De his singulis dicemus.

- I) De iis qui jus habent prohibendi libros. Jus et officium libros ex justa causa prohibendi, habent :
- a) Romanus Pontifex per se vel per Sacras Congregationes, itemque Concilia Generalia pro tota Ecclesia.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Confer etiam Perathoner, II, p. 144 sq.

- b) Concilia particularia pro regionibus sibi subditis.
- c) Locorum Ordinarii pro suis respectivis dibecesibus.

Probabilius a prohibitionibus Ordinariorum locorum immunes existunt religiosi exempti, quamvis teneantur et ipsi praescriptis vel generalibus vel jure naturae habitis <sup>1</sup>; adde quoque periculum scandali, quod non tam facile aberit, si prohibitio Ordinarii loci ab ipsis non servetur.

d) Abbas monasterii sui juris, Supremus Moderator Religionis clericalis exemptae cum suo Consilio vel Capitulo, pro suis tantum subditis.

Imo, si periculum sit in mora, possunt alii Superiores majores (v. gr. Provinciales) cum proprio Consilio, prohibere libros; ea tamen lege ut statim rem deferant ad Supremum Moderatorem (c. 1395, § 3).

II) De denuntiatione librorum pravorum. — Uniuscujusque fidelis est perniciosos denuntiare libros aut Ordinariis aut Sedi Apostolicae, maxime vero clericorum et virorum peritorum, in aliqua dignitate ecclesiastica constitutorum. Id tamen peculiari titulo pertinet ad Legatos S. Sedis, ad Ordinarios locorum ac Rectores Universitatum catholicarum (c. 1397). Causae exponendae sunt cur liber prohibendus existimetur; nomina vero denuntiantium secreta serventur. Ipsi Ordinarii vigilent in libros, qui in proprio territorio edantur aut venales prostent.

Si aliquis liber subtilius exigat examen vel ex graviori causa, deferant eum Ordinarii ad *judicium* Sedis Apostolicae (c. 1397, § 4 et 5).

- III) De libris qui ipso jure prohibentur. Canone 1399 enumerantur omnes libri de jure prohibiti, et quidem eodem fere ordine quo in Constitutione « Officiorum ac munerum » descripti erant. Notare autem oportet, multos etiam libros in speciali catalogo Indicis adhuc insertos reperiri, qui stricte tanquam prohibiti sunt habendi <sup>2</sup>. Itaque haec a Codice exhibetur enumeratio :
- 1) S. Scripturae textus originalis editio itemque antiquarum versionum catholicarum ac cujusvis versionis, quae fuerit ab acatholicis quibuslibet confecta aut publicata. Permittitur tamen iis qui studiis theologicis vel biblicis quovis modo operam dant, dummodo iidem libri fideliter et integre editi sint neque impugnentur in eorum prolegomenis aut adnotationibus catholicae fidei

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Ita sentiunt Marc-Gestermann, I, p. 868; Vermeersch-Creusen, II, n. 731; Prümmer, q. 418, etc. — <sup>2</sup> Prohibitis primis voluminibus alicujus operis, non ideo prohibentur alia, fiunt tamen suspecta. Prohibitio in « odium auctoris » jam non amplius viget, et quando damnantur « opera omnia », non comprehenduntur ea quae post decretum eduntur vel innocua perspiciuntur (Marc-Gestermann, p. 870).

dogmata<sup>1</sup>. Eadem exceptio viget sub iisdem conditionibus quoad usum librorum qui versiones S. Scripturae in *linguam vernaculam* exhibent absque praevia censura aut requisita licentia (cf. n. 229).

2) Libri quorumvis scriptorum, haeresim vel schisma propugnantes (non tantummodo proponentes), aut ipsa religionis fundamenta quoquo modo evertere nitentes, v. gr. impugnando exsistentiam Dei, spiritualitatem animae, vim probandi miraculorum et sic porro <sup>2</sup>.

3) Libri qui religionem aut bonos mores, data opera, impetunt, id est : ex professo vel ex intentione directe contraria, notabilique

in parte.

4) Libri quorumvis acatholicorum (etiam non baptizatorum), qui ex professo de religione tractant, nisi constet nihil in eis contra fidem catholicam contineri. Stat igitur praesumptio contra hos auctores, quae tamen cedit veritati, v. gr. quando vir doctus et in ea re peritus affirmat contrarium.

- 5) Libri textus, adnotationes vel commentaria ac versiones referentes S. Scripturae absque debita licentia, itemque libri ac libelli qui novas apparitiones, revelationes, visiones, prophetias, miracula enarrant, vel qui novas inducunt devotiones (v. gr. erga cor S. Josephi), etiam sub praetextu quod sint privatae, si editi fuerint non servatis canonum praescriptionibus; nempe si caruerint debita licentia. Porro non amplius requiritur protestatio auctoris ab Urbano VIII praescripta, ut tenet Marc-Gestermann, I, p. 872.
- 6) Libri qui quodlibet ex catholicis dogmatibus impugnant vel derident; qui errores ab Apostolica Sede (etiam a s. Congregationibus) proscriptos tuentur, utputa errores Syllabi; qui cultui divino detrahunt; qui disciplinam ecclesiesticam evertere contendunt, excitando v. gr. contra obedientiam Praesulibus debitam; qui data opera ecclesiasticam hierarchiam aut statum clericalem vel religiosum (non ergo singulares tantum personas) probris afficiunt.
- 7) Libri qui superstitionem, sortilegia, divinationem, magiam, evocationem spirituum, aliaque id genus *docent* vel *commendant*. Non tamen prohibentur libri qui facta simpliciter referunt.
  - 8) Libri qui duellum, suicidium, divortium licita statuunt ; qui

¹ Pro uberiore explanatione confer « Theol. praktische Quartalschristt », 1922, p. 473 sqq., Marc-Gestermann, p. 874; Vermeersch-Creusen, II, n. 735, etc. — ³ Fundamenta religionis sunt veritates illae quae ipsam religionem naturalem fundant ac necessariae judicantur ut adultus infidelis adducatur ad fidem. Sufficit ut quocumque modo evertantur haec religionis fundamenta.

de sectis massonicis et aliis ejusdem generis societatibus (secretis et subversivis ordinis stabiliti) agentes, eas utiles et non perniciosas Ecclesiae et statui esse contendunt.

- 9) Libri qui res lascivas seu obscenas ex professo tractant, narrant aut docent. Res lascivae seu obscenae eae sunt quae per se impuram excitant libidinem ac eo fine proferuntur. Non ergo agitur de libris qui notiones anatomicas, etc., necessarias suppeditant, sed de iis qui vulgo obsceni habentur et sunt, v. gr. « pornographici ». Oportet ut ex professo de his tractet auctor, non obiter tantum et per transennam.
- 10) Libri *liturgici* de novo editi, qui cum authenticis editionibus a S. Sede approbatis non congruunt, ratione alicujus mutationis in ipsis peractae.
- 11) Libri quibus divulgantur *indulgentiae* apocryphae, vel a S. Sede proscriptae aut revocatae:
- 12) Imagines quoquo modo impressae D. N. Jesu Christi, B. Mariae Virg., Angelorum atque Sanctorum vel Servorum Dei, quae sint *alienae* ab Ecclesiae sensu et decretis, de quibus maxime Benedictus XIV agit in Constitut. « Sollicitudini » (1 oct. 1745); v. gr. quando imago « Servi » Dei aureolam habet alicujus « Sancti ».
- IV) De personis quae eximuntur a lege prohibitionis. A lege ecclesiastica prohibitionis librorum eximuntur ipso jure: Eminent. Patres Cardinales, Episcopi etiam titulares, Ordinarii (v. gr. Provinciales Religionum clericalium exemptarum), adhibitis tamen necessariis cautelis; eximuntur, vi specialis concessionis, illi quibus legitima facta est licentia, sive a Sede Apostolica per sectionem S. Officii, sive ab alio Superiore ecclesiastico facultate praedito id suis subditis cum delectu et ex justa causa permittendi. Rarissime conceditur licentia libros legendi obscenos ex professo. Licentia vero, a quovis obtenta, nullo modo quis eximitur a prohibitione juris naturalis legendi libros qui ipsi proximum spirituale periculum praestant 1. Ordinarii locorum aliique curam animarum habentes opportune fideles monere tenentur de periculo et damno lectionis librorum pravorum, praesertim prohibitorum (c. 1405, § 2).

In casibus urgentibus tantum et pro singulis dumtaxat libris licentiam suis subditis concedere possunt Ordinarii. Qui autem facultatem consecuti sunt legendi et retinendi libros prohibitos, nequeunt ideo legere et retinere libros

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Expresse id declarat canon 1405. Itaque exemptio ab hac lege ita est intelligenda, ut eximatur quis a lege tantum positiva et ecclesiastica, non vero a lege naturali, de qua vigent principia scientiae moralis. De modo practico impetrandi licentiam cf. Vermeersch-Creusen, II, n. 736.

quoslibet a suis Ordinariis proscriptos, nisi in apostolico indulto *expressa* etiam facta fuerit potestas legendi et retinendi libros a quibuslibet damnatos. Gravi tenentur praecepto libros prohibitos ita *custodiendi*, ut hi ad aliorum

manus non perveniant (c. 1403).

Demum quod venditores librorum, bibliopolas, etc., attinet, notare oportet eos non posse vendere, commodare et retinere libros de obscenis ex professo tractantes. Ceteros libros prohibitos venales habere queunt, modo debitam a S. Sede licentiam impetraverint et prudenter existimare possint in casu peculiari, si ab ipsis ematur liber, emptorem hunc librum legitime petiisse. Itaque jam non tenentur interrogare emptorem; sufficit enim praesumptio rationabiliter habita (c. 1404).

#### CAPUT IV

### De beneficiis ecclesiasticis.

Scriptores: S. Alphonsus, Theol. mor., IV, c. 2: de beneficiis ecclesiasticis, n. 83 sqq.; Thomassin, Ancienne et Nouvelle Discipline de l'Église touchant les bénéfices et les bénéficiers; Petrus Leurenius, Forum beneficiale; C. De Luca, Theatrum veritatis et justitiae. L. XII, p. I: de beneficiis ecclesiasticis; Salmanticenses, Cursus theol. mor., tr. 28, Appendix: de beneficiis eccles.; Phillips, VII, § 378 sqq.; von Scherer, I, § 73; II, § 193, 204 sq.; Wernz, II, n. 240 sqq., III, n. 179 sqq.; Marc-Gestermann, II, n. 2235 sqq.; Aichner-Friedle, § 76 sqq.; Vermeersch-Creusen, II, n. 741 sqq.; Laurentius, n. 296 sqq.; Huguenin-Marc, n. 752 sqq.; Prümmer, q. 422 sqq.; Bargilliat, II, n. 1523 sqq.; Heiner, II, p. 146 sqq.; Perathoner, III, p. 149 sqq.; Haring, § 171 sqq.; F. Claeys Bouuaert, n. 364 sqq.; Pöschl, p. 115 sqq., 122 sqq., etc.

Non raro de re beneficiali citantur quoque Garcias: Tractatus de beneficiis, et Pyrrhus

Corradus: De praxi beneficiaria.

231. — De beneficiis jam pluries est actum, nempe primum in « Libro II » quando sermo erat de : Officiis ecclesiasticis (c. 145 sqq.), cum beneficium semper conjunctum sibi habeat eliquod officium ; deinde quando disceptatum est de officiis in specie, v. gr. de episcopatu, canonicatu, parochiatu, qui proprie et stricte sunt beneficia. Quare, ut sapienter monet Wernz (III, n. 179), ne inutiliter idem repetatur, ea tantum hoc loco addentur, quae supplenda sunt juxta ordinem Codicis. « Beneficium » autem effertur in parte quinta Libri III : De rebus, quia est ens juridicum constans elemento tum spirituali tum temporali ; pertinet igitur ad res mixtas et est objectum quoque simoniae, de qua in initio Libri III.

Ordo dicendorum hic erit: a) de natura disseremus et divisione beneficiorum; b) de eorum constitutione et collatione; c) de jure patronatus; d) de officiis beneficiariorum et dimissione aut permutatione beneficiorum.

#### ARTICULUS I.

#### De natura ac divisione beneficiorum.

I) Natura beneficii. — Olim non una erat variorum auctorum definitio circa beneficia et officia, quae nonnunquam vix ab invi-

cem distinguebantur; idem autem sonabat generatim beneficium ac praebenda. Communior et rectior definitio beneficii ea erat quam cum Salmanticensibus (tr. 28, Appendix, n. 1) et pluribus aliis proponebat S. Alphonsus (IV, n. 83): «Beneficium ecclesiasticum est jus perpetuum percipiendi fructus ex bonis Ecclesiae, propter officium aliquod spirituale, auctoritate Ecclesiae constitutum.»

Nunc demum authentice definitum est beneficium ecclesiasticum sensu proprio et stricto ab ipso Codice (c. 1409). « Beneficium ecclesiasticum, sic ille, est ens juridicum a competenti ecclesiastica auctoritate in perpetuum constitutum seu erectum, constans officio sacro et jure percipiendi reditus ex dote officio adnexos. » Est igitur « ens juridicum », in eo sensu quem aperte declarat canon 99, nempe: beneficium per se et independenter a beneficiario (qui est persona physica, saltem plerumque) constituit personam moralem non collegialem. Porro in definitione tradita affirmatur, duo essentialiter concurrere ad efformandum beneficium, scilicet officium sacrum seu ut jam olim Salmanticenses explanarunt (l. c. n. 4) « quid spiritualitatis annexum » ita ut solis clericis conferri possit; deinde jus quoque percipiendi reditus temporales et quidem ex « dote » seu ex bonis speciali modo in hunc finem constitutis.

Haec dos comprehendit sive bona quorum proprietas est penes ipsum ens juridicum (v. gr. domus cum agris), sive certas et debitas praestationes alicujus familiae vel personae moralis (ex. gr. gubernii), sive certas et voluntarias fidelium oblationes, sive jura, ut dicitur, stolae (les droits d'étole) intra fines taxationis dioecesanae vel legitimae consuetudinis, sive chorales distributiones, si agatur de aliquo beneficio canonicorum, exclusa tamen tertia earumdem parte eo casu quo omnes reditus his distributionibus consistant (c. 1410). Valde ample juxta novum Codicem dos beneficii intelligitur, ita quidem ut teste Vermeersch-Creusen (II, n. 743) nihil jam desideretur quominus etiam paroeciae Statuum Foederatorum Americae sint beneficia sensu canonico.

Duae conditiones in definitione tradita speciali adhuc egent explicatione; scilicet primum beneficia debent ab auctoritate ecclesiastica erigi, quamvis dos eorum materialiter possit constitui voluntate privata. Itaque conjunctio dotis cum determinato officio a nulla alia valebit fieri potestate quam auctoritate Ecclesiae. Praeterea requiritur in beneficii erectione perpetuitas, nempe perpetuitas objectiva; non enim necessaria est perpetuitas subjectiva, nec videtur exigi continuitas quae deest v. gr. in munere Vicarii Capitularis. Perpetuitas objectiva tunc adest, cum jus ipsum percipiendi fructus in se perpetuo et non ad tempus tantum fundetur; perpetuitas autem subjectiva adest, cum clericus qui suscipit beneficium, illud perpetuo habeat cum jure acquisito ad reditus,

propter canonicam inamovibilitatem. Ex jure hodierno parochi amovibiles, licet perpetuitate subjectiva careant, beneficiarii sensu vero dici poterunt. 1.

Ex his dictis et propter expressam juris declarationem (c. 1412) non sunt beneficia sensu canonico:

- 1) Vicariae paroeciales non in perpetuum erectae.
- 2) Cappellaniae laicales, ut per se patet.
- 3) Coadjutoriae cum vel sine futura successione (deficit ea quae requiritur perpetuitas).
  - 4) Pensiones personales (non adest perpetua erectio).
- 5) Commenda temporalis, seu concessio redituum alicujus ecclesiae aut monasterii alicui facta ita ut, eo deficiente, reditus ipsi ad ecclesiam vel monasterium revertantur; non enim conjungitur officium ecclesiasticum huic commendae. Idem dicendum est de praestimoniis seu bursis studiorum (bourses).
  - II) Divisio. Dividuntur beneficia praesertim his modis :
- a) In consistorialia, quae in Consistorio conferri solent, ut episcopatus; et in non consistorialia.
- b) In saecularia, quae ad solos clericos saeculares spectant; et in religiosa, quae ad solos pertinent religiosos. In dubio, saecularia semper praesumuntur.
- c) In duplicia seu residentialia, quae praeter officium beneficiale, adnexam habent obligationem residendi; et in simplicia seu non residentialia, quae hanc non habent residendi obligationem. Olim duplex habebatur beneficium, quando cura animarum ipsi erat 'conjuncta (cf. Bargilliat, ed. 25, II, n. 1386).
- d) In manualia, temporaria seu amovibilia, quae conferuntur revocabiliter; et in perpetua seu inamovibilia, quae dantur in perpetuum (perpetuitas subjectiva).
- e) In curata, quae curam animarum sibi habent adnexam; et in non curata, quae eam non habent, v. gr. simplices canonicatus.

#### ARTICULUS II.

## De constitutione ac collatione beneficiorum.

232. — Constituuntur beneficia cum eriguntur ; conferuntur autem cum alicui subjecto tribuuntur, non quidem tanquam pro-

¹ Olim exigebant plures auctores perpetuitatem etiam subjectivam ut posset beneficium stricte dictum constitui. Inter hos auctores refertur quoque Wernz, II, n. 240, nota 8, ut habet Vermeersch-Creusen (II, n. 742). Codex eam perpetuitatem non requirit.

prietario, sed tanquam administratori qui iis juxta normas juris possit frui.

I) De erectione beneficiorum. — Beneficia consistorialia uni *Sedi Apostolicae* reservantur. Non consistorialia beneficia possunt praeter S. Pontificem etiam *Ordinarii* erigere in suo quisque territorio, excepta tamen erectione dignitatum in aliquo capitulo (c. 1414, § 2 et c. 394, § 2).

Etiam Cardinales in proprie titulo vel diaconia beneficia non curata erigere valebunt, nisi ecclesia sit Religionis clericalis exemptae.

Dos stabilis et congrua constitui debet, priusquam erigatur beneficium aliquod. Si haec dos sit numerata pecunia, Ordinarius, audito Consilio administrationis, eam quamprimum collocari curabit in tutis et frugiferis fundis vel nominibus seu titulis. Statim autem paroecias vel quasi-paroecias erigere licebit, casu quo prudenter praevideatur ea quae necessaria sunt aliunde non defutura. Semper tamen ii quorum interest, vocandi et audiendi sunt ante beneficii erectionem.

Conditiones quoque in *limine fundationis* possunt de consensu Ordinarii apponi, dummodo sint honestae et naturae beneficii congruentes ; semel admissae, nequeunt valide nec supprimi nec immutari, nisi agatur de mutatione favorabili et accedat fundatoris aut patroni consensus.

- II) De collatione beneficii. Supremus collator beneficiorum in universa Ecclesia est Romanus Pontifex, qui sibi quoque reservare poterit beneficia conferenda (c. 1431). Cardinalis in suo titulo vel diaconia, deinde Ordinarius loci in proprio territorio beneficia etiam conferre valebunt, nisi probetur exceptio; habent igitur « intentionem in jure fundatam », ipsisque, ut aiunt, jus per se assistit. Attamen si Ordinarius intra semestre ab habita certa vacationis notitia beneficium non contulerit, hujus collatio devolvitur ad Sedem Apostolicam, excipitur solummodo beneficium parochiale (c. 1432, § 3).
- S. Sedi de jure reservatur collatio omnium beneficiorum Cardinalium, Officialium majorum Curiae Romanae, Familiarium, etiam honoris tantum causa, S. Pontificis tempore vacationis beneficii; deinde eorum beneficiorum quae, fundata extra Romanam Curiam, vacaverint per beneficiarii obitum in ipsa Urbe, aut quae invalide ob simoniae vitium collata fuerint, aut demum quibus Papa per se vel per delegatum manus, ut aiunt, apposuerit (admittendo renuntiationem, irritam declarando electionem et sic porro juxta c. 1435, § 1, n. 4).

Nunquam sunt reservata, nisi id expresse dicatur, beneficia manualia (scilicet temporaria) vel juris patronatus laicalis aut mixti, de quibus in articulo sequenti statim dicemus.

Clericus debet expresse beneficium acceptare, ut provisio sit

valida. Nemo vero potest sibi ipsi conferre beneficium, nec quis habilis est ad acceptanda et retinenda plura beneficia incompatibilia. Porro incompatibilia sunt non solum duo beneficia, quorum onera universa idem beneficiarius per se implere simul nequeat, sed etiam duo beneficia quorum alterutrum ad honestam ipsius sustentationem sufficiat (c. 1439).

### ARTICULUS III.

# De jure patronatus.

- 233. Ipse Codex fuse tractat de jure patronatus, quod intime connectitur cum beneficiis ecclesiasticis, in posterum vero nullo titulo valide constitui poterit (c. 1450, § 1). Itaque breviter dicemus: a) de juris patronatus notione ac divisione; b) de ipsius limitatione et cautelis; c) de praesentatione facta a patrono et privilegiis patroni; d) de oneribus patronorum et exstinctione jurispatronatus.
- I) De definitione ac divisione jurispatronatus. Nomine patroni vocarunt scriptores latini defensorem aliquem provinciae, civitatis aut causae etiam civilis particularis; idem sonabat ac advocatus. Saeculo XII eo vocabulo designati fuerunt a christianis insignes fundatores ecclesiarum et beneficiorum. Magnis donati sunt privilegiis, imo jam saeculo VII (tempore Concilii Toletani, an. 655) jus obtinuerant clericos praesentandi ad ecclesiam ab ipsis fundatam vel dotatam. Porro tres enumerantur tituli originarii, ut aliquis benefactor nomine et privilegiis patroni insigniatur, nempe: aedificatio seu largitio pecuniae ad construendam ecclesiam, dos congruens, id est dotatio certa ac sufficiens per assignationem redituum convenientium, et tandem fundus, scilicet concessio alicujus fundi pro aedificanda ecclesia. Unus ex his titulis sufficit, inde notissimus versus Glossae:

« Patronum faciunt dos, aedificatio, fundus. »

Jure hodierno definitur jus patronatus (c. 1448): « Est summa privilegiorum, cum quibusdam oneribus, quae ex Ecclesiae concessione competunt fundatoribus catholicis ecclesiae, cappellae aut beneficii, vel etiam eis qui ab illis causam habent », nempe fundatoribus certa quadam ratione succedunt, v. gr. per haereditatem.

Dividitur jus patronatus in aliquod reale, quatenus alicui rei cobaereat, et in aliquod personale, directe ad personam spectans (c. 1449). Deinde datur jus patronatus ecclesiasticum, laicale vel mixtum, juxta qualitatem tituli quo quis potitur jure patronatus. Itaque si titulus ille est ex bonis ecclesiasticis, jus patronatus est ecclesiasticum, puta aliquis canonicatus; si est laicalis titulus, v. gr. cum beneficium dotetur ex bonis patrimonialibus, jus patronatus vocatur laicale, etsi clericus eo potiatur. Tandem mixtum erit,

quando partim ex bonis stricte ecclesiasticis partim ex bonis laicalibus fundatum est beneficium. Alia divisio haec est: jus patronatus datur haereditarium, familiare, gentilitium et mixtum. Haereditarium habetur, quando transit ad haeredes; familiare, quando ad eos taxative transit qui de familia sunt fundatoris; gentilitium, quando de gente ipsius; mixtum, quando ad eos transit qui simul sunt haeredes et de familia vel gente fundatoris.

II) De limitatione et cautelis circa jus patronatus. — Ecclesia non favet juri patronatus, id quod maxime apparet ex prohibitione in posterum ullum patronatus jus constituendi (c. 1450, § 1). Imo curandum est Ordinariis locorum, ut patroni, loco juris patronatus quo fruuntur aut saltem loco juris praesentandi, spiritualia suffragia etiam perpetua pro se suisve acceptent (c. 1451, § 1); id autem significat juxta interpretationem Pontificiae Commiss. diei 12 nov. 1922 (A. A. S., XIV, p. 663), «ab Ordinariis locorum suadendum esse patronis ut loco juris patronatus... spiritualia suffragia etiam perpetua pro se suisve acceptent; et hinc patronos, praesertim ecclesiasticos, optime se gerere si hisce suasionibus obsequantur».

In posterum potest adhuc Ordinarius loci fidelibus benefactoribus et fundatoribus spiritualia suffragia eorum liberalitati proportionata concedere vel ad tempus vel etiam in perpetuum; imo fundationem beneficii ea conditione admittere ut prima vice illud obtineat clericus fundator vel alius clericus a fundatore designatus (c. 1450, § 2).

Omnes patroni novis legibus tenentur quae in Codice promulgantur c. 1452 et sqq., de quibus nunc agemús.

III) De praesentationis jure et aliis privilegiis patroni. — Praecipua jura patronorum haec sunt : 1) Patroni possunt praesentare clericum ad ecclesiam vacantem vel beneficium vacans. — 2) Salva semper executione onerum et honesta beneficiarii sustentatione, jus habent patroni alimenta obtinendi ex ecclesiae vel beneficii reditibus, si qui supersint, quoties ad inopiam nulla sua culpa redacti fuerint. — 3) Jus quoque habent, si ita ferant legitimae locorum consuetudines, in sui patronatus ecclesia ad stemma gentis vel familiae, praecedentiam ante ceteros laicos in processionibus vel similibus functionibus, digniorem sedem in ecclesia, sed extra presbyterium et sine baldachino (c. 1455). Porro uxor exercet jus patronatus per seipsam, non per maritum; minores vero per parentes aut tutores, nisi hi sint acatholici, tunc enim jus patronatus

interim suspensum manet. Valide nequit jus patronatus transmitti ad infideles, publice apostatas, haereticos, schismaticos, adscriptos societatibus secretis ab Ecclesia damnatis, nec ad quoslibet excommunicatos post sententiam declaratoriam vel condemnatoriam.

Praesentatio ad beneficium vacans, nullo obstante impedimento, fieri debet, nisi brevius tempus praescribatur, saltem intra 4 menses a die quo is, cui jus est instituendi, patronum certiorem fecerit de vacatione beneficii et de sacerdotibus qui in concursu fuerunt probati, si agatur de beneficio quod per concursum conferri debet (c. 1457); secus beneficium pro eo casu fit liberae collationis. Pendente aliqua lite de praesentationis jure, suspendatur omnino collatio usque ad finem controversiae; interim praeficiendus erit oeconomus ad gerendas res beneficii. Si per concursum ecclesiae vel beneficio provideri debeat, patronus, etiam laicus, non potest praesentare nisi aliquem clericum legitime ex concursu probatum, dummodo jure particulari praescribatur concursus 1. Praesentatio fieri debet Ordinario loci, cujus est judicare utrum idonea sit persona praesentata. Si praesentatus non idoneus reperiatur, patronus potest alium intra tempus 4 mensium praesentare; sed si ne hic quidem idoneus repertus fuerit, beneficium pro eo casu fit liberae collationis, nisi intra 10 dies a significatione recusationis recursus a judicio Ordinarii ad S. Sedem interponatur ; quo pendente, suspendatur oportet collatio beneficii usque ad finem controversiae (c. 1465, § 1). Si plures idonei praesententur, Ordinarius inter eos magis idoneum eliget.

Privilegium praesentationis est strictae interpretationis, nec jus patronatus inducit.

IV) De oneribus patroni et exstinctione juris patronatus. — Onera seu officia patronorum sunt : 1) Ordinarium loci monere, si bona beneficii dilapidari viderint, quin tamen se immisceant administrationi eorumdem bonorum. — 2) Ecclesiam collapsam vel denuo aedificare vel reparare, judicio Ordinarii, si ex titulo aedificationis jus patronatus habeant et onus illud non fabricae ecclesiae incumbat. — 3) Reditus cum penitus defecerint, supplere, si ex dotationis titulo jus patronatus proveniat (c. 1469, § 1).

¹ Ita decisum est a Pontif. Commissione, die 12 nov. 1922 : « Utrum ad normam c. 1462 paroeciae aliave beneficia obnoxia juri patronatus laicalis conferri semper debeant per concursum, ita ut patronus etiam laicalis non possit praesentare nisi clericum legitime ex concursu probatum? — Resp. Affirmative, si paroeciae aliave beneficia juris patronatus laicalis sint obnoxia concursui jure particulari, ex. gr. fundationis vel legitimae consuctudinis; secus negative. » (Acta Apost. Sedis, vol. XIV, pag. 663).

Exstinguitur autem jus patronatus: 1) Si patronus, intra tempus ab Ordinario sub poena cessationis patronatus praefiniendum, ecclesiam collapsam non denuo aedificaverit vel restauraverit aut reditus auxerit. — 2) Si juri suo renuntiaverit. — 3) Si S. Sedes jus patronatus revocaverit aut beneficium perpetuo suppresserit. — 4) Si contra jus patronatus legitime praescriptum fuerit, nempe per 30 annos ut videtur. — 5) Si res cui patronatus inhaeret, pereat; aut exstinguatur familia, gens, linea cui secundum tabulas fundationis reservatur. — 6) Si, consentiente patrono, ecclesia vel beneficium uniatur alii liberae collationis, aut ecclesia fiat electiva vel regularis. — 7) Propter nonnulla crimina in ipso Codice designata, scilicet si patronus jus suum simoniace transferre tentaverit; si factus fuerit haereticus, apostata, schismaticus; si bona ecclesiae injuste usurpaverit aut alienaverit; si rectorem ecclesiae vel alium clericum beneficio addictum per se vel per alios occiderit aut mutilaverit. Imo in ultimo hoc de quo locuti sumus casu, ex toto amittitur jus patronatus etiam pro haeredibus; in aliis vero casibus, nonnisi ipse patronus privatur suo jure (c. 1470, § 2).

#### ARTICULUS IV.

#### De officiis beneficiariorum et dimissione beneficii.

## 234. — I) Officia beneficiariorum in genere haec sunt :

- 1) Tenentur generatim beneficiarii <sup>1</sup> obligatione impendendi fructus beneficii superfluos pro pauperibus aut piis causis. Haec obligatio est gravis; de ejus natura silet Codex. Multi autem auctores asserunt hic agi de justitia stricta, ita ut reditus illi male expensi sint restitutioni obnexii in favorem pauperum; elii tamen scriptores inter quos citatur Aquinas (Quodl., VI, a. 12 ad 3), tenent hanc obligationem non esse ex justitia, quorum sententiam S. Alphonsus (III, n. 492), postquam immensa cum eruditione miraque sagacitate totam examini subjecerit quaestionem, declarat « satis probabilem, praesertim, en ipsa S. Doctoris verba, ex auctoritate S. Thomae, juxta ejus verba supra relata, qui supponit et asserit pro certo, factam fuisse praefatam divisionem bonorum; et ideo absolute ipse eximit clericum a restitutione, si bonis ecclesiasticis abutitur ». Certe vero gravis erit obligatio, si non ex justitia, tamen ex virtute religionis, ut omnes admittunt.
- 2) Debent beneficiarii onera beneficio adnexa fideliter implere, utputa quotidie horas canonicas recitare, et obligationi huic si non satisfaciant, non poterunt pro rata omissione fructus facere suos, eosque fabricae ecclesiae aut seminario dioecesano tradere coguntur vel in pauperes erogare. Adverte tamen parochos, juxta

¹ Cardinales, juxta c. 239, § 1, n. 19, « de reditibus beneficiariis libere possunt disponere etiam per testamentum ».

plures auctores <sup>1</sup>, non propter horas canonicas tantum mereri fructus beneficii, sed etiam propter *curam animarum*; idem dicendum de aliis beneficiariis curatis et de episcopis. Itaque, omisso officio, *non omnes* fructus sed pars eorum tantum erit restituenda (aliqui dicunt: dimidia pars, alii: tertia pars, alii: quarta).

- 3) Debet beneficiarius bona sui beneficii administrare, tanquam ejusdem curator, ad normam juris. In casu negligentiae, damna beneficio resarcire cogitur (c. 1476).
- 4) Sumptus ordinarii pro administratione beneficii ac fructuum perceptione ab ipso beneficiario ferendi sunt; extraordinarii vero a fabrica ecclesiae vel ab iis quibus ex tabula fundationis aut consuetudine conventioneve id onus incumbit (c. 1477).
- 5) Urget nonnunquam etiam lex *residentiae*, ut satis superque diximus in Libro II. Sed illud beneficiariorum officium speciale habetur, non generale.
- II) De dimissione ac permutatione beneficiorum. Nequit Ordinarius admittere dimissionem beneficii a clerico in majoribus ordinibus constituto factam, nisi constet eum necessaria ad honestam vitae sustentationem aliunde habere, ne cum dedecore sui status ad egestatem reducatur (c. 1484). Nec dimissionem beneficiorum in commodum aliorum vel sub aliqua conditione quae ipsam beneficii provisionem aut redituum erogationem attingat, admittere valebit Ordinarius, nisi in casu quo beneficium sit litigiosum et dimissio fiat ab alterutro ex litigantibus in commodum alterius (c. 1486).

Nequit fieri permutatio beneficiorum inaequalium cum reservatione fructuum aut praestatione pecuniae seu cujusque rei pretio aestimabilis; nec permutatio fieri potest inter plures quam duos beneficiarios (c. 1488). In genere permutatio duorum beneficiorum valide tunc tantum fit, quando adest ratio Ecclesiae necessitatis aut utilitatis, vel justa saltem causa, sine aliorum detrimento, de consensu patroni et Ordinarii loci. Ordinarius intra mensem consensum aut praestet aut deneget; permutatio autem valet a momento consensus ab Ordinario praestiti (c. 1487).

#### CAPUT V

# De bonis Ecclesiae temporalibus.

Scriptores: S. Alphonsus, IV, n. 187: de alienatione bonorum ecclesiasticorum; Ferraris, prompta bibliotheca, vox: alienatio; Card. Petra, Comment. ad Constit. Apost. « Const. V Pauli II incipiens: Ambitiosae » (5, p. 208 sqq.); C. De Luca, Theatrum veritatis et justit.,

<sup>1</sup> Cf. Vermeersch-Creusen, II, n. 800; Marc-Gestermann, II, n. 2204; Prümmer, q. 439, etc.

l. VII, pars 3: de alienatione; C. Gennari, Questions canon. I, q. 23, 240; II, q. 308, 342 sq.; Wernz, III, n. 454 sqq.; Bargilliat, II, n. 4501 sqq.; Droits et devoirs des curés, n. 514 sq.; Marc-Gestermann, I, n. 4053, 4354; Vermeersch, Periodica de rel. 4907, p. 89 sqq.; Vermeersch-Creusen, II, n. 851 sqq.; Prümmer. q. 451 sqq.; Aichner-Friedle. § 226; Laurentius, n. 4143 sqq.; Oietti, Synopsis, alienatio, I, p. 471 sqq.; Bastien, Directoire, n. 521 sqq.; Perathoner, III, p. 472 sqq.; Deshayes, Memento juris canonici, n. 4796 sqq.; F. Claeys Bouuaert, n. 397 sqq., etc.

Confer etiam circa hanc quaestionem : Nouvelle Revue théologique, vol. XXXVIII (1906), p. 536 sqq. ; Canoniste contemporain, 1920, p. 296 sqq. : les biens temporels de l'Église, etc.

235. — Expleto tractatu de beneficiis, jam agit *Codex* de bonis Ecclesiae temporalibus, hisque finem imponit Libro tertio : de rebus.

Porro de jure Ecclesiae ad bona temporalia acquirenda et administranda independenter a statu civili, jam diximus in principio hujus Compendii dum tractavimus de relatione Ecclesiae ad Statum. Itaque, paucis praemissis notionibus circa naturam rerum ecclesiasticarum temporalium ac contractuum, in specie disseremus de gravi quaestione tamdiu inter auctores agitata: de alienatione bonorum Ecclesiae. Trademus autem primo: notiones, deinde explicabimus legum Codicis vim et extensionem. De poenis statutis adversus male alienantes, suo loco in Libro V, fusius dicemus. Inde triplex sectio, qua concluditur Liber III: a) de notione rerum Ecclesiae temporalium ac contractuum in genere; b) de notione alienationis bonorum ecclesiasticorum in specie; c) de vi et extensione legis de non alienandis bonis Ecclesiae.

# § 1. DE NOTIONE RERUM TEMPORALIUM ECCLESIAE ET CONTRACTUUM.

Notio rerum temporalium Ecclesiae ea est quam tradit Codex de « bonis ecclesiasticis » (c. 1497), nempe: Sunt bona temporalia (non spiritualia ut sacramenta), sive corporalia tum immobilia tum mobilia, sive incorporalia, quae vel ad Ecclesiam universalem et ad Apostolicam Sedem vel ad aliam in Ecclesia personam moralem pertineant. Bona corporalia censentur ea quae sui natura tangi possunt, puta domus, fundus, pecunia; incorporalia vero, quae tangi non possunt, v. gr. ea quae consistunt in aliquo jure ad rem non spiritualem. Mobilia ea dicuntur bona quae haud difficulter ab uno loco in alium possunt moveri, v. gr. imago depicta super telam, ostensorium, etc.; immobilia censentur ea quae juxta naturam suam vel aestimationem ac leges, immobiliter exsistunt in aliquo loco, ut sacristia, cappella et sic porro.

Subjectum dominii rerum temporalium ecclesiasticarum aliqui scriptores olim ipsum *Deum* habere voluerunt vel *Christum* vel *S. Petrum*, eo quod sacri canones saepe eas appellarent : patrimonium Dei aut Christi aut S. Petri. Ita quidem Navarrus ; sed haec opinio jam est derelicta ab auctoribus, quia logice tunc vel Deus vel Christus vel S. Petrus subjecta quoque essent obligationum ac

debitorum in Ecclesia, quod nequit dici. Itaque alii asserunt, vel pauperes, vel Romanum Pontificem vel universalem Ecclesiam habere rerum temporalium ecclesiasticarum dominium. Sed neque horum opiniones satisfaciunt. Pauperes enim non sunt subjecta dominii rerum Ecclesiae, sed potius eorum sustentatio partialem aliquem harum rerum constituit finem. Nec Romanus Pontifex est proprie subjectum talis dominii, etsi dominium rerum ecclesiasticarum « altum » quod vocant, seu « jus eminentis dominii » habeat. Ouare jam docuerat D. Thomas (2. 2. g. 100, a. 1 ad 7): « Quamvis enim res Ecclesiae sint ejus (Papae) ut principalis dispensatoris, non tamen sunt ejus ut domini et possessoris ». Ecclesia universalis subjectum perspicitur esse bonorum ecclesiasticorum toti corpori communium, v. gr. ut ait Prümmer (g. 443), « patrimonii Petri seu ditionis pontificiae, bonorum ad Cameram Apostolicam pertinentium ». Aliorum autem bonorum ecclesiasticorum, quae ecclesiis particularibus vel specialibus institutis adscribuntur, dominium est penes ecclesias singulares aliasque personas morales quae ab ecclesiastica auctoritate in juridicam personam erectae fuerunt (juxta c. 531 et alios canones, de quibus suo loco diximus). Id apparet ex ipso Codice juris, ex canone nempe 1495, § 1 et 2, qui, ut ait Vermeersch-Creusen (II, n. 818), tot subjecta dominii agnoscit quot sunt personae morales 1. Inde practicae deducuntur conclusiones magni momenti 2, v. gr. Superiores majores de se nec valide nec licite disponunt de bonis propriis alicujus domus religiosae, nisi accedat consensus legitimus eorum qui juxta Regulam habent administrationem illorum.

Contractus vero ad quos se refert tota quaestio de alienandis bonis Ecclesiae, non alio sumuntur sensu in Codice quam in re ipsa morali, nempe contractus sunt voluntariae jurium commutationes <sup>3</sup>. Porro eorum essentia consistere videtur praesertim in « consensu externe manifestato a personis habilibus et objecto juridico » <sup>4</sup>; ita v. gr. ad essentiam alicujus venditionis pertinent ipsa res, pretium et consensus. Effectus contractuum in eo est ut aliquam gignant obligationem vel conferant jura, ut notat

Confer de hac quaestione inter alios auctores Wernz, III. n. 138; Prümmer, q. 443; ltargilliat, II. n. 1484; Vermeersch-Creusen, 1. c., etc.—— <sup>2</sup> Juxta Prümmer (q. 443) nec S. Pontitex arbitrarie disponere poterit de omnibus bonis ecclesiasticis, sed de his valent ea quae princeps observare debet in sic dicta « expropriatione » bonorum privatorum.— <sup>2</sup> Definiunt moralistae contractum: « Est duorum vel plurium in idem placitum consensus, animo obligationis contrahendae » (Marc-Gestermann, I., n. 1033).— <sup>4</sup> Vermeersch-Creusen, II. n. 849.

Vermeersch-Creusen (II, n. 849). In novo Codice receptum est principium majoris etiam momenti quo specialem applicationem acquirit jus civile; ait enim canon 1529: « Quae jus civile in territorio statuit de contractibus tam in genere, quam in specie, sive nominatis sive innominatis, et de solutionibus, eadem jure canonico in materia ecclesiastica iisdem cum effectibus serventur, nisi juri divino contraria sint aut aliud jure canonico caveatur. » Contractus innominati dancur 4 reales: do ut facias, facio ut facias, facio ut des, do ut des. Plures autem contractus peculiare habent nomen, quare dicuntur nominati. Solutiones sunt ad exstinguendam obligationem forte susceptam v. gr. per congruam praestationem rei quae debetur. Ex canone citato rite concludit Vermeersch-Creusen (II, n. 850): « Quae sive de forma contractuum sive de effectibus sive de clausulis subintellectis vel prohibitis ferunt leges civiles, etiam in materia canonica per se valebunt. »

Excipiuntur tantum ea quae vel juri divino vel juri canonico adversantur.

## § 2. Notio alienationis bonorum ecclesiasticorum.

236. — Alienatio in jure sumitur hoc loco juxta Prümmer (q. 451) pro quolibet contractu; ipse autem addit: « Quare in titulo de contractibus tractatur quoque de alienatione bonorum ecclesiasticorum. » Attamen non de quolibet contractu valet prohibitio alienationis, ut jam explicite declaraverat Card. Petra (Const.

Pauli II, s. 1, n. 11) agens de contractu emptionis: « Contrarium st verum, sic ipse contra auctores qui asserebant emptionem comprehendi sub nomine alienationis prohibitae, ita ut non sit prohibitum Ecclesiae administratoribus pecuniam convertere in emptionem alicujus fundi, dummodo tamen pecunia praedicta sit alienabilis. »

Itaque, juxta C. Petra (l. c. n. 1 sqq.) qui est auctor classicus in hac materia, alienatio est quidem verbum generale, et potest sumi stricte et late. Primo modo sumpta (scilicet stricte) continet tantum contractum illum, pleni dominii translationem importantem, ut donatio, venditio, datio in solutum; late autem sumitur pro contractu, in quo partialis dominii translatio tantum sit, scilicet utilis, vel perpetui vel ad tempus, puta emphyteusis <sup>1</sup>, feudum (seu bene-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Vocatur gallice: bail emphytéotique, et definitur: contractus quo res immobilis alicui relinquitur quoad dominium utile, cum obligatione tantum solvendi annuam pensionem (seu canonem) domino.

ficium feudale), livellum, locatio, etc. Porro nomine alienationis, in sensu canonico etiam hodierno, venit translatio vel imminutio dominii sive pleni sive utilis bonorum Ecclesiae per contractum quo jura proprietarii tolluntur aut laeduntur aut in pejus vertuntur <sup>1</sup>. Inde concludes, alienationem comprehendere « donationem, venditionem, permutationem, concessionem ususfructus, emphyteusis, pignoris, hypothecae, etc., impositionem gravaminis, servitutis, censum <sup>2</sup> » et alia hujusmodi. Bene tamen notant auctores <sup>3</sup>, non sub nomine alienationis venire furtum, quia de se jam inefficax est actus iste, nec damnificationem proprie dictam, utpote speciem moralem injustitiae furti participantem, nec demum repudiationem lucri, cum sit mera non acquisitio.

#### § 3. DE VI ET EXTENSIONE LEGIS DE NON ALIENANDIS BONIS.

237. — Principio generali prohibetur alienatio bonorum ecclesiasticorum facta absque solemnitate juris, juxta normas a Codice statutas (c. 1530 sqq.) vel probatam theologorum doctrinam. Porro ad alienandas res Ecclesiae immobiles aut mobiles quae servando servari possunt (scilicet primo usu non consumuntur), requiritur : a) Aestimatio rei a probis ac peritis viris in scriptis data; b) justa causa, nempe vel urgens necessitas vel evidens utilitas Ecclesiae velicpietas; c) licentia legitimi Superioris, sine qua alienatio invalida est. Jamvero ille legitimus Superior sine cujus licentie alienatio foret invelida, est Sedes Apostolica, si agatur de rebus pretiosis, quae nempe speciali eague non vulgari donentur valore propter pretium (1000 circiter libellas), artem, raritatem vel antiquitatem; item si agatur de rebus quae valorem excedunt 30000 libellarum seu francorum; et tandem, juxta c. 1281, § 1, insignibus si agatur de reliquiis aut imaginibus pretiosis itemque aliis reliquiis aut imaginibus quae in aliqua ecclesia magna populi veneratione honorentur, aut de donariis votivis 4. Ordinarius loci, si de rebus agatur infra 1000 libellarum seu francorum valorem, eas poterit alienare, audito tamen generatim Consilio administrationis et obtento consensu corum quorum interest, v. gr. parochi, patroni, etc.;

<sup>\*</sup> Par aliénation il faut entendre non seulement tout acte translatif de la propriété, mais encore tout acte qui diminue les droits du propriétaire » (Nouv. revue théol., l. c., p. 537). — 2 Est contractus quo quis, jus sibi vel alii reservat in perpetuum percipiendi reditus (rentes) ex re fructifera. — 3 Vermeersch-Creusen, II, n. 851; Prümmer, q. 451. — 4 Id constat ex responso S. Congreg. Concii ad Ordinarium Laudensem, die 14 januarii 1922. Vide in « Nouvelle revue théologique » (1922, p. 430 sqq.) explicationem hujus decisionis concinnatam a R. P. Creusen, S. J.

si vero agatur de rebus quarum pretium continetur intra 1000 libellas et 30000 libellarum seu francorum, pro *valore* alienationis accedere debet *consensus* tum Capituli cathedralis tum Consilii administrationis tum eorum quorum interest (c. 1532, § 3).

Hae juris solemnitates requiruntur non solum in alienatione proprie dicta, sed etiam in quolibet contractu (v. gr. compromisso) quo conditio Ecclesiae pejor fieri possit <sup>1</sup>. Titulos autem ad latorem (valori al portatore, titres au porteur) non possunt administratores libere commutare in alios titulos. Quamvis enim non stricte legibus subjiciantur alienationis bonorum ecclesiasticorum nec amplius vigeat toto suo rigore responsum datum a S. Congreg. Concilii (Romana et aliarum, 17 febr. 1906) quod requirebat etiam beneplacitum Apostolicum, tamen nequeunt commutari nisi in alios titulos magis aut saltem aeque tutos ac frugiferos, exclusa praeterea qualibet commercii vel negotiationis specie v. gr. speculatione per modum ludorum bursarum (jeux de bourse, giuochi di borsa), ac de consensu Ordinarii, dioecesani Consilii administrationis eliorumque quorum intersit (c. 4539, § 2).

Quoad modum alienandi bona Ecclesiae sapienter statuit Codex (c. 1531):

a) res alienari nequit minore pretio quam quod in aestimatione peritorum indicatur; b) nonnisi per publicam cenditionem alienatio fiat aut saltem nota reddatur, nisi aliud circumstantiae suadeant (id quod hodie non raro contingit); c) res demum ei concedatur qui plus obtulerit, omnibus perpensis; d) pecunia vero ex alienatione percepta, tuto et utiliter in commodum Eccle-

siae ad quam pertinet collocetur (id. § 3).

Contra male alienantes et detentores bonorum quae illegitime fuerunt alienata, datur actio quae sive personalis sive realis vocatur. Prior autem respicit tantum personam ipsam vel haeredes; posterior persequitur jus in re adversus quemcumque detentorem praedictorum bonorum. Porro, juxta c. 1534, Ecclesiae competit actio personalis contra eum qui sine debitis solemnitatibus bona ecclesiastica alienaverit (et contra haeredes ipsius); actio vero realis, si alienatio invalida fuerit (v. gr. propter defectum licentiae debitae Superioris), contra quemlibet possessorem. Emptor tamen ipse jus habet contra male alienantem. Insuper contra invalidam rerum ecclesiasticarum alienationem agere possunt: primo, is qui rem alienavit quasi poenitens factus; deinde ejus Superior, postea successor utriusque in officio, tandem quilibet clericus illi ecclesiae adscriptus, quae damnum passa sit. Pertinet enim ad illos quoque clericos jura suae ecclesiae sarta tectaque custodire.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Ecclesia hic non tantum universalem indicat Ecclesiam aut Sedem Apostolicam, sed etiam quamlibet personam moralem in Ecclesia, ut expresse declaratur in c. 1498.

# LIBER IV

## DE PROCESSIBUS

Scriptores et Fontes: Constitutio Pii P. X « Sapienti consilio », ubi : Lex propria S. Romanae Rotae et Signaturae Apostolicae (29 junii 1908) ; Regulae servandae in judiciis apud S. Romanae Rotae tribunal (4 augusti 1910) ; Regulae servandae in judiciis apud supremum Signaturae Apostolicae tribunal (6 martii 1912); Reiffenstuel, Jus canonicum universum, Liber II, de judiciis ; Schmalzgrueber, Jus ecclesiasticum, Tomus II, Pars I : de judiciis ; Pirhing, Jus canonicum, Liber II, titulus I sqq.: de judiciis; Passerinus de Sextula, Regulare tribunal; De Angelis, Praelectiones juris canonici Liber II (tomus II); Bouix, Tractatus de judiciis ecclesiasticis, 2 vol.; Grandclaude, Jus canonicum juxta ordinem Decretalium, Liber II: de judiciis ecclesiasticis; Card. Lega, Praelectiones in textum juris canonici: de judiciis (4 vol.) ; Compendium Praelectionum de judiciis eccles. ; *Heiner*, Der kirchliche Zivilprozess ; der kirchliche Strafprozess ; *Wernz*, Jus Decretalium, tomus V : de judiciis ecclesiasticis ; Marc-Huguenin, n. 801 sqq. ; Bargilliat, II, n. 1547 sqq. ; Craisson, Manuale, IV, n. 5474 sqq. ; De Brabandère, II, n. 1185 sqq. ; G. Péries, la Procédure canonique moderne; Aichner-Friedle, § 215; Laurentius, n. 409 sqq. Conspectus, p. 83 sqq.; Prümmer, q. 457 sqq.; Perathoner, II, Kirchliches Gerichtswesen, p. 2 sqq.; Noval, Commentarium juris canonici, Liber IV: de processibus; Haring, § 220 sqq.; Deshayes, n. 1886; F. Claeys Bouuaert, n. 406; Joannes Chelodi, Jus poenale et ordo procedendi in judiciis criminalibus juxta Codicem Juris canonici; Bargilliat, Droits et devoirs des curés et des vicaires paroissiaux, chapitre IV: procédure concernant les curés inamovibles, a. 3 sqq.; Vermeersch-Creusen, III, n. 1 sqq., etc.

#### INTRODUCTIO IN LIBRUM IV

238. — Ecclesia Dei potestatem habet judicialem sensu proprio et stricto, eamque independentem a quavis auctoritate civili.

Jam a prioribus christianitatum temporibus hanc potestatem de facto exercuit, imo ipse S. Paulus non uno suarum Epistolarum loco eam insinuare non omisit, v. gr. I, Cor. 5, 3 sqq., 6, 1 sqq. Saeculo deinde quarto, Concilium Sardicense (an. 344) de causis expresse egit episcoporum ad S. Sedem deferendis. Quare non immerito in ipso principio hujus libri determinat Codex, quaenam judicia Ecclesiam spectent jure proprio et exclusivo. Haec autem sunt: a) causae quae respiciunt res spirituales et spiritualibus adnexas; b) violationes legum ecclesiasticarum ac omnia in quibus inest ratio peccati, quod attinet ad culpae definitionem et poenarum ecclesiasticarum irrogationem (scilicet sub ea tantum ratione de his cognoscit Ecclesia): c) tandem causae omnes quae respiciunt personas privilegio fori gaudentes, ut sunt clerici et religiosi. In iis causis in quibus tum Ecclesia tum civilis potestas aeque competentes sunt quaeque dicuntur mixti fori, locus datur praeventioni (c. 1553, § 2).

Hisce omnibus praemissis, jam incipit Codex abundanter quidem et eximie de processibus in genere tractare. Inscribitur autem liber « de processibus », et non de « judiciis », quia modos determinat quos servare oportebit in expediendis negotiis non tantum judicialiter, verum etiam extrajudicialiter ¹. In specie deinde sermo est de judiciis (pars prima), de causis beatificationis et canonizationis Servorum Dei (pars secunda), de modis procedendi in nonnullis expediendis negotiis quae a forma judiciali ordinaria aut stricta recedunt (pars tertia). Cum tamen vasta haec et non parum intricata judiciorum materia vix omnibus seminariorum tironibus aut etiam sacerdotibus scitu sit adeo necessaria, uti notant auctores, quoad omnes et singulas partes; quare et nos in hoc Compendio ea tantum de processibus palam exponemus quae magis utilia censeantur studiosis rerum canonicarum.

Distinctis capitibus agemus: a) de judiciis in genere; b) de judiciis in specie; c) de modo procedendi in nonnullis expediendis negotiis vel sanctionibus poenalibus applicandis.

#### CAPUT I

## De judiciis in genere.

239. — In prima parte Libri IV, ut dictum est, occurrit sermo de « judiciis », ea quidem ratione ut prius quasi schema proponatur ac explicetur earum rerum quae plerumque in omni reperiuntur judicio; inde hujusce partis sectio prima: de judiciis in genere.

Ut ordine procedamus in explanandis judiciis in genere, praemittere debemus notionem exactam judicii ejusque divisionem. Deinde vero, Codici inhaerendo, dicemus in specie de variis elementis quibus constituitur omne judicium, nempe : de subjecto activo judicii (de foro competenti, de variis tribunalibus, de disciplina in tribunalibus servanda) ; de subjecto passivo judicii (de partibus in causa) ; de objecto judicii (de actionibus et exceptionibus) ; de forma judicii, quae refert omnem telam alicujus processus canonici (de causae introductione, de litis contestatione et instantia, de interrogationibus et probationibus, etc.).

Quamobrem quinque erunt articuli circa totam quaestionem « de judiciis in genere »; nempe : a) De notione et divisione judicii.

¹ Haec negotia tractanda veniunt praecipue in secunda et tertia parte libri, ut notat Noval (n. 1), vix autem in parte prima.

b) De subjecto activo judicii.
c) De subjecto passivo judicii.
d) De objecto judiciorum.
e) De ipsa forma quae tenenda est in omni judicio 1.

#### ARTICULUS I.

# De notione et divisione judicii.

240. — I) Definitio. — Ipse Codex accurate indicat quid sit judicium de quo hie agimus. « Nomine judicii ecclesiastici, ait (c. 1552), intelligitur controversiae in re de qua Ecclesia jus habet cognoscendi, coram tribunali ecclesiastico, legitima disceptatio et definitio » <sup>2</sup>. Haec autem definitio judicii est potius descriptio eaque perfecta, ut asserit Noval (n. 38), et pro usu practico sufficiens. Breviter potest judicium forense dici « legitimae controversiae apud judicem ecclesiasticum competentem propositio, discussio et definitio » <sup>3</sup>.

Juxta Wernz (V, n. 77), vox judicium generatim triplicem prae se ferre poterit significationem: a) designat sententiam a judice latam in fine cognitionis et disceptationis judicialis (le prononcé du jugement); b) denotat etiam universam proceduram, scilicet legitimam controversiae quae inter actorem et reum antecedit, per judicem cognitionem et definitionem (le procès); c) significat tandem magistratum sive tribunal a competente auctoritate ad jus dicendum constitutum (le tribunal). Ut satis apparet, hic tribuimus voci: judicium praesertim secundam significationem, quae etiam in definitione ipsius Codicis continetur.

II) Divisio. — Ratione objecti, dividitur judicium in aliquod contentiosum (quod olim dicebatur : civile) et in aliquod criminale (jugement criminel).

Judicium contentiosum (jugement contentieux) illud est quod instituitur ad persequenda aut vindicanda jura personarum physicarum vel moralium, vel earumdem personarum facta juridica declaranda. Vocatur quoque judicium «litigiosum», et in ipso maxime intenditur speciale ipsius actoris commodum privatum.

Judicium criminale illud est cujus objectum sunt delicta in ordine ad poenam infligendam vel declarandam. Itaque in crimi-

¹ Confer Noval, l. c., n. 20 sqq. et 54. — ² Processus venit a « procederê », quia causa tribunali delata paulatim se evolvit; itaque haec vox est magis generalis. Dantur enim processus judiciales (judicia), extrajudiciales et administrativi (cf. Noval, n. 4 sq.). L. Demeuran (le Droit canonique des laïques, p. 179) scribit: «Un procès est une instance devant un juge, à l'occasion d'un différend entre deux ou plusieurs parties. » — « Par jugement ecclésiastique, on entend le débat légitime et la conclusion devant un tribunal ecclésiastique d'une controverse, au sujet de choses sur lesquelles l'Église a le droit d'exercer sa compétence. » — ³ Noval, n. 15.

nali judicio maxime vindicta publica intenditur ratione alicujus criminis commissi vel denuntiati. De judicio criminali speciali modo sermo erit in secundo capite.

Ratione actionis, dividitur judicium contentiosum in petitorium, cum agitur de ipsa rei proprietate, et in possessorium, cum de sola ejus possessione est contestatio; deinde in reale vel personale, etc. (c. 1668).

Judicium criminale, ratione praesertim effectus, dividitur in condemnatorium, quo infligitur poena canonica; et in declaratorium, quo poena jam determinata in lege aut in Superioris praecepto, alicui decernitur ope simplicis declarationis, seu dicitur « esse applicanda ».

#### ARTICULUS II.

## De subjecto activo judicii.

- 241. Subjectum activum judicii describitur in tribus prioribus titulis Codicis, scilicet ubi agitur: a) de foro competenti (titulus I); b) de variis tribunalium gradibus et speciebus (titulus II); c) de disciplina in tribunalibus servanda (titulus III). Hinc triplex sectio.
- I) De foro competenti. Forum sumitur vel pro loco ubi judicia exercentur, vel pro tribunali seu judice qui exercet potestatem judicandi, vel demum pro ipsa potestate judiciaria. Competentia vero dicit aliquam mensuram jurisdictionis. Itaque hic inquirimus:

  a) quis judex sit competens ratione universalis suae jurisdictionis, seu de competentia S. Pontificis; b) quibusnam ex modis alii judices infra S. Pontificem competentiam suam sortiantur.
- a) Romanus Pontifex a nemine judicatur (c. 1556). Ipse autem jure proprio et exclusivo judicat:
- 1) Eos qui supremum tenent populorum principatum horumque filios ac filias eosque quibus jus est proxime succedendi in principatum.
  - 2) Patres Cardinales. Project Cardinales.
- 3) Legatos Sedis Apostolicae, et in criminalibus tantum episcopos etiam titulares.

Nomine S. Pontificis et ratione jurisdictionis collatae a Romano Pontifice, judicant Tribunalia Sedis Apostolicae (utputa Rota Romana, Suprema Signatura Apostolica) omnes episcopos residentiales in contentiosis, jure quidem de se exclusivo; item dioeceses tanquam personas morales, et etiam omnes alias ecclesiasticas personas morales, si Superiorem *infra* Romanum Pontificem non habeant (quales sunt Religiones exemptae).

Praeterea cum alias forte causas S. Pontifex ad suum advocaverit judicium, eas videt judex ille quem *speciali modo* ipsemet S. Pontifex designaverit (c. 1557).

- b) Quoad inferiores judices, plures dantur modi quibus competentia eorum stabilitur ac determinatur (c. 1559 sqq.). Enumerantur vero praesertim sex modi:
- 1) Ratione domicilii vel quasi-domicilii, quilibet conveniri potest coram Ordinario loci, excipe si in Urbe ab anno commoretur; tunc enim jus habet declinandi forum Ordinarii et instandi ut coram Urbis tribunalibus citetur. Notare quoque oportet, vagum habere proprium forum in loco ubi actu commoratur, et religiosum in loco domus suae (c. 1563).
- 2) Ratione rei sitae, ut aiunt, id est: ubi inveniuntur res quibus spoliatus est actor, potest pars conveniri coram Ordinario loci, ubi res litigiosa sita est, quoties nempe actio in rem directa sit (judicium contentiosum reale).
- 3) Ratione contractus, pars conveniri potest coram Ordinario loci in quo contractus initus est vel adimpleri debet (c. 1565).
- 4) Ratione delicti, reus forum sortitur in loco patrati delicti. Licet autem post delictum reus e loco discesserit, judex loci jus habet illum citandi ad comparendum et sententiam in eum ferendi (c. 1566).
- 5) Ratione connexionis seu continentiae, ab uno eodemque judice cognoscendae sunt causae inter se connexae, nisi legis praescriptum obstet (c. 1567).
- 6) Ratione demum praeventionis, cum duo vel plures judices aeque competentes sunt, v. gr. ratione domicilii vel delicti, etc. Tunc ei jus est causam cognoscendi qui prius citatione reum legitime convenit (c. 1568).

Quaedam causae quae respiciunt *speciali* modo Ordinarium loci, v. gr. propter beneficium, administrationem, legata pia, etc., dicuntur habere « forum necessarium » coram respectivis Ordinariis (c. 1560).

Actor sequitur forum rei. Optio tamen fori actori conceditur eo casu quo reus multiplex habet forum (c. 1559, § 3).

II) De variis tribunalibus. — Dantur tribunalia ordinaria et gelegata; deinde tribunalia inferiora et tribunalia S. Sedis; demum tribunalia primae instantiae et tribunalia secundae instantiae.

De his ergo ordine sequenti loquendum erit: a) de tribunali ordinario primae instantiae; b) de tribunali ordinario secundae instantiae; c) de ordinariis S. Sedis tribunalibus; d) de tribunali delegato.

Unicuique autem fidelium integrum est causam suam sive contentiosam sive criminalem cognoscendam ad S. Sedem deferre vel apud eamdem introducere. Generatim tamen solus recursus ad S. Sedem non suspendit jurisdictionem inferioris judicis in causa, nisi facta fuerit appellatio vel S. Sedes causam ad se advocaverit (c. 1569).

a) De tribunali ordinario primae instantiae fusius loquitur Codex, tradendo notiones circa personas quibus componitur illud tribunal; scilicet agit: 1) de judice ipso; 2) de auditoribus et relatoribus; 3) de notario et actuario, promotore justitiae et vinculi defensore; 4) de cursoribus demum et apparitoribus. Ad minimum autem in quocumque judicio ad validitatem actus requiritur praesentia ex parte tribunalis tum judicis tum actuarii qui conscribat et signet acta judicialia (c. 1585).

Judex primae instantiae in tribunali ordinario est ipse loci Ordinarius, excipe si agatur de juribus aut bonis temporalibus episcopi aut mensae episcopalis vel Curiae dioecesanae ; tunc enim controversia dirimenda deferatur vel, episcopo consentiente, ad dioecesanum tribunal collegiale quod constat officiali et 2 judicibus synodalibus antiquioribus, vel, si renuat episcopus, ad judicem immediate superiorem, id est secundae instantiae (c. 1572, § 2). Pro religiosis exemptis in Religione clericali, judex primae instantiae, nisi aliud in Constitutionibus caveatur, est Superior provincialis, aut, si monasterium sit sui juris, Abbas localis (c. 1579, § 1). Episcopus autem, ut jam n. 121 (de potestate judiciaria episcoporum) fusius declaravimus, tenetur « officialem » eligere cum potestate ordinaria judicandi, a Vicario Generali distinctum 1. Valde expedit nt episcopus non ipse per se tribunali praesit, quando agitur de causis tum criminalibus tum contentiosis, praesertim gravis momenti (c. 1578). Unicus vero judex semper ex judicibus synodalibus duos assessores consulentes sibi adsciscere potest.

Nonnunquam tamen omnino requiritur constitutio tribunalis trium judicum cum suffragio decisivo vel etiam quinque judicum cum suffragio decisivo (c. 1576 et 1577, § 1), reprobata contraria consuetudine et revocato quolibet contrario privilegio. Porro tribunali 3 judicum reservantur causae contentiosae de vinculo s. ordinationis et matrimonii, vel de juribus et bonis temporalibus Ecclesiae cathedralis, itemque causae criminales in quibus res est de priva-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Confer in tractatu de episcopo, ubi sermo est de officiali (n. 121). Continentur autem haec praescripta in canone 1573.

tione beneficii inamovibilis aut de irroganda vel declaranda excommunicatione; tribunali autem 5 judicum reservantur causae quibus agitur de delictis quae depositionis, privationis perpetuae habitus ecclesiastici vel degradationis poenam important. Possunt quaecumque causae difficiliores ab Ordinario tribunali 3 vel 5 judicum committi (c. 1576).

Auditores et relatores possunt ab Ordinario loci vel stabiliter vel pro certa aliqua causa constitui (c. 1580, § 1), imo ipse judex valebit auditorem aliquem constituere, sed tantum pro causa quam cognoscit, nisi Ordinarius providerit (id. § 2). Auditores qui vocantur etiam nonnunquam « consultores, instructores actorum, referendarii » (les Auditeurs et les Référendaires) munus habent testes citandi et audiendi, actaque judicialia instruendi secundum tenorem mandati, non autem sententiam definitivam ferendi (c. 1582). Relator seu ponens (le rapporteur) unus est ex judicibus ipsis, qui designatur a praeside tribunalis collegialis et cujus munus est in coetu judicum de causa referre et sententias in scriptis redigere (c. 1584).

Notarius (le notaire) qui actuarii (greffier) officio fungitur, ab Ordinario constituitur vel a judice assumitur eo fine ut acta judicialia ab ipso conscribantur ac signentur, ita ut plenam faciant fidem; secus enim nulla habentur acta (c. 1585, § 1).

Promotor justitiae (le Promoteur) in dioecesi constituitur pro causis tum contentiosis (in quibus bonum publicum, Ordinarii judicio, in discrimen vocari potest) tum criminalibus. Solet definiri: publicus officialis ecclesiasticus pro justitiae ac legis tutela <sup>1</sup>; olim vocabatur: Procurator fiscalis. « Defensor vinculi » (le défenseur du lien) pro causis instituitur in quibus agitur de vinculo sacrae ordinationis aut matrimonii; est igitur species promotoris justitiae, et valet definiri: publicus officialis ecclesiasticus pro tutela vel validitatis ordinationis vel validitatis matrimonii <sup>2</sup>.

Promotor justitiae et defensor vinculi constitui possunt tum ad universitatem causarum tum pro singulis causis. Eadem vero persona officium promotoris justitiae et defensoris vinculi gerere potest, nisi multiplicitas negotiorum et causarum id prohibeat (c. 1588).

Cursores (courriers) et apparitores (appariteurs, huissiers) hoc speciale habent officium intimandi acta judicialia, et sententias decretaque judicis exsecutioni mandandi. Cursores intimationem quoque a se rite factam judici referunt; apparitores autem, judice committente, acta judicialia exsequentur. Publicam fidem faciunt

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> De origine, notione et evolutione historica hujus officii abunde tractant Noval, n. 140 et Wernz, V. n. 185 sqq., etc. — <sup>2</sup> Vide Wernz, l. c., n. 193 sqq.; Noval, n. 141.

acta quae hi confecerint (c. 1593). Eadem persona utroque officio defungi poterit; generatim sint laici, nisi in aliqua causa prudentia aliud suadeat (c. 1592).

- b) De tribunali ordinario secundae instantiae, quod est tribunal appellationis (c. 1594), pauca tantum eo loco sunt dicenda, cum postea magis ex professo sermo sit de appellatione. Hoc tribunal eadem prorsus ratione qua tribunal primae instantiae constitui debet, eaedemque regulae, accommodatae ad rem, in causae discussione servandae sunt (c. 1595). Porro a tribunali episcopi suffraganei appellatur ad Metropolitam. A causis in prima instantia pertractatis coram Metropolita, fit appellatio ad loci Ordinarium quemcumque, ab ipso Metropolita, probante Sede Apostolica, semel pro semper electum; pro causis vero primum agitatis coram Archiepiscopo qui caret Suffraganeis vel coram loci Ordinario immediate S. Sedi subjecto, fit appellatio ad Metropolitam quem semel pro semper illi electum habuerunt ratione Concilii provincialis, juxta c. 285. Tandem pro omnibus causis religiosorum exemptorum coram Superiore provinciali actis, tribunal secundae instantiae est penes supremum Moderatorem; pro causis actis coram Abbate locali. penes supremum Moderatorem Congregationis monasticae (c. 1594).
- c) Ordinaria Apostolicae Sedis tribunalia constituta fuerunt ut pro toto orbe catholico jus dicerent, nomine Romani Pontificis, qui judex est supremus in omnibus causis fidelium. Porro duo dantur tribunalia apostolica ordinaria pro causis fidelium, Sacra nempe Romana Rota et Supremum Signaturae Apostolicae Tribunal. De Sacra Romana Rota abunde diximus in Libro II, numero 98; de Signatura vero Apostolica, in eodem Libro numero 99. Itaque statim agimus juxta ordinem Codicis : de tribunali delegato.
- d) Tribunal delegatum vel a S. Sede vel ab Ordinario potest institui. Porro judex specialis a S. Sede delegatus uti quidem potest ministris constitutis in Curia dioecesis in qua judicare debet, sed non tenetur, nisi in delegationis rescripto aliud cautum sit (c. 1607, § 1). Judices autem ab Ordinariis locorum delegati tenentur ministris uti Curiae dioecesanae, nisi episcopus in casu peculiari ob gravem causam extraordinarios ministros constituendos decreverit (id. § 2).
- III) De disciplina servanda in tribunalibus. Sub nomine disciplinae hic intelligendae sunt regulae quaedam generales a Codice praescriptae, quae omnino servandae erunt in variis causae stadiis tum a judicibus tum ab aliis judicio intervenientibus. Pertinent

hae regulae: a) ad officium judicum tribunalisque ministrorum; b) ad ordinem quo cognoscuntur variae causae; c) ad dilationes quae interponuntur; d) ad locum et tempus judicii; e) ad confectionem et conservationem actorum. De singulis his eodem ordine sed breviter dicemus.

a) Officium judicis quod spectat, advertere oportet, judicem qui certe et evidenter competens est, non posse parti legitime requirenti suum ministerium recusare (c. 1608 et 1625, § 1). Ex alia tamen parte, ne temere se competentem declaret, ipse judex, antequam aliquem ad suum trahat tribunal et judicaturus sedeat, videre debet utrum sit competens necne; deinde antequam aliquem ad agendum admittat, cognoscere tenetur, num is in judicio possit jure consistere (c. 1609). Judices et tribunalis ministri satagere debent ut quamprimum, salva justitie, causae omnes terminentur, utque in tribunali primae instantiae ultra biennium non protrahantur, in tribunali vero secundae instantiae ultra annum (c. 1620). Excepto episcopo, omnes qui tribunal constituunt aut eidem opem ferunt. jusjurandum de officio fideliter implendo coram Ordinario vel alio judice vel delegato praestare tenentur (c. 1621). Semper jusjurandum, quod etiam a partibus, testibus, peritis emittitur, invocationem continet divini Nominis, et a sacerdotibus quidem fit tacto pectore, a ceteris fidelibus, tacto Evangeliorum libro (c. 1622. § 1).

In judicio *criminali* semper et in *contentioso* quoties damnum partibus ex revelatione actorum obveniret, judices et tribunalis ministri tenentur ad *secretum* officii. Imo ex causa proportionata damni aut scandali poterit judex etiam testes, peritos, partes earumque advocatos vel procuratores *jurejurando adstringere* ad secretum servandum (c. 1623).

b) Circa ordinem cognitionum seu ordinem quo tractandae erunt variae causae, hoc statuitur generale principium: Judices et tribunalia tenentur causas ad se delatas eo ordine cognoscere quo fuerunt propositae, nisi aliqua earum celerem prae ceteris expeditionem exigat, quod quidem peculiari decreto a judice seu a tribunali statuendum est (c. 1627). Porro hasce causas indicat cl. Noval (n. 221), quae celerem prae ceteris requirunt expeditionem: a) super electionibus et postulationibus, quia diuturna vacatio nocet bono communi; b) super beneficiis et officiis ecclesiasticis, quoniam litis prorogatio circa ipsum titulum eorum obesset ecclesiae ac beneficiis; c) super matrimoniis; d) circa pauperes, pupillos, carceratos, aliasque personas miserabiles, ut aiunt; e) super spolio seu re qua

possessor fuit privatus, mercede, alimentis, deposito, etc. Imo si de « spolio » incidat quaestio, haec ante omnia est dirimenda (c. 1633, § 3).

c) Circa dilationum terminos et fatalia legis, advertere oportet dilationem hic non significare prorogationem, ut communiter accipitur, sed potius, ut explicat Noval (n. 228), «ipsum justum temporis spatium litigantibus concessum ad ponendum vel exsequendum aliquem actum judicialem ». Fatalia legis dicuntur termini perimendis juribus a lege constituti, v. gr. pro jure appellandi conceduntur 10 dies, ex c. 1881. Quare termini seu dilationes 10 dierum, in exemplo allato, sunt termini fatales, quia a lege determinantur (fatalia legis). Dilationes quae a judice constituuntur, vocantur « judiciales »; quae vero ex mutuo partium consensu, approbante judice, stabiliuntur, dici solent « conventionales ».

Jamvero «Fatalia legis » prorogari non possunt; Termini autem judiciales et conventionales, ante eorum lapsum, poterunt, justa intercedente causa, a judice, auditis vel petentibus partibus prorogari (c. 1634, § 2). Cavendum tamen est ne nimis diuturna fiat litis prorogatio.

d) Quoad locum et tempus judicii, certum est episcopum posse, in quovis loco suae dioecesis non exempto, erigere tribunal. Nihilominus etiam penes sedem episcopalem habeatur aula quae sit ordinarius judiciorum locus; ibique Crucifixi imago emineat, et adsit Evangeliorum liber (c. 1636). Judex, si a jurisdictione in suo territorio exercenda sit impeditus, poterit eam extra territorium, certiore tamen facto loci Ordinario, exercere (c. 1637). Ordinarius in unaquaque dioecesi decernit quibus diebus et horis tribunal adiri regulariter possit. Justa tamen de causa et quoties periculum sit in mora, fas est fidelibus quovis tempore judicis ministerium invocare (c. 1638).

Diebus festis de praecepto et tribus ultimis diebus hebdomadae sanctae non fiat judicium, nisi necessitas, caritas aut bonum publicum id postulent (c. 1639, § 1).

e) Quoad modum judicialem, confectionem ac conservationem actorum, probe sciendum est, eas tantummodo personas adesse posse in aula, dum causae coram tribunali aguntur, quas judex necessarias esse judicaverit ad processum expediendum (c. 1640, § 1). Acta vero judicialia, sive sint acta causae, v. gr. probationes, sive sint acta processus, utputa citationes partium, scripto redacta esse debent, et quidem quoad ejus fieri potest lingua latina, nisi

justa causa aliud suadeat. Interrogationes, responsiones testium aliaque similia, lingua vernacula confici debent (c. 1642, § 2). Quando judicium expletum est, documenta generatim partibus restituenda erunt, nisi in criminalibus, bono publico ita exigente, judex aliquod retinendum censuerit (c. 1645, § 1).

Quae autem apud tribunal manent documenta, in archivo Curiae deponantur sive publico sive secreto, prout eorum natura exigit. Anonymae epistolae non necessariae, et etiam epistolae subscriptae quae sint certo calumniosae, destruantur ut jubet c. 1645, § 4. In casu appellationis a primo judicio debent acta exscribi et cum testificatione cancellarii seu actuarii de eorum integritate, transmitti ad superius tribunal. Attamen si exemplaria sine gravi incommodo exscribi nequeant, mittantur cum opportunis cautelis acta ipsa originalia (c. 1644, § 1).

#### ARTICULUS III.

## De subjecto passivo judicii.

- 242. Subjectum passivum judicii sunt partes in causa, ut habetur ex inscriptione hujus tituli. Porro dantur partes principales in causa, nempe actor qui processum intentat, et reus qui citatur ac respondere debet; deinde partes minus principales, scilicet procurator qui locum alterius supplet, et advocatus qui assistit ex officio in nonnullis judiciis. Juxta ordinem ergo Codicis dicemus: a) de actore et reo; b) de procuratoribus et advocatis.
- I) De actore et de reo seu de partibus principalibus in causa. Principium generale hoc est : Quilibet, sive vir sive mulier sive persona physica sive persona moralis, in judicio agere potest, nisi a sacris canonibus prohibeatur ; reus autem legitime conventus, id est a judice in judicium rite vocatus, respondere debet (c. 1646). Tum actor tum reus semper tenentur judicio adesse propria in persona juxta praescripta juris vel judicis, quamvis alias possint procuratorem aut advocatum sibi constituere (c. 1647).

Hujus generalis principii dantur exceptiones: a) pro minoribus; b) pro personis moralibus; c) pro religiosis; d) pro excommunicatis aut bonis interdictis vel iis qui infirmae sunt mentis.

a) Pro minoribus et amentibus agere et respondere tenentur in genere parentes eorum aut tutores vel curatores. In causis tamen spiritualibus (v. gr. circa sacramenta) et cum spiritualibus connexis (ut sunt beneficia) minores, si aetatem 14 annorum expleverint, etiam per seipsos agere et respondere queunt; si usum tantum rationis assecuti sint, possunt, absque consensu patris vel tutoris,

per specialem tutorem ab Ordinario datum, vel etiam per procuratorem a se, Ordinarii auctoritate, constitutum (c. 1648).

- b) Personae morales (v. gr. seminaria) minoribus aequiparantur; earum nomine stat in judicio rector vel administrator. Nomine ecclesiae cathedralis aut mensae episcopalis ipsi Ordinarii locorum stare in judicio possunt; attamen, ut licite agant, debent audire Capitulum cathedrale vel Consilium administrationis eorumve consensum vel consilium habere, quando periculo vertitur pecuniae summa pro qua alienanda eorumdem requiritur consensus vel consilium (c. 1532 et 1653, § 1). Beneficiarii stare possunt in judicio pro suo beneficio; Superiores autem Capitulorum, sodalitatum et quorumlibet collegiorum stare in judicio nequeunt, nomine suae cujusque communitatis, sine ejusdem consensu ad normam statutorum (c. 1653, § 2).
- c) Religiosi nequeunt partes agere in causa sine consensu Superiorum, excipe si agetur de juribus sibi ex professione ipsa quaesitis et adversus Religionem vindicandis, vel si extra claustra legitime ipsi morentur et tuitio jurium urgeat, vel tandem si contra Superiorem denuntiationem velint instituere (c. 1652).
- d) Excommunicati generatim stare in judicio queunt ; excipiuntur excommunicati vitandi aut speciali sententia damnati, quibus tantum permittitur ut per se ipsi agant ad impugnandam justitiam aut legitimitatem excommunicationis, per procuratorem vero ad aliud quodvis animae suae praejudicium avertendum (c. 1654). Bonis interdicti (les interdits) et ii qui minus firmae mentis sunt, stare debent in judicio ut respondeant de propriis suis delictis aut ad praescriptum judicis; in ceteris utantur oportet curatoribus quos habent (c. 1650).
- 243. II) De procuratoribus et advocatis. Partes minus principales in aliqua causa sunt procuratores et advocati. Procurator proprie ille est qui in aliquo judicio vices gerit sive actoris sive rei. In casibus particularibus a jure determinatis debet procurator constitui; scilicet: a) quando persona episcopi in causa est (c. 1655, § 4); b) quando agitur de minoribus vel amentibus et sic porro, ut supra diximus de iis qui egent curatore; c) quando judex ministerium procuratoris necessarium existimat (c. 1655, § 3).

Advocatus seu causidicus 1 est vir juris peritus, plerumque

¹ Venit a « causa » et « dicere ». Alia nomina sunt : defensor, orator, patronus, jurisconsultus, scholasticus, togatus, forensis, etc. (Noval, n. 267).

doctor saltem in jure canonico (c. 1657, § 2), cui incumbit officium jura partium principalium in processu coram judice tuendi. Porro libere potest advocatus constitui, dummodo electus ab auctoritate ecclesiastica sit approbatus. Tribus tamen in casibus necessario requiritur advocatus aliquis legitime constitutus: a) in judicio criminali, in favorem rei; b) in judicio contentioso, ubi causa est minorum vel boni publici; c) in omni casu quo judex ministerium advocati existimat necessarium (c. 1655, § 3).

Dotes tum procuratoris tum advocati hae debent esse: catholici sint oportet, maturae aetatis et bonae famae. Acatholicus admittitur nonnisi per modum exceptionis et ex necessitate; similiter ii qui exclusi sunt ab actibus legitimis (v. gr. qui laborant infamia juris), nequeunt suscipere procurationem aut

defensionem in judiciis (c. 2256, n. 2).

Una eademque persona potest esse procurator et advocatus, sed a judice tum procurator tum advocatus queunt repelli justa de causa. Potest quoque uterque removeri ab eo qui eos constituit, salva obligatione solvendi honoraria ipsis debita. Atvero ut remotio effectum sortiatur, necesse erit ut ipsis intimetur; imo, si jam facta sit contestatio litis coram judice, requiritur ut etiam judex et adversa pars certiorentur de hac remotione. Sub fine causae et lata definitiva sententia, procuratori manet jus et officium interponendi appellationem, modo locus detur appellationi et mandans non renuat (c. 1664).

## ARTICULUS IV.

# De objecto judicii seu de actionibus et exceptionibus.

- 244. Objectum judicii sunt quidem ipsae res et jura, quae a lege apta proclamantur ut de eis lis apud judicem moveatur. Attamen neque hae res neque haec jura nude sumpta subjiciuntur judicio, sed solummodo quatenus muniuntur actione aut exceptione; quare ipsae actiones et exceptiones solent dici objectum judicii. De his igitur in hoc articulo agemus, exponendo prius in genere notiones, et deinde in specie describendo varias actiones et exceptiones.
- I) Notiones. Vox « actio », in re judiciali, ut notat Noval (n. 293), plures habet significationes. Designat enim vel ipsos modos procedendi a legibus praescriptos, quibus efficacia tribuatur juribus, v. gr. actio per judicis postulationem; vel facultatem persequendi in judicio id quod sibi proprium est (jus subjectivum); vel ipsa jura judiciali quadam munita protectione (jura objective sumpta), aut demum idem significat quam « petitio ». Generatim secundam vel tertiam, juxta adjuncta et contextum, habet significationem. Itaque simpliciori modo cum Prümmer (q. 481, Praeno-

tamen) potest dici: actio est jus quod quis possidet in rem ut haec sibi adjudicetur; et deinde est etiem usus hujus juris in causis civilibus, sive propter personam (condictio, action personnelle) sive propter rem (vindicatio, revendication). Hic sumitur actio in sensu usus juris dum quis intentat judicium, nisi constet de contrario.

Exceptio (récusation, exceptions) dicitur esse « exclusio actionis vel ejus effectuum » vel clarius, ut ait Noval (n. 298): Assertio, quae actionem elidit aut ejus exercitium et effectus retardat, a reo opposita defensionis gratia. Finis exceptionis est defensio rei; immediate tamen ad id tendit ut actionem eliminet ejusve effectus retardet in favorem rei. Quare recte statuit c. 1667: « Quodlibet jus non solum actione munitur, nisi aliud expresse cautum sit, sed etiam exceptione, quae semper competit et est suapte natura perpetua », juxta vetus adagium: quae sunt temporanea ad agendum (scilicet actiones) sunt perpetua ad excipiendum (exceptiones). Ratio est, quia convenit ut perpetuo jus sit alicui defendendi adversus injustum actorem rem sibi propriam.

II) Species actionum et exceptionum. — Actiones dividi possunt in actiones simplices et duplices, in actiones petitorias et possessorias, inter quas habetur quoque actio retinendae vel recuperandae possessionis, in actiones sequestrarias, inhibitorias, interdictorias seu ex novi operis nuntiatione, ut dicitur in Codice (c. 1676), et sic porro <sup>1</sup>. Nonnisi pauca de his dicemus.

Actiones simplices eae sunt in quibus unus litigantium partes tantum agit actoris, alter vero partes tantum rei. Duplices quae dicuntur etiam reconventiones, eae habentur quas reus in eodem judicio coram eodem judice instituit contra actorem sive ad minuendam sive ad tollendam istius petitionem (c. 1690). In causis criminalibus non admittuntur hae reconventiones nisi ad compensandam mutuam aliquam injuriam, nec admittuntur in causis spolii de quibus postea agemus (c. 1691).

Actiones petutoriae sunt cum aliquis, ad jus suum prosequendum in judicio, titulo utitur juris auctoritate subnixo, sive id fiat directe contra personam (actio personalis) sive in ordine ad aliquam rem (actio realis). Possessoriae dicuntur actiones quae rei possessionem vel juris quasi-possessionem postulant (c. 1668). Datur quoque actio « retinendae possessionis », ratione scilicet alicujus molestiae quam possessor patitur, dummodo intra annum ab illata molestia

<sup>1</sup> Eas divisiones recenset Noval (n. 302). Confer etiam Prümmer, q. 481 sqq.

adversus molestiae auctorem instituatur actio ut a molestiis desistat (c. 1695, § 2). Ille vero qui vi aut clam quoquo modo a possessione rei vel quasi-possessione juris dejectus est, adversus quemlibet spolii auctorem vel rei detentorem habet actionem « recuperandae possessionis », modo annus integer non sit revolutus a die quo spolium passus notitiam habuit rei (c. 1698).

Aliae actionum divisiones eruuntur ex ipsis objectis causarum, nempe cum agitur vel de rei sequestratione et inhibitione exercitii jurium (c. 1672 sqq.); vel de novi operis nuntiatione et damno infecto ratione periculi imminentis (c. 1676 sq. et 1678); vel de declaratione nullitatis actorum (c. 1679 sqq.); vel de rescissione contractuum ac restitutione in integrum (c. 1684 sqq. et 1687 sqq.):

Exceptiones dicuntur aut dilatoriae aut peremptoriae, quae sane est divisio celeberrima in jure. Dilatoriae exceptiones hunc finem habent retardandi actionem contra reum; proponendae erunt et a judice cognoscendae ante litis contestationem 1, nisi postea tantum emerserint aut innotuerint (c. 1628, § 1). Peremptoriae vero exceptiones quae dicuntur «litis finitae » (v. gr. exceptio transactionis), proponi et cognosci debent ante contestationem litis; qui tamen serius eas opposuerit, non est rejiciendus, sed condemnabitur in expensis, nisi probet se oppositionem malitiose non distulisse. Aliae exceptiones peremptoriae proponi debent post contestatam litem et tractandae erunt tanquam quaestiones incidentes (c. 1629).

Quamvis exceptiones non exstinguantur, exstinguuntur tamen actiones, ut supra insinuavimus. Quare agit Codex sub fine tituli V: de exstinctione actionum (c. 1701 sqq.). Age vero! Per praescriptionem non quidem exstinguuntur actiones de statu personarum (v. gr. de nullitate status matrimonii), sed in contentiosis omnes aliae actiones tum reales tum personales praescribendo cessant. Generatim 30 anni exiguntur; pro juribus et bonis S. Sedis, 100 (c. 1511). In criminalibus, exstinguuntur actiones coram tribunali ecclesiastico morte rei, condonatione legitimae potestatis et lapsu temporis utilis ad actionem criminalem proponendam. Porro id tempus utile generatim est triennium, Actiones autem injuriarum uno anno perimuntur, actiones ratione delicti qualificati contra sextum et septimum divinum praeceptum (v. g. furti sacrilegi), quinquennio; actiones ob homicidium vel simoniam, decennio (c. 1703).

## ARTICULUS V.

# De forma quae servanda est in judicio.

245. — Restat ut forma exterior judicii seu tela, ut aiunt, judicii minutatim exhibeatur; id autem abunde ac praeclare ab ipso Codice praestatur titulo VI et sequentibus usque ad Sectionem II (c. 1925).

<sup>1</sup> Quid sit a litis contestatio a statim post explicabimus, numero scilicet 247.

Non immerito 7 quasi stadia dignoscuntur ab auctoribus <sup>1</sup> in immenso hoc tractatu, nempe : a) introductio causae ; b) litis contestatio; c) processus instructio ope probationum; d) publicatio actorum processualium causaeque discussio ; e) pronuntiatio sententiae; f) remedia contra eam; g) exsecutio sententiae. De singulis ea declarabimus quae magis utilia videntur.

## § 1. Introductio causae.

- 246. Processus *initium* sumit introductione causae, quae *duo* complectitur: oblationem libelli litis introductorii et citationem denuntiationemque actorum judicielium.
- I) Libellus litis introductorius. Ad introducendam aliquam causam debet actor libellum competenti judici exhibere, in quo controversiae objectum proponatur, et ministerium judicis ad deducta jura persequenda expostuletur (c. 1706). Qui nescit scribere vel impeditur, valet etiam viva voce petitionem suam proponere. Debet judex quantocius libellum aut admittere aut rejicere, adjectis in altero casu rejectionis causis. Adversus rejectionem libelli licebit intra tempus utile decem dierum recursum interponere ad superius tribunal. Silente judice per unum mensem, poterit actor instare ut judex suo munere fungatur. Lapsis deinde quinque diebus a facta instantia, recursus permittitur ad superius tribunal aut Ordinarium loci, si ipse judex non sit. Libello admisso, locus datur citationi alterius partis seu vocationi in jus (c. 1711, § 1).

Continet autem generatim *haec* libellus: a) quid petatur et a quo petatur et coram quo judice; b) quo jure in genere actor innitatur; c) nomen actoris aut ejus procuratoris subscriptum, appositis die, mense et anno necnon loco in quo actor ejusve procurator resident (c. 1708).

II) De citatione et denuntiatione actorum judicialium. — Citatio emittitur ab ipso judice et ordinarie triplici peragitur conformi scheda. Prima nempe scheda inscribitur ipsi libello litis, secunda dirigitur ad actorem, tertia vero reo mittitur et est citatio peremptoria (c. 1714). Fit per cursores vel transmittitur per tabellarios publicos, modo litterae sint commendatae et adsit syngrapha receptionis (le récépissé). Quando ignoratur locus commorationis rei, citatio fit per edictum ad fores Curiae et in publica ephemeride evulgandum (c. 1720).

<sup>&#</sup>x27; Vide Noval, n. 24 sq. et 381 sqq.

Scheda citationis continet saltem in genere causam, actorem, reum nomine et cognomine designatum, locum et tempus ad comparendum; deinde debet sigillo tribunalis muniri ac subscribi a judice aut auditore et a notario. Effectus citationis est, ut res desinat esse integra causaque fiat propria judicis aut tribunalis citantis. Tunc lis pendere incipit ac valet axioma: lite pendente, nihil innovetur.

### § 2. LITIS CONTESTATIO.

247. — Incipit procedura judicialis proprie dicta per « contestationem litis » quae vocatur etiam instantia (c. 1732). Est autem : formalis contradictio quam conventus (le prévenu) opponit petitioni actoris, facta animo litigandi coram judice (c. 1726). Ad litis contestationem seu instantiam, de jure jam nulla requiritur solemnitas, sed sufficit ut, partibus comparentibus, in actis inseratur petitio actoris et contradictio conventi, unde constet quinam sint controversiae termini (c. 1727). Processus igitur materia accuratius circumscribitur per litis contestationem.

Alii effectus contestationis sunt: a) nequit jam actor mutare libellum, nisi, de consensu conventi judex aestimet ex justa causa admittendam esse aliquam mutationem; b) congruum a judice tempus est partibus concedendum ad probationes inducendas; c) possessor rei alienae ab hoc momento desinit esse bonae fidei. Quapropter, si damnetur, non tantum ad rem ipsam restituendam obligabitur, verum etiam ad emolumenta a die litis contestatae.

# § 3. De probationibus judicialibus.

248. — Communis haec est definitio probationum quam post Mascardum tradunt jurisconsulti : « Probatio est rei dubiae et controversae per legitima argumenta ostensio judici facta. » Non omnes probationes ejusdem sunt valoris, dantur enim plenae et semiplenae. Generale vero circa probationes illud valet principium : Affirmanti incumbit probatio. Quare si non valeat actor sua asserta probare, absolvendus est conventus ; excipiuntur tamen facta notoria quae nulla probatione indigent (c. 1747). Item ipso facto admittuntur ea quae ab ipsa lege praesumuntur et quae ab uno ex contendentibus asseruntur ac ab altero admittuntur, nisi a jure vel a judice probatio nihilominus exigatur.

Probationum capita praecipua de quibus nunc breviter agemus, haec sunt : a) confessio partium ; b) testes ; c) periti ; d) recognitio judicialis ; e) probatio per instrumenta ; f) praesumptiones ; g) jusjurandum partium.

I) De confessione partium. — Confessio judicialis describitur: Assertio de aliquo facto, in scriptis aut oretenus ab una parte contra se et pro adversario coram judice, sive sponte, sive judice interrogante peracta (c. 1750). Confessio judicialis, modo libere ac considerate sit facta, relevat alteram partem ab onere probandi. Datur etiam confessio extrajudicialis, quae non judici sed aliis extra judicium est facta; de valore autem ejus statuere habet judex.

Judex interrogare debet partes, quando publice interest ut veritas facti extra dubium ponatur (c. 1742, § 1). In aliis casibus non tenetur interrogare. Partes autem judici legitime interroganti respondere debent veritatemque fateri, nisi agatur de delicto ab ipsis commisso (c. 1743, § 1). Attamen nunquam jusjurandum de veritate dicenda poterit judex accusato deferre in causis criminalibus (c. 1744); in contentiosis, potest pro sua prudentia, et debet quoties bonum publicum in causa est.

- II) De testibus. Plura quidem habet Codex circa testes et attestationes, quae *contrahimus* agendo: 1) de notione; 2) de iis qui possunt esse testes; 3) de testimonio testium; 4) de agendis post absolutum testium examen.
- 1) Testis est persona idonea, quae de aliqua re fidem facit. Testis judicialis ille est qui legitime in aliquo judicio ecclesiastico adhibetur. Ipsa depositio testium in judiciis facta vocatur in jure : attestatio.
- 2) Quicumque valet esse testis, nisi expresse repellatur a jure sive in totum sive ex parte ; legitime autem a judice interrogatus, respondere tenetur testis ac veritatem fateri (c. 1755). A priori eximuntur ab obligatione respondendi judici : a) parochi et alii sacerdotes quibus res fuit manifestata ratione sacri ministerii; b) magistratus, medici, obstetrices, advocati, notarii aliique quibus secretum ratione officii aut praestiti consilii imponitur; c) omnes demum qui timent mala valde gravia vel sibi vel suis consanguineis et affinibus imminere (c. 1755, § 2). — Praeterea repelluntur: a) impuberes et mente debiles ; b) ipsae partes in causa aut partium vice fungentes veluti tutor in causa pupilli; c) judex ejusve assistentes, advocatus aliique qui partes in eadem causa assistunt aut astiterunt; d) sacerdotes ratione confessionis sacramentalis quae nullo igitur modo indicium praebere potest veritatis ; e) conjux in causa conjugis, consanguineus et affinis in causa consanguineorum vel affinium in quolibet gradu lineae rectae et in primo gradu lineae collateralis, nisi agatur de causis quae ad statum civilem vel religiosum personae spectant, quando aliunde haberi nequit notitia et bonum publicum id exigit (c. 1757). — Ut suspecti

habentur: a) excommunicati, perjuri, infames (post sententiam declaratoriam vel condemnatoriam); b) qui ita abjectis sunt moribus ut fide digni non habeantur; c) item qui publici sunt gravesque inimici partis.

Per decretum tantum *judicis* audiri possunt testes non idonei et suspecti; et quidem generatim *injurati* deponunt, eorumque testimonium valebit solummodo tanquam indicium et probationis adminiculum (c. 1758). — Tandem testes adhuc *excluduntur* quos ex justa causa recusat *adversarius*; quae exclusio dicitur « reprobatio personae testis ».

- 3) Testimonium edere non potest testis, nisi jusjurandum praestet de tota ac sola veritate dicenda; excipe quando agitur de jure partium mere privato et de consensu utriusque partis remittere vult judex ipsum juramentum. In ipsa tribunalis sede ac seorsim singuli testes sunt examinandi sive a judice sive ab ejus delegato sive ab auditore. At semper aliquis assistere debet notarius, dum econtra partes nequeant adesse testium examini, nisi judex censuerit eas in casu esse admittendas (c. 1771). Testes oretenus testimonium dicant oportet, et scriptum ne legant, nisi de iis agatur ad quae adnotationes necessariae sunt (v. gr. de calculo, etc.). Statim autem responsio quam dederunt testes, redigenda est scripto ab actuario, et quidem generatim juxta verba in testimonio dando adhibita (c. 1778).
- 4) Post absolutum omnium testium examen evulgari possunt decreto judicis testimonia praestita, si partes earumve procuratores examini non interfuerint (c. 1782); poterit tamen judex, si velit, hanc evulgationem differre usquedum alia probationum capitula sint absoluta, v. gr. testimonia peritorum, etc. Jus autem habent testes ad petendam compensationem impensarum quas sustinuerunt et indemnitatem (c. 1787).

Fidem testimoniis adhibendam quod attinet, haec prae oculis habere judex monetur (c. 1789): inspiciat quae sit conditio personae testis, quaeve honestas et an aliqua dignitate praefulgeat; utrum de scientia propria, de visu et auditu testificetur; utrum in suo testimonio constans sit, an potius varius et incertus; denique utrum testimonii contestes habeat, an sit singularis. Unius autem testis depositio plenam fidem non facit, nisi sit testis qualificatus, scilicet in aliquo officio publico et jurato constitutus <sup>1</sup>, qui deponat de rebus ex officio gestis. Generatim testimonium duarum vel trium personarum quae sint omni exceptione majores et sibi firmiter cohaereant ac de scientia propria testificentur sub juramento, fidem sufficientem facit, nisi graviora adjuncta pleniorem probationem necessariam reddant (c. 1791).

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Noval, n. 512.

249. — III) De peritis. — Periti sunt etiam testes, sed non simpliciter; non enim deponunt tanquam testes communes. Qua periti sententiam suam enuntiant, quando ex juris vel judicis praescripto eorum examen et votum requiritur ad factum aliquod comprobandum vel ad veram alicujus rei naturam dignoscendam, v. gr. medici, chirurgi et alii <sup>1</sup>. Porro judicis est peritos eligere vel designare; et quidem in causis mere privatis de consensu partium, una saltem earum rogante, in causis vero bonum publicum respicientibus, audiri debet vel promotor justitiae vel defensor vinculi (c. 1793). Omnes qui excluduntur tanquam testes, etiam officio peritorum fungi nequeunt; insuper easdem ob causas quibus testes, possunt et periti recusari, de qua recusatione judicium definite fert ipse judex (c. 1796).

Demandatum munus suscipere censentur periti, quando praestant jusiurandum de munere fideliter implendo; suam autem relationem quisque a ceteris distinctam conficiet, nisi, lege non contradicente, judex unam a singulis subscribendam fieri jubeat. Si periti inter se discrepent, poterit judex vel de his peritioris suffragium exquirere vel novos de integro peritos adhibere (c. 1803). Judex non unice conclusiones peritorum, etsi concordes, perpendat, verum etiam alia adjuncta (c. 1804).

- IV) De recognitione judiciali. Haec probationum species olim vocabatur: inspectio ocularis, quia solet inspectione aut rei aut loci aut personae perfici. Bene nunc dicitur in Codice: de accessu et recognitione judiciali, quia revera personalem aliquam recognitionem ex parte judicis et naturalem accessum ejus perspicitur requirere. Inde quoque concludi potest non semel ope hujus probationis evidentiam facti apparere; quocirca dicitur nonnunquam: probatio per evidentiam facti. Est tamen probatio quasi extraordinaria, quod etiam innuit Codex (c. 1810) dicens eam esse « ad pleniorem probationem aut ad removenda dubia » (cf. Noval, n. 534). Judex autem peragere potest recognitionem vel ipse per se vel per auditorem vel per judicem delegatum (c. 1807).
- V) De probatione per instrumenta. Instrumenta (ab instruendo) sensu generali significant ea quae inserviunt ad instruendam causam; hic autem sumitur vox in sensu proprio ac stricto. Itaque instrumenta hoc loco idem sunt ac documenta seu scripturae ex quibus factum controversum probari possit. Alia sunt publica, alia privata; quaedam dicuntur originalia, quaedam vero exem-

¹ Periti (les experts) definiuntur : testes aliquam scientiam vel artem callentes, qui primum de facto sensibus objecto deponunt, deinde pope ratiocinationis et subsidio artis suae, de ejus causis, natura et effectibus (Noval, n. 513).

plaria; habentur authentica, quando attestatione personae publicae muniuntur circa eorum conformitatem; habentur genuina, quando non alium sibi vindicant auctorem ac illum cui tribuuntur, etc. (cf. Noval, n. 541). Porro in quolibet judicii genere admittitur probatio per instrumenta seu documenta tum publica tum privata (c. 1812). Publica documenta ecclesiastica praesertim sunt: Acta S. Pontificis, Curiae Romanae, Ordinariorum in exercitio suorum munerum authentica forma exarata, item attestationes authenticae de his actis; documenta a notariis ecclesiasticis confecta; acta judicialia ecclesiastica; inscriptiones baptismi, confirmationis, etc., ex regestis Curiae aut parochiae aut Religionis, item earum exemplaria authentica. Praeterea dantur documenta publica civilia et documenta privata, v. gr. litterae, contractus, testamenta a privatis confecta (c. 1813).

Omnia documenta publica genuina praesumuntur, donec contrarium evidentibus argumentis evincatur (c. 1814); fidem autem faciunt de iis quae directe et principaliter in eisdem affirmatur (c. 1816). Documentum privatum genuinum probat adversus auctorem sed non adversus extraneos (c. 1817).

VI) De praesumptionibus. — Praesumptio improprie quidem est probatio, quia directe aliquod factum non ostendit, juxta dictum Cujacii : « Praesumimus ea quae vera esse arbitramur, ducti probabilibus argumentis. » Porro ab ipso Codice (c. 1825) ita traditur praesumptionis definitio ac referuntur species : « Praesumptio est rei incertae probabilis conjectura ; eaque alia est juris, quae ab ipsa lege statuitur ; alia hominis, quae a judice conjicitur. Praesumptio juris alia est juris simpliciter (v. gr. impubes expleto septennio praesumitur usum habere rationis), alia juris et de jure (v. gr. res judicata praesumitur vera et justa, c. 1904, § 1). » Itaque contra praesumptionem juris simpliciter admittitur quaelibet probatio, contra praesumptionem juris et de jure, indirecta tantum, hoc est contra factum quod est praesumptionis fundamentum.

Qui habet pro se juris praesumptionem, *liberatur* ab onere probandi, quod recidit in partem adversam (c. 1827). Aliae praesumptiones minus firmum praebent argumentum (c. 1828).

VII) De jurejurando partium. — Jusjurandum fere idem est ac illud quod appellabant : sacramentum, nempe invocatio divini nominis ad fidem faciendam eorum quae affirmantur aut promittuntur. Datur praecipue jusjurandum suppletorium, aestimatorium et decisorium. Jusjurandum suppletorium (serment supplétoire) adhiberi potest nonnunquam, quando semiplena tantum

obtinetur probatio nec alia supersunt adjumenta probationum (c. 1829). Sed nequit adhiberi in causis criminalibus nec in causis contentiosis, si de jure aut re magni pretii agatur, de facto nimii momenti, aut si jus, res, factumve non sit proprium personae cui jusjurandum esset deferendum. Ab una parte praestitum, potest id jusjurandum ab altera impugnari (c. 1831, § 3). Aestimatorium dicitur jusjurandum (serment estimatoire), si de jure ad damni reparationem constet quidem, sed quantitas damni aestimari certe non possit; tunc ipse judex valebit, ad hunc effectum obtinendum, parti quae damnum est passa, jusjurandum deferre. At si taxatio judici nimia videatur, debet illam reducere ad aequitatem (c. 1833). Decisorium vocatur jusjurandum, quando de consensu judicis una pars alteri jusjurandum defert, sive ante initam litem jam id inter partes fuerit conventum sive pendente lite de hoc transegissent, ea tamen conditione ut quaestio aut principalis aut incidens secundum jusjurandum decisa 1 habeatur (c. 1834). Est igitur quasi transactio inter partes ope alicujus jurisjurandi, quae debet utique a judice probari. Porro decisorium illud jusjurandum permittitur hisce in casibus: a) si agatur de re in qua facile potest. haberi cessio aut transactio ; b) si deferatur illi qui cedere aut transigere potest juxta normas legitimas ; c) si deferatur alteri parti ab illo qui cedere aut transigere valet; d) si agatur de mera notitia facti aut de facto, quod-proprium sit illius cui jusjurandum defertur.

Potest hoc jusjurandum non tantum a parte a qua delatum est, revocari quousque praestitum non fuerit, verum etiam ab alia parte acceptari et praestari, vel recusari aut referri in adversarium sub iisdem conditionibus ac supra. Si jusjurandum recusetur nec referatur in adversarium, judicis est aestimare quanti facienda sit talis recusatio; econtra, si referatur in adversarium 2, hic debet illud praestare, secus causa cadit. Etenim ex una parte aequum videtur ut possit jusjurandum referri in illum a quo delatum fuit; ex alia parte, juxta vetus adagium, « mahifestae furpitudinis est et confessionis, nolle nec jurare nec jusjurandum referre ».

# § 4. DE PUBLICATIONE PROCESSUS ET DISCUSSIONE CAUSAE.

250. — Expletis probationibus de quibus supra egimus, deveniendum est ad *publicationem* omnium probationum quae in actis erant et secretae adhuc permanserant (c. 1858). Jamvero quando conceditur partibus earumque advocatis facultas inspiciendi acta

<sup>&#</sup>x27;Inde vocatur hoc jusjurandum « decisorium » (serment Cécisoire). — ' Nempe in eam partem quae « detulit jusjurandum ».

processualia petendique eorum exemplar, intelligitur facta publicatio processus. Deinde deveniendum est ad conclusionem in causa, quae habetur quando partes a judice interrogatae declarant se nihil deducendum habere aliud, vel quando tempus utile proponendis probationibus elapsum est, aut judex asserit se satis instructam causam habere, ac decretum fert de peracta conclusione (c. 1860).

Tandem judex, pro prudenti suo arbitrio, partibus congruum praestituet tempus, quo defensiones suas vel allegationes exhibeant per se aut per advocatum. Defensio in scriptis semper est conficienda et judicibus regulariter in exemplaribus tradenda (c. 1863). Pariter admittitur moderata disputatio coram judice pro tribunali sedente ad aliquid ope informationis oralis illustrandum, si judex eam utilem censeat. Communicatis vicissim inter partes defensionum scripturis, utrique parti responsiones eadem ac supra dictum est ratione, intra breve tempus, exhibere licebit (c. 1865).

Hoc jus semel tantum tribuitur partibus, nisi gravis in contrarium sit causa a judice probata.

### § 5. DE SENTENTIA.

251. — Sententia judicialis describitur: Legitima pronuntiatio qua judex causam a litigantibus propositam et judiciali modo pertractatam definit. Alia est «interlocutoria», si dirimat non principalem sed incidentem seu supervenientem causam, de qua in canone 1837 et sqq. fuse tractat Codex; alia vero est « definitiva », quae scilicet principalem decernit causam. Debet autem sententia a judice ferri, expleta causae disceptatione (c. 1870). Porro si agatur de tribunali collegiali, praeses determinat qua die et hora judices conveniant ad delibérandum inter se. Singuli judices afferre debent conclusiones suas in merito causae scriptas, rationesque patefacere tam in facto quam in jure quibus ad conclusionem suam venerint. Prolatis deinde ex ordine singulorum judicum conclusionibus, moderata instituetur discussio sub tribunalis praesidis ductu, usquedum ad sententiam deveniatur mox declarandam (c. 1871). Sententia etiam rationes seu motiva, ut aiunt, tam in facto quam in jure, quibus dispositiva sententiae pars innititur, continere debebit.

Sententia hoc modo fertur: a) ab initio semper invocatur divinum Nomen; b) dein exprimitur ex ordine qui sit judex, actor, reus, procurator, promotor justitiae, defensor vinculi; c) postea breviter refertur species facti cum partium conclusionibus; d) sequi-

tur pars dispositiva sententiae cum rationibus, ut supra; e) sub fine autem fit indicatio diei et loci atque exhibetur subscriptio judicis vel omnium judicum (si fuerint plures) ac notarii (c. 1874).

Tribus modis *publicatio* sententiae ad partes poterit fieri: a) citatione, ita ut solemnem audiant lectionem sententiae a judice factam; b) denuntiatione, admonendo eas sententiam esse penes cancellariam tribunalis; c) vel demum transmissione per publicos tabellarios, ubi viget usus (c. 1877).

## § 6. DE REMEDIIS JURIS CONTRA SENTENTIAM.

- 252. Quamvis sententia judicis faciat jus inter partes, ut aiunt, non semper tamen jus illud erit firmum; saepe enim victo suppetunt remedia juris contra sententiam, ita ut effectus ejus aut suspendatur, aut tollatur, aut minuatur. Materialis autem error qui inciderit in transcribenda sententia potest ab ipso judice per decretum editum ad instantiam partis eliminari (c. 1878). Quatuor deinde modis formaliter impugnari valet sententia judicialis, nempe appellatione, quaerela nullitatis, oppositione tertii ac restitutione in integrum; vocantur autem hi modi « remedia juris » sive sint ordinaria, ut appellatio et querela nullitatis, sive extraordinaria, qualia censentur oppositio tertii et restitutio in integrum. De singulis parce omnino dicemus, quia jam pluries de aliquibus horum actum fuit, v. gr. de appellatione et recursu in materia jurisdictionis voluntariae aut contentiosae.
- I) Appellatio. Haec vox venit ab « appellando »,id est nominare seu invocare, quia is qui se reputat gravatum ab aliquo inferiore, invocat vel nominat Superiorem altiorem ad reparationem aut tuitionem jurium suorum obtinendam. Itaque appellatio est: provocatio ab inferiore ad superiorem judicem ratione gravaminis illati, eo fine facta ut sententia infirmetur vel corrigatur. Juxta Codicem (c. 1879), appellatio est judicialis, cum expresse dicatur: « Pars quae aliqua sententia se gravatam putat. » Olim distinguebant appellationem judicialem ab appellatione extrajudiciali, et Prümmer putat hanc distinctionem sub novo jure adhuc valere (q. 522), dum Noval contendit eam esse sublatam (n. 638). Quidquid sit de hac re ¹, Wernz sic definit appellationem extrajudicialem (V, n. 690): « Haec vero (extrajudicialis) quae aptius provocatio ad causam dicitur, est provocatio rite facta ab actibus vel decretis

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Etiam F. Claeys Bouuaert, n. 421, censet adhuc vigere appellationem « extrajudicialem », quae tamen per se effectum suspensivum non habet. Ni fallor, talis appellatio melius nunc dicitur esse « recursus ».

extrajudicialibus (v. gr. propter concursum parochialem) inferioris, etiam privati, ad superiorem judicem, propter gravamen illatum vel inferendum.»

Itaque appellatio judicialis quae sola est appellatio proprie dicta cum effectu de se suspensivo et devolutivo, supponit actum vere judicialem, fitque propter gravamen jam illatum et quidem a judice. Omnis appellatio, teste c. 1889, § 2, est in suspensivo, nisi aliud in jure expresse caveatur. Quando autem ex speciali dispositione juris effectus appellationis est tantum devolutivus (quod minime est ordinarium sed extraordinarium), non suspenditur exsecutio sententiae; causa vero integra devolvitur ad altiorem judicem (c. 1889, § 1), v. gr. causae ad correctionem morum et ad administrationem pastoralem spectantes.

In genere, ratione gravaminis, ab omni sententia licet appellare; excipiuntur tamen quaedam sententiae (c. 1880), praesertim vero sequentes: sententiae ipsius S. Pontificis, Signaturae Apost., Delegati Apost. cum clausula « appellatione remota », sententiae vitio nullitatis infectae, quae in rem judicatam transierunt, definitivae ope jurisjurandi decisorii, quae non habuerunt vim definitivae, quae de jure dicuntur modo expeditissimo esse definiendae, quae feruntur contra contumacem vel eum qui expresse professus est scripto se appellationi renuntiare. Intra decendium, ut aiunt (10 dies), a publicata sententia, interponenda est appellatio, et prosequenda erit coram judice ad quem dirigitur, intra spatium unius mensis generatim ab interpositione appellationis (c. 1883); secus amittitur jus appellandi.

II) De querela nullitatis contra sententiam. — Querela nullitatis est remedium quo impugnatur sententia a judice lata, quae contenditur esse nulla propter defectum substantialem. Jamvero duplici modo fieri valebit querela nullitatis: a) per modum exceptionis in perpetuum, vel per modum actionis proponendae intra 30 annos coram eodem tribunali, si agatur de sententia nulla propter vitium insanabile; b) seorsum et unice qua querela intra 3 menses et coram eodem tribunali, vel una cum appellatione intra decendium (10 dies) coram tribunali superiore.

Vitium autem censetur *insanabile*: 1) quando sententia lata est a judice seu tribunali absolute incompetenti; 2) quando lata est inter partes quarum altera saltem non valet stare in judicio; 3) quando quis nomine alterius egit sine legitimo mandato.

Vitium deinde censetur sanabile · 1) quando legitima defuit citatio ; 2) quando motivis seu rationibus decidendi ipsa est destituta, exceptis sententiis S. Signaturae ; 3) quando subscriptionibus caret jure requisitis ; 4) quando non refert indicationem anni, mensis, diei et loci quo prolata fuit (c. 1894).

III) De oppositione tertii. — Est medium extraordinarium quod his verbis ab ipso Coduce describitur (c. 1898) : Si definitivae sen-

tentiae praescriptum jura aliorum offendat, hi habent remedium extraordinarium (quod oppositio tertii dicitur), vi cujus qui ex sententia laesionem jurium verentur, possunt sententiam ipsam ante ejus exsecutionem impugnare eique se opponere.

Et revera fieri potest ut post exsecutionem alicujus sententiae res quae objectum litis fuit, statim consumatur; tunc ille tertius qui sibi jus vindicabat in eamdem rem, jam spe ac jure omni frustrabatur <sup>1</sup>. Itaque hic tertius cui per exsecutionem sententiae damnum imminet, oppositionem agere poterit sententiae, duplici via: vel postulando revisionem sententiae ab ipso judice qui eam tulit, vel appellando ad judicem superiorem (c. 1899).

IV De restitutione in integrum. — Adversus sententiam judicis, licet transierit in « rem judicatam », datur adhuc extraordinarium aliquod juris remedium quod vocant : restitutio in integrum (la remise en état). Habetur autem res judicata, quando non interjecta fuit appellatio intra utile tempus vel neglecta remansit coram judice « ad quem » ; quando intervenit duplex sententia conformis ; quando agitur de sententia a qua non datur appellatio (c. 1902). Age, cum de evidenti injustitia rei judicatae manifesto constet, datur actio specialis rescissoria qua suspenditur exsecutio sententiae nondum inceptae et quae est « restitutio in integrum ». Oportet tamen ut ordinarium adhibeatur remedium appellationis, etc., si haberi queat (c. 1905).

Constat de *injustitia* sententiae his tantum in casibus: a) quando sententia documentis falsis innititur; b) quando nova deteguntur documenta quae aliam decisionem exigunt; c) quando ex dolo partis prolata fuit sententia in damnum alterius; d) quando legum praescripta evidenter fuerunt neglecta (c. 1905, § 2). Nequit fieri petitio restitutionis in integrum ad moras exsecutioni sententiae nectendas (c. 1907, § 2), id est, eo solo fine instituta ut retardetur sententiae alicujus justae exsecutio; nec quaevis petitio suspendere poterit exsecutionem sententiae jam inceptae (Vermeersch-Creusen, 111, n. 246).

## §-7. DE EXSECUTIONE SENTENTIAE.

253. — Expleto judicio ac tempore utili ad appellandum generaliter concesso, jam deveniendum est ad sententiae exsecutionem, quae non privata sed publica fieri debet auctoritate. Nulla autem mora est interponenda, ita ut sententia quae transiit in rem judicatam, statim sit exsecutioni tradenda. Imo nonnunquam poterit judex etiam sententiae quae nondum in rem judicatam transierit,

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Exempla hujus rei tradit Noval, n. 665 (simulque indicat differentiam inter jus vetus et novum); en aliquod exemplum: sententia judicialis circa rem quae consumitur, fit in favorem Titii contra Caium, Livius autem putat rem esse suam, quare « opponit ».

provisoriam jubere exsecutionem his in casibus: a) si agatur de praestationibus ad necessariam sustentationem ordinatis; b) vel si alia gravis urgeat necessitas, ita tamen ut consulatur indemnitati alterius partis casu quo exsecutio revocanda sit (c. 1917). Praerequiritur semper decretum aliquod judicis « exsecutorium », ut aiunt, quod vel separatim editur vel in tenore sententiae includitur.

Pro sententia primi gradus ipse Ordinarius loci per se aut per alium curam habere debebit exsecutionis. Inter religiosos vero ad eum Superiorem spectat exsecutio qui definitivam tulit sententiam. Secundum obvium verborum sensum generatim exsecutioni mandari debet sententia, nisi quid arbitrio exsecutoris relinquatur (c. 1921). Erga reluctantem utendum est prius monitis et praeceptis, deinde poenis et censuris (c. 1924).

#### CAPUT II

# De certis quibusdam judiciis in specie.

254. — Postquam egimus de judiciis in genere, aliqua dicenda remanent de certis quibusdam judiciis quae normis reguntur peculiaribus. Porro omissis causis matrimonialibus de quibus sermo est titulo XX (c. 1960 sqq.), breviter disseremus : a) de modis evitandi judicium contentiosum ; b) de judiciis criminalibus.

Duo potissimum dantur modi evitandi judicium contentiosum:
1) ope transactionis; 2) per compromissum in arbitros. Hinc tres erunt divisiones: de transactione, de compromisso, de judicio criminali.

I) De transactione. — Transactio (la transaction) venit a verbis « transire ab actione », et est in genere actus evitandi judicium, negotium litigiosum amicabili componendo forma, praetermissa judiciali. Etenim, ut optimo jure se exprimit Codex (c. 1925), valde optandum est ut lites inter fideles evitentur; itaque ipse judex, quando aliqua controversia quae privatum bonum respiciat, ei proponitur judicii forma dirimenda, exhortationes adhibebit ut per transactionem lis componatur, dummodo concordiae spes aliqua affulgeat.

Sensu stricto prout transactio hic intelligitur, est onerosus aliquis contractus ad lites vel evitandas vel finiendas institutus, et solet ab auctoribus definiri: contractus quo partes finem imponunt liti jam inceptae sed nondum finitae vel litem forsitan orituram praeveniunt circa rem aliquam dubiam, dato aut retento aut promisso aliquo emolumento (cf. Noval, n. 719). Pactio enim recedendi a lite jam cessat esse gratuita, sed fit contractus onerosus.

Ad transactionem igitur pertinet ut res sit aliquo modo dubia, deinde ut vel aliquid promittatur vel aliquid tribuatur, ratione contractus onerosi.

Quamvis ad judicem spectet procurare transactionem, ut supra cum Codice diximus, tamen convenit dignitati judicantis ne ipse per se regulariter hoc negotium tractandum suscipiat, sed ut illud alicui sacerdoti committat, praesertim vero ex judicibus synodalibus. Quoad modum transactionem instituendi, serventur normae statutae pro transactionibus judicialibus a legibus civilibus uniuscujusque regionis, nisi hae leges adversentur juri vel divino vel ecclesiastico aut discrepent a canonibus qui in Codice de transactione leguntur (c. 1926). Expensarum demum ques transactio postulaverit, utraque pars dimidium solvere debebit, nisi aliud expresse cautum sit.

Nequit autem fieri ulla transactio valida in causa criminali (de qua statim dicemus), neque in contentiosa in qua agitur de matrimonio dissolvendo, de materia beneficiaria (nempe de ipso titulo, nisi accedat auctoritas), de rebus spiritualibus quotiescumque interveniat solutio rei temporalis (c. 1927, § 1).

Effectus cujuscumque transactionis feliciter peractae vocatur : compositio seu concordia (c. 1928, § 1).

255. — II) De compromisso in arbitros. — Alius datur modus judicialis evitandi judicium contentiosum, qui solet appellari : arbitrium vel sententia arbitrorum vel demum, et haec est vox quam usurpat Codex (c. 1932), compromissum in arbitros (l'arbitrage par compromis). Definitur autem hujusmodi compromissum: conventio qua controversia committitur judicio unius vel plurium qui ad normam juris quaestionem dirimant, vel de bono et aequo negotium pertractent et transigant. Illi qui ad normam juris quaestionem dirimere dicuntur, veniunt in jure sub nomine « arbitrorum », dum viri qui de bono et aequo negotium pertractant, speciali nomine vocantur « arbitratores » (c. 1929). Porro eadem ratione instituitur compromissum qua diximus fieri transactionem. Si nec in transactionem nec in compromissum in arbitros vel arbitratores partes consentire velint, controversia dirimenda erit per formale judicium, juxta normas generales in praecedenti capite delineatas (c. 1932).

Laici autem in causis ecclesiasticis prohibentur ab arbitri munere valide gerendo; prohibentur quoque in genere excommunicati et infames post sententiam declaratoriam vel condemnatoriam. Item religiosi nequeunt munus arbitri suscipere sine venia suorum Superiorum (c. 1931).

# 256. — III) De judicio criminali.

Valde breviter, ait Prümmer (L. IV, tit. XIX), Codex juris canonici tractat

de processu criminali, qui ceteroquin hodie satis rarus est, cum alia media saepe praesto sint ad corrigendos clericos delinquentes, v. gr. poenitentiae, remedia poenalia etc. Deinde processus criminalis in paucis tantum differt a judicio contentioso, de quo abunde egit Codex in sectione I (c. 1556 sqq.). In ipso autem titulo XIX: de judicio criminali, nonnulla continentur quae proprie, ut Noval (n. 735) ostendit, ad formam stricte judicialem non pertinent. En ipsa verba cl. auctoris : « De hoc titulo possumus dicere, ut de nonnullis juris veteris dictum fuit, quod nigrum latius patet rubro; etenim rubrica sonat « de judicio criminali », textus autem continet aliquid amplius, scilicet materiam de correptione judiciali, quae non est judicium, sed adhibetur loco criminalis judicii, postquam tamen hoc fuerit inceptum. » Itaque Codex in titulo « de judicio criminali » congerit quidquid sibi circa hanc materiam tractandam theoretice ac practice opportunum videtur, licet non omnes proponere intendat normas pro judiciis criminalibus. Ipse enim Legislator, sub fine tituli, solemniter declarat (c. 1959) : « In reliquis serventur regulae in sectione prima hujus Libri traditae et in inflictione poenarum sanctiones in Libro Quinto statutae. »

Parvus hic tractatus quinque complectitur partes: a) de notione, objecto et fine judicii criminalis; b) de accusatione ac denuntiatione; c) de inquisitione; d) de correptione delinquentis; e) de instructione processus criminalis. De singulis plura dicemus.

257. — 1) Definitio judicii criminalis potest ex ipsis verbis Codicis sic componi (c. 1552) : « Legitima disceptatio et resolutio controversiae coram tribunali ecclesiastico in ordine ad poenam delicti infligendam vel declarandam <sup>1</sup>.

Objectum criminalis judicii sunt tantum delicta publica, et ex his plura adhuc excipiuntur propter voluntatem positivam legislatoris, nempe delicta publica quaedam disciplinaria clericorum quibus sanctiones poenales applicantur, v. gr. negligentia parochi in adimplendis suis officiis, negligentia residentiae, delictum concubinatus, etc. Itaque, ut recte notat Chelodi (jus poenale, n. 114), excluduntur a judiciis criminalibus non tantum ea delicta quae in foro externo probari nequeunt, verum etiam ea quae evulgata vel proxime evulganda esse non constat.

Finis judicii criminalis est delictum seu factum criminosum declarare simul cum imputabilitate quae auctori ejus incumbit, deinde poenam congruentem reo convicto infligere aut eam ope declarationis judicialis incursam patefacere. Finis primarius poenae est juxta D. Thomam (2. 2. q. 87, a. 1), restauratio ordinis eversi aut turbati, deinde vero correctio ac emendatio delinquentis, et hic est finis immediatus poenae in Ecclesia, ut deducitur e canone 2215.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Chelodi, Jus poenale, n. 114. — Noval (n. 736) definit judicium criminale : « Controversiae circa delictum et ejus auctorem et relativam poenam, de quibus Ecclesia jus habet cognoscendi, coram tribunali ecclesiastico, legitima disceptatio. »

Poenitentia autem, remedium poenale, excommunicatio, suspensio, interdictum, etiam per modum praecepti extra judicium possunt infligi, dummodo delictum certum sit. Quando agitur de delictis mixti fori (scilicet tum ecclesiastici tum civilis), generaliter magistratui civili coercenda relinquuntur delicta laicorum, et standum erit hujusce sententiae, si ipsa bono publico satis consulat (c. 1933, § 3).

258. — 2) De accusatione et denuntiatione notare juvat, actionem criminalem uni promotori justitiae reservari, ceteris omnibus exclusis ; attemen quilibet fidelium potest semper delictum alterius denuntiare ad satisfactionem petendam, vel damnum sibi reserciencum, vel etiam studio justitiae ad alicujus scandali aut mali reparationem (c. 1935, § 1). Imo obligatio denuntiationis urget quotiescumque sive lege sive legitimo praecepto ad id quis adigatur, sive demum ratione ipsius legis naturalis ob fidei vel religionis periculum vel aliud imminens publicum malum (id. § 2).

Qui delictum denuntiat debet promotori justitiae adjumenta suppeditare ad ejusdem delicti probationem. Ipsa denuntiatio fieri debet vel oretenus vel scriptis a denuntiante subsignatis loci Ordinario aut cancellario Curiae aut vicariis foraneis aut parochis; ab his autem omnibus, si viva voce facta fuerit, scriptis est consignanda et statim ad Ordinarium deferenda.

In causa *injuriarum* aut *diffamationis* sufficit loco denuntiationis querela partis laesae, ut possit actio criminalis institui<sup>1</sup>. Si agatur de injuria aut diffamatione gravi, clerico vel religioso alicui illata, aut quam clericus vel religiosus alteri intulerit, actio criminalis institui potest etiam *ex officio* a promotore justitiae (c. 1938).

259. — 3) Inquisitio praecedere debebit quamcumque actionem contra denuntiatum, quoties delictum non est notorium nec omnino certum, sed innotuit tantum sive ex rumore et publica fama, sive ex denuntiatione, sive ex querela damni, sive alia quavis ratione (c. 1939, § 1). Est autem inquisitio: indagatio circa auctorem aut factum alicujus delicti quod commissum fuisse asseritur. Alia est specialis, alia generalis. Inquisitio generalis curat tantum in genere de criminibus alicubi vigentibus; de ea\_loquitur Codex in c. 1939, § 1, ubi agit de inquisitione generali ab Ordinario facta. Specialis proprie ea est de qua hic sermo occurrit, cum expresse declaret legislator: inquisitio specialis est praemittenda ut constet an et quo fundamento innitatur imputatio (id. § 1). Itaque jubente

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Querela, ut animadvertit Chelodi (n. 117), est species denuntiationis intendens privatam indemnitatem et satisfactionem per poenam reo inflictam. — Saltem argumenta probabilia adesse debent criminis admissi; secus nequit procedi.

Orginario loci cui committitur inquisitio et qui ordinarie tanquam suum delegatum aliquem ex judicibus synodalibus eligat, inquisitor omnia licita adhibebit media ad ea detegenda quae forte ad rem faciunt; potest testes audire, viros quoque nonnullos, quos de re edoctos censeat, ad se accire et interrogare sub jurejurando veritatis dicendae et secreti servandi (c. 1944, § 1). Ipse vero iisdem obligationibus tenetur quibus judices ordinarii, ac praesertim praestare debet jusjurandum de secreto servando deque officio fideliter implendo, et abstinere ab accipiendis muneribus.

Nec in eadem causa inquisitor poterit judicem agere; imo ad unam tantum causam inquirendam, non ad universalitatem causarum valebit idem inquisitor delegari (c. 1941).

Semper secreta esse debebit inquisitio, et cautissime ducenda, ne rumor delicti diffundatur, neve bonum cujusquam nomen in discrimen vocetur. Nihili autem faciendae sunt denuntiationes quae ab inimico manifesto, aut ab homine vili et indigno proveniunt, vel anonymae iis adjunctis iisque aliis elementis carentes, quae accusationem forte probabilem reddant (c. 1942, § 2).

Inquisitor potest cum promotore justitiae acta communicare; sed expleta inquisitione, omnia ab ipso referenda erunt Ordinario loci, addito tamen proprio suo suffragio. Ordinarius deinde aut de ejus mandato speciali officialis statuet: a) Si appareat denuntiationem solido destitutam esse fundamento, id declaretur in actis quae reponuntur in secreto archivo Curiae; b) si indicia insufficientia criminis habeantur, acta in archivo serventur et invigiletur interim moribus imputati, qui potest etiam super re audiri, et, si casus ferat, moneri; c) si certa aut saltem probabilia et sufficientia ad accusationem instituendam habeantur argumenta, reus citetur ad comparendum, et procedatur ad ulteriora processus stadia (c. 1946).

260. — 4) Correptio delinquentis est medium juridicum ad evitandum processum criminalem formalem; quare de eo hic loquitur Codex (c. 1947 sqq.). Differt autem haec correptio judicialis a correptione paterna et administrativa, vel etiam, saltem inadaequate ut habet Chelodi (n. 121), a correptione quae est remedium poenale. Prima enim est secreta tantum; altera vero, quamvis publica (c. 2308 sq.), iis destituitur solemnitatibus quae competunt correptioni judiciali; haec quippe speciale constituit institutum juridicum, ut idem Chelodi notat (n. 55). Correptio potest definiri: Delicti exprobratio facta ab Ordinario, loco criminalis judicii, ad ipsumque reum confessum et poenitentem directa ad modum actus judicialis, adhibitis opportunis monitionibus ac plerumque castigatione per remedia mitiora. Correptione autem uti debet Ordinarius, dummodo haec locum habere possit.

Nequit fieri correptio judicialis his in casibus: a) Si reus delictum suum non sit confessus; b) si agatur de delictis quae poenam secumferunt excommunicationis specialissimo vel speciali modo Sedi Apost. reservatae, aut privationis beneficii, infamiae, depositionis aut degradationis; c) si agatur de ferenda sententia declaratoria poenae vindicativae vel censurae in quam quis inciderit; d) si Ordinarius tandem existimet eam non sufficere reparationi scandali et restitutioni justitiae (c. 1948). Contra eumdem reum poterit quidem semel et iterum locus esse correptioni, non autem tertio; quare si ter idem delictum reus commiserit, institui debet judicium criminale (c. 1949).

Correptio ab Ordinario, datis conditionibus, non solum ante processum adhiberi potest, sed etiam judicio incepto ante conclusionem in causa. Tunc quidem processus suspenditur, nisi tamen prosequendum ideirco sit quia correptio in irritum cesserit (c. 1950).

Item adhiberi poterit correptio, cum interposita fuit querela damni ex delicto; et tunc Ordinarius saltem actioni poenali finem imponere valet per correptionem, etsi quaestionem damni relinquat actioni civili, si nequeat de bono et aequo rem componere (c. 1751). Correptio demum inutiliter censetur adhibita, si reus remedia, poenitentias et pia opera sibi praescripta non acceptet aut acceptata non exsequatur (c. 1953).

261. — 5) Instructio processus fit more solito, dum Episcopus aut officialis, de ejusdem mandato speciali, praecipit ut acta inquisitoris tradantur promotori justitiae (c. 1954). Statim promotor libellum accusationis conficit eumque exhibet judici juxta normas generales, quae in primo capite hujus Libri fuerunt expositae. Probationes colliguntur, reus citatur, fiunt interrogatoria, audiuntur testes ac periti, adhibentur instrumenta, accessus et recognitio judicialis et sic porro. Accusatus autem sive per se sive per suum advocatum plena gaudet libertate se defendendi, testes in sui favorem introducendi, causasve excusantes allegandi ac scriptam defensionem exhibendi. Denique pronuntiatur sententia, quae juxta c. 1869 et doctrinam auctorum nequit esse condemnatoria, « nisi judex moralem certitudinem culpae accusati sibi comparaverit ex actis et probatis in processu; hanc si non habeat judex debet absolvere » 1.

Intra 10 dies a publicatione sententiae interponenda erit appellatio. Qui citationi peremptoriae sistendi se judici non paruerit, contumax declaratur juxta normas juris (c. 1842 sqq.); deinde licet

<sup>\*</sup> Chelodi, jus poenale et ordo procedendi etc., n. 122.

absens subjicitur judicio ac jus etiam appellandi a sententia prorsus amittit (c. 1880, n. 8). In delictis gravioribus, si Ordinarius censeat cum fidelium offensione accusatum vel celebrare vel aliquo officio spirituali ecclesiastico aut pio fungi vel demum ad sacram communionem publice accedere, valebit eum ab his prohibere, audito tamen prius promotore justitiae (c. 1956 et 2222, § 2).

Si judex censeat accusatum posse vel testibus timorem incutere vel eos subornare vel alio modo judicium impedire, potest mandare, postquam auditus fuit promotor justitiae, ut ille secedat in praefinitum locum ibique sub vigilantia maneat. Attamen specialia haec decreta libertatem restringentia nequeunt ferri, nisi citatus fuerit reus ac comparuerit vel contumax extiterit, et quidem tantum post primam imputati auditionem, quando occasionem respondendi suasque rationes exponendi plene habuerit. Ceterum etiam decursu processus talis exsurgere posset necessitas. Non admittitur in hac re nec appellatio nec recursus (c. 1958).

#### CAPUT III

# De modo procedendi in nonnullis negotiis et sanctionibus.

262. — In parte hac tertia nonnullae procedendi methodi indicantur ac describuntur, quae, licet sint summarii quidam modi agendi ex ipsa legislatoris voluntate (c. 2145, § 1), tamen etiam judicii seu processus speciem prae se ferunt. Cujus rei videtur duplex esse ratio: ex una parte, ne pro sanctionibus poenalibus quae habitae sunt leviores, nimis facile plena detur libertas arbitrio superioris punientis; ex altera vero parte, ne pro gravioribus delictis reprimendis, tardiores judiciorum requirantur omnes formalitates. Quare mediam viam ingressus est legislator, ut bono publico et privato aptius et efficacius consuleret. Specimen summariae hujus procedurae exhibuit celebre decretum S. C. Consistorialis: Maxima cura (20 augusti 1910) circa parochorum amotionem. Porro 7 speciales nunc in Codice indicantur procedendi modi de quibus juxta ordinem stabilitum disseremus; nempe: a) de remotione parochorum inamovibilium; b) de remotione parochorum amovibilium; c) de translatione parochorum; d) de procedura contra clericos non residentes; e) de procedura contra clericos concubinarios; f) de procedura contra parochum graviter negligentem; g) de suspensione ex informata conscientia infligenda.

Notae communes harum rationum procedendi hae sunt : 1) Acta a notario sunt conscribenda et ab aliis omnibus subscribenda, ac deinde in archivo

asservanda (c. 2142). — 2) Monitiones praescriptae fieri debent vel oretenus coram cancellario aliove officiali Curiae aut 2 testibus, vel per epistolam commendatam (c. 2143). — 3) Secretum servare debent examinatores, consultores ac notarius, interposito ab initio processus jurejurando (c. 2144). — 4) Duo vel tres testes sive ex officio arcessiti sive a parte inducti audiri non prohibentur, nisi Ordinarius, auditis consultoribus seu examinatoribus, existimaverit partes eos inducere ad moras nectendas (c. 2145).

# § 1. DE REMOTIONE PAROCHI INAMOVIBILIS.

- 263. Indicamus causas remotionis sufficientes, modum procedendi et effectus.
- a) Causae praesertim sunt 5 numero (c. 2147): 1) Imperitia vel permanens infirmitas mentis aut corporis, quae parochum suis muneribus rite obeundis imparem reddit, si vicarius nequeat eum supplere; 2) odium plebis grave et diuturnum; 3) amissio bonae existimationis apud viros probos et graves; 4) crimen occultum probabile, parocho imputatum, unde magnum praevidetur oriri scandalum; 5) mala admodum rerum temporalium administratio cum gravi ecclesiae aut beneficii damno, cui nequeat aliud afferri remedium, puta ope coadjutoris.
- b) Stante aliqua ex praedictis causis, jam procedere valet Ordinarius, et auditis 2 examinatoribus gravitateque casus cum eisdem mature discussa, parochum invitabit scripto vel oretenus ad paroeciae renuntiationem intra certum tempus faciendam (c. 2148, § 1). Ordinarius debet indicare causam qua movetur et argumenta quibus ipsa innititur. Si parochus paroeciae renuntiet, Ordinarius vacantem eam declarabit. Parochus vero quamlibet causam veram et honestam invocare poterit ad renuntiandum; insuper etiam sub conditione renuntiationem instituere valebit, modo conditio ab Ordinario acceptetur (c. 2150). Si parochus nec renuntiet, nec dilationem terminorum postulet, nec causas ad amotionem invocatas oppugnet, Ordinarius, postquam de hac re ac de mala voluntate parochi constiterit, eum a paroecia amovere poterit absque aliis juris solemnitatibus (c. 2149, § 1). Si parochus demum oppugnare velit causam adductam in invitatione, potest primum dilationem postulare ad probationes afferendas, deinde submittere suas rationes in contrarium, quas Ordinarius, ut valide agat, auditis iisdem examinatoribus de quibus supra diximus, perpendere, approbare aut rejicere debet. Decisio parocho significatur ope decreti (c. 2152). Intra 10 dies valebit parochus recursum interponere contra decretum, et quidem apud eumdem Ordinarium, qui, ne

invalide agat, debet, auditis 2 parochis consultoribus, novas allegationes ab eodem parocho intra 10 dies ab interposito recursu producendas, simul cum rationibus primo allatis, denuo examini subjicere, approbare aut rejicere. Novos quoque testes inducere poterit parochus. Decisio parocho communicatur ope decreti (c. 2153).

c) Effectus ultimae decisionis hic erit ut amoveatur parochus, cum obligatione compensationis ex parte Ordinarii amoventis. Itaque, auditis iterum examinatoribus iisdem vel parochis consultoribus, debet Ordinarius committere parocho vel aliam paroeciam, vel aliud officium aut beneficium, vel pensionem congruam, prout casus ferat.

Ceteris paribus, *magis* favendum erit parocho renuntianti quam amoto. Nisi sit infirmus, parochus amotus debet *quamprimum* relinquere paroecialem domum. Si agatur de *infirmo*, relinquere oportebit ipsi usum etiam exclusivem domus paroecialis, tota durante infirmitate (c. 2456).

#### § 2. DE REMOTIONE PAROCHI AMOVIBILIS.

264. — Parum differt modus hic procedendi a praecedenti; attamen non datur interventus parochorum consultorum et omittitur secundus recursus adversus decretum Ordinarii. Porro causae remotionis prorsus eaedem sunt ac in procedura contra parochum inamovibilem.

Modus procedendi sic describitur: a) si causa sufficiens adsit, paterne parochum adhortetur Ordinarius, ut paroeciae renuntiet, simulque causam ipsi indicans, quae ad remotionem faciat (c. 2158); b) si renuat parochus, tunc ipse scripto rationes suas exhibeat, quas Ordinarius, sub poena invaliditatis actus, perpendere debebit una cum duobus examinatoribus; c) si, auditis examinatoribus, Ordinarius has rationes non judicaverit legitimas, iterum paterne adhortetur parochum ut sponte paroeciam dimittat, comminata simul amotione, si intra congruum tempus id non praestet (c. 2160). Deinde expleto praefinito tempore, quod prorogari potest, jam emittere valebit Ordinarius décretum amotionis.

Effectus demum prorsus iidem sunt ac in casu praecedenti (c. 2161).

## § 3. DE TRANSLATIONE PAROCHORUM.

265. — Translatio parochi fit ex quadam utilitatis consideratione; quando nempe Ordinarius aestimat, aliquem parochum qui cum fructu curae animarum incumbit in sua parochia, majori adhuc utilitate id in alia paroecia praestiturum esse.

Causae igitur aliae sunt quam quae indicantur pro remotione parochorum. Porro aliquem parochum inamovibilem Ordinarius nunquam transferre valebit invitum, nisi speciales facultates expostulaverit sibi a S. Sede (c. 2163, § 1). Itaque hic unice agitur de translatione parochi amovibilis.

Procedura sic valet describi:

- a) Debet Ordinarius translationem parocho proponere ac suadere ut eidem pro Dei atque animarum amore consentiat. Paroecia ad quam transfertur parochus ne sit ordinis nimio inferioris (c. 2163, § 2); attamen si parochus nolit, potest rationes in scriptis proferre. Ordinarius super eisdem causis, ne invalide agat, audire debet 2 parochos consultores, et cum eis adjuncta omnia et rationes expositas perpendat. Si, auditis parochis, Ordinarius translationem peragendam censeat, paternas exhortationes iteret ut sponte parochus acquiescat. Si parochus constanter renuat, tunc demum Ordinarius ipsi praecipiat ut intra certum tempus ad novam se conferat paroeciam, eidem in scriptis significans aliam paroeciam ipso facto, elapso certo tempore, vacaturam esse.
- b) Tempore igitur praefinito inutiliter transacto, paroeciam vacantem declaret ipse Ordinarius (c. 2167, § 2); parochus autem regimen novae suae paroeciae suscipere debet.

## § 4. DE PROCEDURA CONTRA CLERICOS NON RESIDENTES.

266. — Clerici non residentes hic intelliguntur parochi, canonici aliive beneficiarii ecclesiastici qui ratione beneficii ad residentiam obligantur (c. 2168, § 1); eos igitur, si officio residendi desint, moneat Ordinarius, recolendo poenes quas incurrunt clerici non residentes ac praeceptum statuendo intra tempus praefixum redeundi. Interim impensis parochi non residentis provideatur saluti animarum (c. 2168). Si clericus negligens nihil respondeat et certo certius constet de ejus contumacia ac mala voluntate, vacans declaranda erit paroecia ejus aut beneficium quod habet (c. 2169).

Si respondeat rationesque afferat, tunc Ordinarius, accitis 2 examinatoribus et institutis necessariis vel opportunis investigationibus, videre debet num causae sint legitimae (c. 2171). Si clericus residentiam non instauret nec legitimas adducere possit rationes, Ordinarius illi rursus terminum indicabit intra quem redire debet, salva semper privatione fructuum beneficii pro tempore absentiae. His omnibus incassum cessis, parochus statim privari potest et officio et beneficio, si sit amovibilis; clericus vero qui beneficium inamovibile obtinuit, non statim valebit privari suo titulo, sed,

postquam novas allegaverit deductiones, eas Ordinarius cum eisdem examinatoribus novo examini subjiciet (c. 2174, § 1). Si rationes clerici non habitae fuerint legitimae, statim ipsi Ordinarius praeceptum intimet, ut tempore statuto aut statuendo redeat sub poena privationis beneficii ipso facto incurrendae (id. § 2).

Si parochus aut amovibilis aut inamovibilis, urgente tandem praecepto extremo, redierit residentiamque rursum instauret, jubebit ei Ordinarius ne sine scripta sua licentia de novo discedat sub poena privationis paroeciae ipso facto incurrenda (c. 2173 et 2174, § 3).

Neutro tamen in casu, sive delinquens redeat sive non, Ordinarius beneficium vacare declaret, nisi postquam, perpensis una cum examinatoribus discessus rationibus quas clericus forte allegaverit, ejusdem Ordinarii licentiam in scriptis ab eodem clerico *peti potuisse* constiterit (c. 2175).

## § 5. DE PROCEDURA CONTRA CLERICOS CONCUBINARIOS.

267. — Sensu proprio definitur concubinatus : consuetudo commercii carnalis soluti cum soluta, quae domi aut extra domum loco uxoris detinetur <sup>1</sup>.

Hic autem, in casu clericorum, sensu latiore sumitur vox « concubinatus »; canon enim 133, ut suo loco diximus, clericis prohibet ne ipsi mulieres quascumque de quibus suspicio esse possit judicio Ordinarii, apud se retineant aut frequentent; statuitque contumaces praesumi concubinarios. Itaque jam solus concubinatus praesumptus poenis plectitur (c. 2176).

Age vero, Ordinarius primo clericum debet monere, comminatis poenis juxta c. 2359; adjungat oportet praeceptum dimittendi suspectam mulierem. Si clericus nec obediat nec respondeat, et constet id ab ipso praestari potuisse, Ordinarius eum suspendat a divinis; parochum vero praeterea statim paroecia privet; clericum tandem qui nullam habet curam animarum, si, exacto bimestri tempore a suspensione, sese non emendaverit, privet dimidia parte fructuum beneficii; post alios 3 menses, omnibus beneficii fructibus; post alios 3 menses, ipsomet beneficio (c. 2177). Quando clericus causas excusationis adducit, Ordinarius debet super eisdem audire 2 examinatores; si rejiciantur causae allatae, id quamprimum ipse significet clerico eique intimet formale praeceptum intra breve tempus parendi. Hoc tempore inutiliter elapso, parochus amovibilis declaratur suspensus ac privatus sua paroecia; clericus

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Vide Chelodi, jus poenale, n. 86; Vermeersch-Creusen, III, n. 367.

vero cum beneficio *inamovibili*, iterum deductiones allegare valebit, quae ad novum examen deducuntur; his autem rejectis, eadem ratione contra ipsum proceditur, postquam novum mandatum obtemperandi ipsi intimaverit Ordinarius (c. 2181).

## § 6. DE MODO PROCEDENDI CONTRA PAROCHUM GRAVITER NEGLIGENTEM.

268. — Gravis negligentia hoc loco ea tantum intenditur, quae admittatur a parocho in adimplendis paroecialibus officiis; et quidem ex c. 2182 ad sequentia restringitur delicta: 1) gravis negligentia in sacramentorum administratione; 2) in assistentia infirmorum; 3) in instructione religiosa puerorum; 4) in munere concionandi die dominica vel festis; 5) in custodia ecclesiae propriae (ss. Eucharistiae et sacrorum oleorum); 6) in celebratione divinorum officiorum; 7) in recta administratione ac externo regimine paroeciae <sup>1</sup>.

Itaque si haec officia parochus graviter neglexerit, ab Ordinerio debet primum moneri, comminatis etiam poenis jure statutis. Deinde corripiatur et pro gravitate culpae puniatur, postquam, auditis 2 examinatoribus et facta parocho sese defendendi facultate, probatum judicaverit Ordinarius eum graviter negligentem fuisse in praedictis officiis adimplendis, non semel tantum, verum etiam atque etiam per notabile tempus ac in re gravis momenti (c. 2183). His in irritum cessis, probata violatione officiorum in re gravi ac constanti negligentia, auditis 2 examinatoribus et post defensionem parochi, Ordinarius poterit statim parochum amovibilem privare suo beneficio et officio, parochum vero inamovibilem beneficii fructibus, pro gravitate culpae, in totum vel ex parte.

Mala deinde voluntate parochi inamovibilis persistente, postquam iterum instituta fuit probatio facti, auditis 2 examinatoribus et facta parocho facultate sese defendendi, tandem ab Ordinario etiam parochus inamovibilis privatur sua parochia (c. 2185).

## § 7. DE SUSPENSIONE AB OFFICIO EX INFORMATA CONSCIENTIA.

269. — Juxta c. 2279, § 1, suspensio ab officio vetat omnem actum tum potestatis ordinis et jurisdictionis, tum etiam merae administrationis ex officio competentis, excepta administratione bonorum proprii beneficii. Haec suspensio ab officio est totalis; datur autem partialis quoque, non omnes sed certos tantum prohibens actus ad officium pertinentes.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Huc spectant canones 467, 468, 1178, 1330, 1331, 1332 et 1344.

Jamvero hujusmodi suspensio nonnunquam ab Ordinariis infligi poterit ex informata, ut aiunt, conscientia; id est: non adhibita forma judiciali ordinaria nec ipsa canonica monitione, si judicet Ordinarius se non posse sine gravi incommodo ad juris normam in subditum procedere (c. 2186, § 2). Est igitur medium seu remedium extraordinarium, quod nequit adhiberi si procedura ordinaria ad tramitem juris physice et moraliter possit institui 1.

Suspensio ex informata conscientia stricte debet intelligi de sola suspensione ab officio, non vero a beneficio, nec valet a simili de excommunicatione aut de alia poena canonica. Servatis autem praescriptis sacrorum canonum, sufficit ex parte Ordinarii, ut in casu per simplex decretum ipse declaret se suspensionem ex informata conscientia indicere (c. 2187).

Decretum circa suspensionem ab officio ex informata conscientia debet: a) fieri in scriptis, nisi adjuncta aliud exigant, designato die, mense et anno; b) expresse tanquam suspensio ex informata conscientia (seu propter causas ipsi Ordinario notas) designari; c) non in perpetuum, sed ad tempus infligere suspensionem, indicato accuratius tempore durationis poenae; d) actus clare notare qui prohibentur, si ex parte tantum infligatur suspensio (c. 2188).

Porro Ordinarius omnes habere debet probationes, quae eum certum reddant, clericum delictum adeo grave revera perpetrasse. Si notorium sit delictum, nunquam ferri potest haec suspensio. Prudenti arbitrio Ordinarii relinquitur suspensionis causam clerico patefacere aut reticere; ast, si ille recursum interponat, debet Ordinarius mittere probationes ad S. Sedem (c. 2194).

<sup>1</sup> Confer totum canonem 2191. Vide etiam F. Claeys Bouuaert, n. 457; Vermeersch-Creusen, III, n. 373.

# LIBER V

## DE DELICTIS ET POENIS

Scriptores: S. Alphonsus, Theol. mor., l. VII, n. 1 sqq., VIII, n. 323 (ed. Gaudé, IV, p. 171 sqq. et 440); Homo Apost., XIX, n. 1 sqq.; Suarez, Disputationes de censuris (tom. 23); Passerini, Regulare tribunal; Antonius Thesaurus, de poenis ecclesiasticis (edițio a Giraldi a S. Cajetano recognita); Schmalzgrueber, jus eccl. tit. XXXIX (vol. XI); Ferraris, prompta Biblioth. v. degradatio, sepulturae (privatio); D'Annibale, Summula, ed. 5, I, n. 359; Stremler, Traité des peines ecclésiastiques; Jos. Pennacchi, Commentaria in Constitut. Apostolicae Sedis; Wernz-Vidal, Jus poenale Eccles. Catholicae (tom. VI); Cardinalis Lega, Praelectiones de judiciis eccles., tom. III et IV; Huguenin-Marc, n. 863 sqq.; Hollwech, die kirchlichen Strafgetze; Aichner-Friedle, § 217 sqq.; Bargilliat, I, n. 190 sqq.; Laurentius, n. 491 sqq.; Conspectus Codicis juris can. p. 104 sqq.; Prümmer, q. 557 sqq.; Theol. mor., III, n. 469 sqq.; Perathoner, kirchliches Gerichtswesen u. kirchliches Strafrecht, p. 82 sqq.; Noldin-Schönegger, de poenis ecclesiasticis; Chelodi, Jus poenale; Capello, de censuris juxta Codicem juris can.; Crnica, Modificationes in tractatu de censuris; Arndt, Die Zensuren latae sententiae nach neuestem Rechte; Eichmann, das Strafrecht des Codex juris canonici; Blat, Comment. II, Appendix, p. 685 sqq.; III, Appendix I, p. 729 sqq.; L. Demeuran, le Droit canon des latques, l. V: des délits et des peines, 213 sqq.; A. Boudinhon, Biens d'Église et peines canonlques, p. 15 sqq.; A. Pöschl, kurzgefasstes Lehrbuch: das Strafrecht, p. 336 sqq.; Vermeersch-Creusen, III, n. 382 sqq. etc.

## INTRODUCTIO IN LIBRUM V

270. — Hic liber inscribitur « de delictis et poenis », tresque complectitur, teste Codice, partes quarum prima brevissime agit de delictis (c. 2195 sqq.), secunda vero de poenis (c. 2214 sqq.), tertia demum de poenis in singula delicta (c. 2314 sqq.).

Codex primo quidem loco de delictis tractat, quia delictum est causa poenae; inde axioma: non datur poena, ubi non est culpa. Differt tamen delictum a peccato; peccatum enim est de se in ordine tantum morali, dum delictum etiam in ordine juridico versatur. Itaque in foro externo coercentur delicta ab Ecclesia; in foro autem interno de peccatis judicat sacerdos approbatus, nomine Dei, eaque remittit. Crimen jam non amplius distinguitur a delicto, in Codice; olim vero delictum levioribus poenis, crimen gravioribus plectebatur. Deinde nisi adsit sanctio quaedam a lege saltem indeterminate statuta, non datur delictum sensu ecclesiastico; est enim lex quae poenam statuat, elementum, ut aiunt, juridicum

delicti. Hinc adagium: nullum crimen (seu delictum), nulla poena sine lege; quamvis per modum exceptionis, vi c. 2222, § 1, possit legitimus Superior transgressionem aliquam legis justa poena punire, si scandalum forte datum fuerit vel specialis gravitas transgressionis id exegerit, licet ipsa lex nullam sanctionem appositam habeat.

271. — Definitur delictum in jure ecclesiastico (c. 2195, § 1): « Externa et moraliter imputabilis legis violatio cui addita sit sanctio canonica saltem indeterminata. » Ad delictum reducitur quoque violatio praecepti cui poenalis sanctio adnexa sit, nisi ex adjunctis appareat aliter esse in hac re sentiendum. Delictum erit aut publicum, quando nempe divulgatum est vel prudenter judicatur facile divulgatum iri, aut notorium sive notorietate juris per sententiam judicis confessionemve judicialem delinquentis sive notorietate facti, ita ut nullo modo celari possit nec excusari, aut demum occultum sive materialiter, si lateat delictum ipsum, sive formaliter, si lateat ejusdem imputabilitas (c. 2197).

Imputabilitas autem delicti pendet ex dolo delinquentis vel ex ejusdem culpa in ignorantia legis violatae aut in omissione debitae diligentiae. Dolus in jure canonico est ipsa deliberata voluntas violandi legem ; et posita externa legis violatione, praesumitur in foro externo, donec contrarium probetur. Ex parte intellectus opponitur dolo defectus cognitionis, et ex parte voluntatis defectus libertatis (c. 2200). De ignorantia vero legis opportuno dicemus loco.

Praeter delictum perfectum de quo hactenus sumus locuti, duplex imperfectum describitur in Codice (c. 2212 sq.) delictum, nempe « conatus delicti » et delictum « frustratum ». Conatus delicti habebitur, quando aliquis actus posuerit vel praetermiserit qui ad exsecutionem delicti natura sua conducunt, sed reapse non consummayerit delictum, vel quia non potuit vel quia consilium suum deseruit. Delictum frustratum dicitur, cum omnes actus positi vel omissi sunt qui ad exsecutionem delicti natura sua conducunt et ad delictum sufficiunt, si ex alia causa, praeter voluntatem agentis (v. gr. per vim externam) effectum sortiti non sint. Si conatus mulctetur poena in lege, habetur ut delictum (c. 2212, § 4).

272. — Secunda et tertia pars Libri V agunt de poenis sive in genere, sive in specie (nempe « in singula delicta »). Has autem pertractare ac explanare solent non tantum canonistae verum etiam omnes prorsus moralistae, disserendo « de censuris in genere et in specie » ¹. Porro non pauca praemittuntur ab ipso Codice principia, quae de poenis quidem valent in genere, maxime vero

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Cf. praesertim Marc-Gestermann, editio XVII, apud Emmanuelem Vitte, 3, Bellecour, 3, Lugduni, annis 1922 et 1923 impressa; vol. I, n. 1249 sqq.

quoad applicationem, ut aiunt, practicam, locum habent in tractatu: de censuris. Quare nonnisi moderatis his verbis de poenis in genere dicemus.

Poena ecclesiastica definitur a Codice (c. 2215): « Est privatio alicujus boni ad delinquentis correctionem et delicti punitionem a legitima auctoritate inflicta. » Per inflictionem convenientis poenae perturbatus ordo redintegrandus est. Jamvero ordo in Ecclesia redintegratur tum poenis medicinalibus (censuris), quibus rei incitantur ut contumaciam deponant et citius resipiscant; tum poenis vindicativis, quae directe ad delicti expiationem tendunt, ita ut earum remissio a cessatione contumaciae delinquentis non pendeat; tum denique remediis poenalibus et poenitentiis, quibus delinquens monetur aut corripitur aut efficaciter adjuvatur ad poenae absolutionem seu dispensationem recipiendam (c. 2216 et 2286).

His breviter praemissis, ea quae dicenda erunt placet in 5 dividere partes, nempe: a) de censuris in genere; b) de variis censurarum speciebus; c) de poenis vindicativis; d) de remediis poenalibus ac poenitentiis; e) de censuris et poenis quae vigent hodiernis temporibus, pro singulis delictis.

Hic ordo satis ab ipso Codice indicatur, ut inspicienti patebit.

#### CAPUT I

## De censuris in genere.

- 273. Circa censuras in genere quatuor sunt consideranda:
- 1) de earum definitione ac divisione ; 2) de earum inflictione ;
- 3) de causis a censura excusantibus ; 4) de absolutione a censuris. Inde totidem exstant articuli.

#### ARTICULUS I.

## De censurarum definitione ac divisione.

I) Definitio censurae. — A Codice juris sic definitur censura: « Est poena qua homo baptizatus, delinquens et contumax, quibusdam bonis spiritualibus vel spiritualibus adnexis privatur, donec, a contumacia recedens, absolvatur » (c. 2241, § 1). Cum censura sit poena « medicinalis », id est inflicta ut reus resipiscat et emen-

detur, non in eos generatim fertur quorum desperata est correctio, nisi quandoque ad terrorem aliorum; monet itaque Codex, ne infligantur censurae, praesertim latae sententiae, maxime excommunicatio, nisi sobrie et magna cum circumspectione (c. 2241, § 2). Dicitur deinde in definitione « qua homo baptizatus », quia infidelis non subjacet Ecclesiae. Praeterea « contumax »: delictum enim simpliciter non sufficit, sed requiritur contumacia qua, actione externa, Ecclesiae monitionibus quis non obtemperet ex contemptu saltem virtuali. Quando contumacia cessat, cessare quoque debet censura; etenim, restituta sanitate animae, jam non amplius datur locus medicinae <sup>1</sup>. De bonis autem quibus privatur censuratus, in specie postea dicemus.

## 274. — II) Divisio. — Censura multipliciter distinguitur :

- a) Ratione speciei est triplex, videlicet: excommunicatio quae semper remanet censura; interdictum quod naturam quoque induit poenae vindicativae; suspensio quae nonnunquam etiam fit poena vindicativa. In dubio, tum suspensio tum interdictum praesumuntur censurae (c. 2255, § 2).
- b) Ratione modi quo infligitur, alia est a jure, alia ab homine. Censura a jure est, si poena determinata contineatur in ipsa lege vel statuto generali, sive latae sive ferendae sit sententiae. Est ab homine, si feratur per modum praecepti peculiaris, et tunc dicitur ab homine tantum. Deinde si feratur per sententiam judicialem condemnatoriam, etsi in jure statuta, dicitur « a jure simul et ab homine »; quoad effectus vero juridicos, consideratur tanquam « ab homine » <sup>2</sup>.
- c) Ratione modi quo incurritur, censura est latae vel ferendae sententiae. Latae sententiae, quando eo ipso facto incurritur quo legem aut praeceptum quis violaverit, quin judicis sententia condemnatoria requiratur; ferendae sententiae, quando a judice vel Superiore infligi debet (c. 2217, § 1, n. 2).

Poena, ut expresse habet Codex (id. § 2), intelligitur semper ferendae sententiae, nisi *expresse* dicatur eam esse latae sententiae vel ipso facto seu ipso jure contrahi, vel nisi alia similia verba adhibeantur<sup>3</sup>.

d) Ratione potestatis absolvendi, censurae sunt reservatae vel non reservatae; atvero nulla censura latae sententiae est reservata,

¹ Vide Marc-Gestermann, n. 1251 sqq. — Confer etiam circa definitionem censurae quae habet Crnica, p. 5 sqq. — ² « Poena ferendae sententiae, legi addita, ante sententiam condemnatoriam, est a jure tantum », ait c. 2217. — ³ Quaenam verba inducant censuram latae sententiae, quaenam ferendae sententiae, quaenam sint ambigua fuse explicat Marc-Gestermann, n. 1254. — \

nisi in lege vel praecepto id expresse dicatur, in dubio autem sive juris sive facti reservatio non urget (c. 2245, § 4).

# ARTICULUS II.

#### De inflictione censurarum.

275. — Considerare debemus quisnam possit esse *auctor* censurarum, in quodnam *subjectum* valeant ipsae ferri, quaenam sit earum *materia*, quaenam *forma*.

I) De auctore censurarum. — In genere potestas ferendi censuras est penes Ecclesiam; solemni enim declaratione id denuo affirmavit Codex juris (c. 2214, § 1): « Nativum et proprium Ecclesiae jus est, independens a qualibet humana auctoritate, coercendi delinquentes sibi subditos poenis tum spiritualibus tum etiam temporalibus. » In specie, ii Superiores ecclesiastici possunt infligere censuras, qui in foro externo potestate jurisdictionis pollent leges ferendi vel praecepta imponendi (cum adnexa vera poena canonica). Qui pollent potestate judiciali tantum, possunt solummodo poenas legitime statutas ad normam juris applicare (c. 2220, § 1). Hinc censuras ferre queunt : Papa et Concilium Oecumenicum in tota Ecclesia; item Congregationes Romanae in iis quae sibi demandata sunt exsequenda; Legati S. Pontificis juxta mandata illius; Cardinales episcopi in suis ecclesiis; Patriarchae et Metropolitae in propriis dioecesibus, item episcopi residentiales; Concilia plenaria ac provincialia ; Vicarii et Praefecti Apostolici ; Administratores Apostolici; Praelati nullius; sede vacante, etiam Capitulum cathedrale deindeque Vicarius capitularis; in Religione clericali exempte, Superiores majores et Capitula saltem generalia, nonnunquam etiam in quibusdam Ordinibus, ut videtur 1, Superiores locales juxta Constitutiones.

Nec Vicarius Generalis nec parochus de se possunt ferre censuras ; prior enim eget mandato speciali, vi c. 2220, § 2, posterior autem jurisdictionem in foro externo proprie non habet <sup>2</sup>.

Ad validum exercitium potestatis ferendi censuras requiruntur tum intentio ligandi tum potestas expedita quoad usum. Porro

¹ Chelodi, n. 24 haec asserit : « Poenas statuere pertinet ad potestatem legislativam. Quare ad hoe in Ecclesia competens est qui habet jurisdictionem perfectam fori externi. Neque ex jure communi superiores religiosi locales videntur posse (ex c. 501, § 1) dare praecepta cum adnexa vera poena canonica... » — ² Vide S. Alphonsum, l. VII, n. 10 sq.; Bargilliat, Droits et devoirs des curés, n. 8.

Episcopus, exsistens extra propriam dioecesim, potest ferre censuras in subditos per modum statuti aut praecepti, ad futura crimina praecavenda; quia ad ferendam censuram hujusmodi non requiritur strepitus judicialis. Nequit tamen ipse regulariter per modum sententiae illud peragere, quia nemo valet in alieno territorio exercere jurisdictionem contentiosam (c. 201, § 2 et 3). Plures excipiuntur casus, praesertim si causa sit jam judicialiter cognita in proprio territorio vel Episcopus injuste fuerit expulsus a sua dioecesi.

Nec regulariter expedit, ut Superior in causa propria censuras infligat; id enim reputatur in jure cindicta. Excipiuntur casus justae ac necessariae defensionis contra eum qui infert violentiam, vel cum causa adeo sit publica ac manifesta ut nullo examine indigeat.

276. — II) De subjecto censurae. — Ut quis censura ligari possit, requiritur: a) ut sit homo; b) ut sit baptizatus; c) ut sit viator, quia mortui solum declarantur excommunicati, non vero excommunicantur; d) ut sit subditus illius Superioris qui fert censuras, et non exemptus ab ejus jurisdictione. Subjectio enim et jurisdictio sunt correlativa (cf. c. 2226, § 1), Itaque Papa nequit censuris ligari nec Cardinales sub lege censurae alicujus comprehenduntur, nisi expresse nominentur (c. 2227, § 2), nec Episcopi a censuris ligantur ab ipsis emanatis aut sub poenis l. s. suspensionis et interdicti comprehenduntur, nisi expressa eorum fiat mentio (id.).

Age, tota haec materia iis peculiaribus regitur principiis:

- 1) Censurae feruntur tantum in *puberes*; subinde ferri valent etiam in personam moralem, ut patet ex c. 2255, § 2. *Impuberes* vero, ii nempe qui 14 (pro masculis) vel 12 (pro feminis) non habent annos, excusantur expressis verbis a poenis l. s., et potius poenis educativis sunt corrigendi juxta c. 2230 <sup>1</sup>.
- 2) Censurae *ab homine*, quando per modum praecepti peculiaris (non modo judiciali) intimantur delinquenti, *ubique* afficiunt reum ejusque ossibus haerent, etiam in alieno territorio <sup>2</sup>; v. gr. suspensio quae ebrioso clerico intentatur, si tabernas ingrediatur ad bibendum.
- 3) Peregrini possunt censura ligari a Superiore loci in quo deliquerunt, modo fiat per modum sententiae judicialiter inflictae, et ipsi praeveniantur citatione, antequam exeant e territorio.

<sup>!</sup> Attamen puberes qui impuberes al legem violandam induxerint, vel cum eis in delicti consummationem concurrerint sive communi consilio sive qua complices aut mandantes, poenam a lege statutam incurrunt, si sine ipsis delictum commissum non fuisset. — 2 Censurae-a jure statutae territorium afficiunt eoque coarctantur.

Probabilius autem nequit peregrinus delinquens a Superiore loci puniri per modum statuti vel praecepti particularis, quia peregrinus per se non est certo et perfecte subditus Superiori loci 1

4) Vagi sortiuntur Ordinarium territorii in quo actu versantur; hinc possunt plecti quibusvis censuris tum a jure tum ab homine.

Nullum dubium est, quin aliquis pluribus simul censuris innodari possit; non enim repugnat ut ab uno vinculo solvatur quis et ligatus remaneat aliis vinculis. Quare et Codex ait (c. 2244, § 1): « Non solum diversae, sed etiam ejusdem speciei censura potest in eodem subjecto multiplicari. » Ordinarie autem tot poenae quot delicta. Sic v. gr. censurae l. s. multiplicantur : a) si quis commiserit diversa delicta, eadem sive distincta actione, quorum singula censuram secumferunt; vel idem delictum censura punitum pluries perpetraverit; b) si delictum, diversis censuris a distinctis legislatoribus punitum, semel aut pluries commissum fuerit; c) si propter unum idemque delictum idem Superior inflixerit plures censuras diversae speciei<sup>2</sup>.

277. — III) De causa seu materia censurae. — Causa vel materia censurae est unice delictum aliquod grave, externum, in specie consummatum et conjunctum cum contumacia. — Non semper requiritur delictum personale; etenim cum suspensio et interdictum ferri possint in aliquam communitatem, etiam innocentes nonnunquam tali censura obstringuntur ob culpam capitis. Excommunicatio vero non infligitur nisi ob culpam personalem.

Delictum debet esse grave, vel ex se ratione materiae, vel ex adjuncta circumstantia scandeli, periculi ac similium 3. Externum deinde sit delictum oportebit, licet forsitan occultum remaneat. Unde non sufficit actus mortalis ex sola prava intentione aut ex conscientia erronea; nam Ecclesia in foro externo non judicat de peccatis mere internis, nec ea punire intendit. Debet quoque delictum istud esse consummatum in specie, id est: esse perfectum in suo genere et quidem quoad speciem infimam, juxta proprietatem verborum legis. Quare censura non ligatur, qui crimen aliqued consulit tantum, si in lege non alii quam perpetrantes expresse notentur; ligabitur autem, si lex designet etiam consulentes vel quocumque modo cooperantes. Tandem conjunctum debet esse delictum cum contumacia, ut ex ipsius definitione censurae patet (quam supra, juxta codicem, exposuimus). Porro ad incurrendam censuram l. s. sufficit transgressio legis vel praecepti, cui sit adnexa

<sup>, &</sup>lt;sup>1</sup> Cf. S. Alphonsum, VII, n. 26 sq. Minus accurate videtur Noldin-Schönegger asserere (n. 16): « Peregrini ab Episcopo censuris puniri possunt per particulare praeceptum latis, si in ejus territorio delictum commiserint. » Chelodi (n. 26) melius illud tradit principium: « Peregrini insuper regulariter non incurrunt peculiares poenas loci in quo versantur. » — <sup>2</sup> Plura exempla tradit Marc-Gestermann, n. 1262, quaeritur, c. — <sup>3</sup> Confer in hac re canonem 2218, ex cujus paragrapho 2 manifestum fit, peccatum veniale poena canonica non plecti ab Ecclesia.

latae sententiae poena, nisi reus legitima causa ab hac excusetur. Si vero agatur de censuris ferendae sententiae, contumax est, qui spretis monitionibus canonicis a delicto non desistit, vel delicti patrati debitam poenitentiam detractet <sup>1</sup>.

Itaque secundum doctrinam S. Alphonsi <sup>2</sup>, probabilius non incurritur censura, si quis antequam opus malum consummetur revocat pro posse mandatum aut consilium, aut, non valens impedire consummationem delicti, laedendum saltem monet uti sibi caveat. Ratio videtur esse, quia delinquens non est amplius contumax eo tempore quo peccatum dici potest opere consummatum. Severius tamen judicant aliqui auctores cum Ballerini; sed adhuc tuta apparet opinio S. Alphonsi <sup>3</sup>, quam tenet quoque Génicot-Salsmans (II, n. 572) et insinuat Codex (c. 2209, § 5; 2218, § 2 et 2242, § 2 et 3).

278. — IV) De forma censurae. — Forma seu formalitas requisita in ferendis censuris *respicit s*ive monitionem a Superiore faciendam sive ipsam sententiam Superioris.

Quod spectat ad monitionem, certum est censuram aliquam non ferri debere in reum, nisi praecesserit monitio vel comminatio poenae infligendae. Reus enim, ut bene advertit S. Alphonsus (VII, n. 51 sqq.), non potest dici contumax, nisi de poena infligenda fuerit praemonitus, saltem quando agitur de censura ab homine lata per sententiam.

Quando censura fertur a jure vel ab homine per modum praecepti, respectu actus futuri, tunc lex ipsa vel praeceptum satis monet, nec requiritur alia monitio, nisi jus eam praescribat. Contemptus enim ille qui aliquem contumacem constituat, jam in violatione plene voluntaria, externa et gravi talis legis aut praecepti continetur. Et idem dicendum, si censura sit comminata a jure seu ferendae sententiae, ut optime cum Sanchez et Salmanticensibus affirmat S. Alphonsus (VII, n. 55). Ratio est, quia in hoc casu lex sufficienter admonet.

Ad sententiam Superioris quod attinet, praescribitur a Codice: a) ut poena latae vel ferendae sententiae quae fuerit inflicta ad modum praecepti particularis, scripto aut coram 2 testibus ordinarie declaretur vel irrogetur, indicatis poenae causis (c. 2225); b) si censura feratur per modum sententiae judicialis, ut judex eam scripto ferat, adnotatis in eo, et quidem distincte, tum persona, tum censura, tum causa in specie. Solemnitates hae enumeratae pertinent ad actus liceitatem 4; c) ut reus, statim ac offerat satisfactionem, absolvatur (c. 2248, § 2).

¹ Vide c. 2242, § 2 et S. Alphonsum, VII, n. 43 sqq. — ² Theol. mor., l. VII, n. 40; Vindiciae Alphons. P. VIII, q. 1; Marc-Gestermann, n. 1264. — ³ Alia exempla hujus rei tradit S. Doctor citando Salmanticenses, n. 40. — Cf. etiam Marc-Gestermann, n. 1264. — ⁴ Vide S. Alphonsum, qui expresse statuit has solemnitates tantummodo ad liceitatem requiri (VII, n. 51).

A censura absolvens, potest, si res ferat, pro patrato delicto congruam vindicativam poenam vel poenitentiam infligere. A censuris vero quae infliguntur per sententiam judicialem, non datur appellatio nisi in devolutivo, et statim ac latae fuerint, exsecutionem secumferunt; item a censuris ad modum praecepti inflictis non datur recursus nisi in devolutivo (c. 2243, § 1).

#### ARTICULUS III.

#### De causis a censura excusantibus.

- 279.— Quatuor sunt causae quae a censura excusare possunt: a) ignorantia; b) metus; c) impotentia; d) nullitas sententiae qua infligitur censura. De singulis pauca dicemus.
- 1) Ignorantia excusat sive sit juris (quando ignoratur lex vel solum poena) sive sit facti (si quis non advertat se ponere actum vetitum sub censura); nequit enim aliquis dici vere contumax casu quo censuram ignoret, etiamsi agatur de sola ignorantia concomitante <sup>1</sup>. Attamen non omnis ignorantia excusat; ideo oportet distinguere. Ignorantia affectata a nullis poenis latae sententiae eximit; ignorantia vero vincibilis crassa et supina, ut aiunt, non excusat a poenis, nisi lex habeat verba: qui praesumpserit, ausus fuerit, scienter, studiose, temerarie, consulto egerit, vel alia similia; ignorantia demum simpliciter vincibilis (quae nempe aliquam sed non omnem requisitam adhibet diligentiam) excusat a poenis medicinalibus (censuris), non vero a poenis vindicativis latae sententiae (c. 2229, § 3).
- 2) Metus gravis, etiam relative tantum, tollit plerumque delictum, si agatur de legibus mere ecclesiasticis; unde et tollit in his casibus censuram (cf. can. 2205, § 2).

Si poena lata sit in « praesumentes », ordinarie quilibet metus etiam levis a censura eximit; excipe tamen, si actiones quibus censura adnectitur, sint vel intrinsece malae vel vergant in contemptum fidei aut ecclesiasticae auctoritatis vel sint in publicum animarum damnum (c. 2205, § 3). Quare ob metum levem non effugit censuram, qui scienter omiserit denuntiationem confessarii sollicitantis juxta normam canonis 2368, § 2 ².

3) Impotentia sive sit physica sive sit moralis, excusare poterit a censura, ita tamen ut impotentia ex vi physica delictum ideoque censuram excludat, dum impotentia quaedam moralis ex gravi

<sup>\*</sup> Exemplum tradit S. Alphonsus (l. c., n. 43): « Si quis occidit clericum ignorans esse clericum, non incurrit excommunicationem. » — \* Si poena lata simpliciter enuntietur non eximit ab ea incurrenda metus levis (cf. Marc-Gestermann, n. 1270).

incommodo, ex necessitate proveniens, juxta normas accipiatur quae valent pro metu. Itaque v. gr. is qui matrimonium init coram ministro acatholico, excommunicatur, non obstante gravi incommodo; quia delictum vergit in contemptum fidei.

4) Nullitas censurae quae materialiter fertur in aliquem, poterit haberi ex triplici capite: a) ex defectu ferentis, si careat jurisdictione aut eam habeat impeditam vel suspensam (c. 2264 et 2243); b) ex defectu formae, si substantialis judicii ordo praetermittatur, v. gr. reus non citetur nec fiat monitio sub comminatione censurae; c) ex defectu causae justae; si nempe nec a parte rei nec secundum allegationes fori externi delictum subsistat vel saltem non in ordine ad judicium (quia deficiunt probationes) vel tandem, licet juridice delictum probetur, a parte tamen rei non exsistat. In hoc ultimo casu probabilius censura non ligat in foro quidem conscientiae, atvero in foro externo debet servari, ut advertit S. Alphonsus cum Busembaum et Laymann, propter scandalum.

In dubio an incursa sit necne censura, in foro conscientiae non tenemur nos gerere ut censuratos; et hoc quidem sive dubium sit facti (v. gr. circa gravitatem criminis) sive sit juris (si dubitetur v. gr. an censura fuerit l. an. f. sententiae). Id explicite docet S. Alphonsus (VII, n. 67) cum D. Thoma et multis aliis auctoribus. At si dubitetur utrum poena, a Superiore competente inflicta, sit justa necne, poena servanda est in utroque foro, excepto casu appellationis in suspensivo. In poenis tamen generatim benignior est interpretatio facienda, ut explicite declarat c. 2219, § 1.

#### ARTICULUS IV.

## De absolutione a censuris.

- 280. Dicemus: a) de definitione ac divisione; b) de ratione qua solvuntur censurae; c) de personis quae sunt competentes ad absolvendum; d) de conditionibus requisitis ad absolutionem.
- I) De definitione ac divisione. Definitur censurae absolutio: est poenae medicinalis relaxatio, clavium potestate facta, per idoneum Superiorem. De se absolutio est actus fori externi jurisdictionalis. Differt autem a dispensatione quae legis vel praecepti vinculum tollit, et qua, modo ordinario, remittuntur poenae vindicativae, ut habemus e canone 2236, § 1<sup>2</sup>.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Theol. mor.. l. VII, n. 66. — Questionem de « injusta poena » historice et juridice tractat Chelodi, n. 23. — \* « Inter absolutionem (a censuris) et dispensationem (a poenis vindicativis) hoc distat, ait Chelodi, n. 29, quod illa est secundum legem, ideo debita, ideo favorabilis interpretationis, hace contra legem, ideo arbitraria et stricti juris ; illa denegata datur appellatio, hac non concessa solus recursus. \*

Dantur autem absolutiones ad tollendos omnes effectus censurarum, et dantur absolutiones ad effectum tantum partialem, v. gr. ad tollendam privationem vocis activae. 1.

Concedi potest absolutio absolute (ut plerumque fit) vel sub conditione sive de praeterito, v. gr. si jam satisfecisti, ego te absolvo; vel de praesenti: si possum absolvere; vel de futuro (quod ordinarie est illicitum, nisi gravis adsit causa).

Datur absolutio ad « reincidentiam » ut dicunt, quae est species conditionis, v. gr. nisi intra mensem restituerit, reincidat ipso facto in eamdem censuram.

Datur quoque absolutio ad «cautelam», quae impertitur ad tollendam vel suspendendam censuram forte ignoratam; hujusmodi est, quae datur ante absolutionem peccatorum, ad yitandam irreverentiam.

281. — II) De ratione qua solvuntur censurae. — Censurae semel incursae tolluntur per solam legitimi Superioris absolutionem, non autem per emendationem rei, nec mortem nec amotionem ferentis, imo ne quidem per obitum censurati, ut patet de excommunicatis qui privantur suffragiis Ecclesiae.

Superior legitimus potest sive directe absolvere censuratum sive committere absolutionem delegato.

Ante sententiam declaratoriam a poena observanda delinquens excusatur, quoties eam servare sine infamia nequit, ut legimus in Codice (c. 2232, § 1).

Absolutio a censuris dari potest in utroque foro, et quando datur pro foro externo valet quoque pro foro interno. Qui in foro interno est absolutus, potest uti talem se habere etiam in actibus fori externi; sed, nisi concessio absolutionis saltem legitime praesumatur in foro externo, censura poterit a Superiore fori externi urgeri, donec absolutio in eodem foro habita fuerit, juxta praescripta c. 2251.

Si agatur de censura quae non impedit sacramentorum receptionem, censuratus rite dispositus absolvi potest a peccatis, *firma censura*, v. gr. sacerdos suspensus; secus vero debet poenitens prius a censuris absolvi (c. 2250, § 1 et 2).

282. — III) De iis qui possunt absolvere a censuris. — Distinguere oportet casus *ordinarios* extra necessitatem et casus *extraordinarios*, per modum exceptionis propter specialem necessitatem ;

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> V. gr. ratione electionis Romani Pontificis, ut apparet ex Constit. Vacante Sede Apost., n. 29 (Documentum I). — <sup>2</sup> Confer Bargilliat, droits et devoirs des curés, n. 202 et Marc-Gestermann, n. 1277, nota 1.

deinde ratio est habenda censurarum ab homine, a jure non reservatis et a jure reservatis.

a) Regulariter et extra casum necessitatis, a censura ab homine non potest absolvere nisi ille qui eam inflixit, vel ejus successor, aut Superior, vel horum delegatus. Id valet etiam de censuris per praeceptum particulare intimatis, cum dicat c. 2247, § 2 absque ulla distinctione : « Censura vero ab homine est ubique locorum reservata ita ut censuratus nullibi absolvi sine debitis facultatibus possit » 1. — A censuris a jure non reservatis, absolvere potest in foro sacramentali quilibet confessarius; extra forum sacramentale quicumque jurisdictionem in foro externo habeat in reum (c. 2253, n. 1). Quare extra confessionem nequit a simplici dari confessario, sed tantum intra eam. — A censura a jure reservata nullus absolvere potest, nisi ille qui censuram constituit vel cui reservata est, eorumque successores, aut competentes Superiores, aut delegati (c. 2253, n. 3). Itaque aliquis a Sede Apostolica delegari debet, ut possit absolvere a censuris Romano Pontifici reservatis; excipitur tamen casus occultus censurae simpliciter Papae reservatae, ubi Ordinarius potest sive per se sive per alium <sup>2</sup> absolvere (c. 2237, § 2). In uno casu publico valebit quoque Ordinarius censuram remittere Sedi Apost. reservatam, nempe si delictum apostasiae, haeresis vel schismatis ad forum externum Ordinarii quovis modo deductum fuerit. A censura reservata Ordinario quilibet Ordinarius (etiam religiosorum) absolvere potest suos subditos, loci vero Ordinarius etiam peregrinos, quamvis Episcopus per sententiam generalem censuras sibi reservaverit 3.

Simplex confessarius, cui conceditur facultas absolvendi a casibus R. Pontifici reservatis, potest quoque remittere censuras ex *jure universali* Ordinariis reservatas, ut censet Marc-Gestermann cum Génicot quem citat (ed. 9, II, n. 604).

b) Per modum autem exceptionis, in casu necessitatis, aliae applicandae erunt normae circa absolutionem censurarum. Age, duplex exceptio indicatur ab ipso jure; altera respicit casum periculi mortis, altera casum urgentis necessitatis, seu casus urgentiores ut ait ipse Codex (c. 2254, § 1). De unaquaque exceptione separatim dicemus.

scribit Chelodi, n. 33: « Censurae vero per praeceptum sive latae sive ferendae et per sententiam inflictae ubique sunt reservatae et specialis facultas requiritur ut tolli possint.» Ut Gestermann (n. 1278) refert, contrarium docebat Sole (de delictis et poenis, p. 122).

2 Singulis personis debet fieri delegatio, expressa nominatim hac facultate (S. Alphonsus, VII, n. 93; Ami du Clergé, 1911, p. 223. — 2 Sic Marc-Gestermann, n. 1280; 2, b, quod tamen Chelodi non videtur probare, si ejus verba consideremus supra in nota 1 relata.

- 1) Quilibet sacerdos, etiam non approbatus, potest quemlibet censuratum in periculo mortis constitutum licite absolvere a quibusvis censuris quantumvi reservatis ac no oriis, etiamsi praesens sit sacerdos approbatus. Attamen poenitens, qui in periculo mortis a sacerdote specialis facultatis experte recepit absolutionem ab aliqua censura ab homine vel a censura specialissime S. Sedi reservata, tenetur, postquam convaluerit, recurrere sub poena reincidentiae, ad illum qui censuram tulit (si agatur de censura ab homine), ad Poenitentiariam vel ad Episcopum aliumve Superiorem praeditum facultate (si agatur de censura a jure), eorumque <sup>1</sup> mandatis parere (c. 882 et 2252). Recursus de quo agitur, debet fieri infra mensem et saltem per epistolam et per confessarium, si id fieri possit sine gravi incommodo; nomen vero reticeri debet (c. 2252 et 2254, § 1).
- 2) In casibus urgentioribus, si nempe censurae latae sententiae exterius servari nequeant sine periculo gravis scandali vel infamiae 2, aut si durum sit poenitenti in statu gravis peccati permanere per tempus necessarium ut Superior competens provideat 3, tune quilibet confessarius in foro acramentali ab eisdem, quoquo modo reservatis (etiam a censuris l. s. specialissime R. Pont. reservatis), absolvere potest, injuncto onere recurrendi, sub poena reincidentiae, intra mensem saltem per epistolam et per confessarium, si id fieri possit sine gravi incommodo, reticito nomine, ad S. Poenitentiariam vel ad Episcopum aliumve Superiorem praeditum facultate et standi ejus mandatis (c. 2254, § 1).

Obligatio haec recurrendi non urget, si poenitens laicus, scribendi nescius, nequit suum confessarium adire, qui in confessionali reponsum Romanum ipsi referat (S. Off. 5 sept. 1900). In hoc casu inutilis est recursus per confessarium. Confessarius autem non directe tenetur stricto praecepto onus scribendi in se recipere, excepto casu sacerdotis qui complicem absolvit, ut mox dicemus. Si ipse recurrere nolit et poenitens scribere nesciat, probabiliter cessat obligatio recurrendi, licet poenitens posset postea suum adire confessarium in confessionali ad audienda responsa Romana (theol. prakt. Quartalschr. 1921, p. 251). In his casibus impossibilitatis, agendum erit confessario juxta c. 2254, § 3, ut statim exponemus.

Nihil impedit quominus poenitens, etiam post acceptam, per modum exceptionis, absolutionem, facto quoque recursu ad Supe-

¹ Juxta interpretationem authenticam (Pont. Comm., 12 nov. 1922, A. A. S., 14, p. 663) verba illa : facultate praeditum, non sunt restringenda ad vocabulum « aliumve », sed pertinent etiam ad aliud vocabulum « Episcopum » (qui ergo ex alio titulo habere debet facultatem). — ² Si debeat v. gr. celebrare, communicare. — ³ Tempus utile hic praesumitur esse spatium 3 hebdomadarum.

riorem, alium adeat confessarium facultate praeditum, ab eoque, repetita confessione saltem delicti cum censura, consequatur absolutionem; qua obtenta, mandata ab eodem accipiat, quin teneatur postea stare aliis mandatis ex parte Superioris supervenientibus (c. 2254, § 2). Imo quod si in casu aliquo extraordinario hic recursus sit moraliter impossibilis, tunc ipsemet confessarius potest absolutionem concedere sine onere recurrendi intra mensem, injunctis tamen de jure injungendis, et imposita congrua poenitentia et satisfactione pro censura, ita ut poenitens, nisi intra congruum tempus a confessario praefiniendum poenitentiam egerit ac satisfactionem dederit, recidat in censuram (id., § 3).

Hac ultima facultate nunquam confessarius uti poterit in gratiam saccrdotis qui complicem absolverit; id enim prohibet canon 2254, § 3. Itaque talis sacerdos semper recurrere debebit ad auctoritatem competentem vel adire denuo alium confessarium facultate praeditum <sup>1</sup>. Si v. gr. propter caecitatem nequit scribere, confessarius recurrat oportet, nisi poenitens malit privilegiatum adire confessarium.

Normae superius traditae valent quoque quando de censuris agitur a jure *Episcopo* reservatis; tempus vero utile ad adeundum Episcopum pro absolutione est spatium unius hebdomadae, juxta Marc-Gestermann, n. 1285.

- 283. IV) De conditionibus absolutionis. Plures requiruntur conditiones sive ex parte absolventis sive ex parte absolvendi sive denique ex parte formae.
- a) Ex parte absolventis requiruntur tum potestas legitima <sup>2</sup> tum libera voluntas, ita ut abesse debeant vis aut metus gravis, deceptio et error.
- b) Ex parte absolvendi convenit imprimis ut ipse absolutionem petat. Absolute tamen loquendo, etiam ille qui invitus est aut indignus potest a censura absolvi, saltem a Superiore qui ordinaria potestate gaudet; absolutio enim hujusmodi non necessario est sacramentalis. Requiritur deinde ut delinquens paratum se ostendat implere conditiones, quae in rescriptis apponi solent sub hac forma: injunctis de jure injungendis. Porro quae de jure sunt injungenda, haec praesertim notantur: a) ut reus congruam satisfactionem pro damnis et scandalo praestet; b) aut saltem id serio promittat; c) eam quoque delinquens accipiat congruam pro delicto impositam poenam vindicativam vel poenitentiam (praeter sacramentalem), quam infligit absolvens. Attamen si opus a confessario impo-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Marc-Gestermann, n. 1284, 5, citat etiam de hac re declarationem S. Officii (3 junii 1899).

<sup>2</sup> Si error versetur circa potestatem absolventis et procedat ex ignorantia reservationis in confessario, absolutio censurae valet, dummodo ne sit censura ab homine, aut censura S. Sedi specialissime reservata (canon 2247, § 3)

situm a poenitente neglectum fuerit, censura per absolutionem sublata non reviviscit, nisi onus fuerit impositum sub poena reincidentiae (c. 2248, § 3).

Non semper invalida est absolutio censurae data a delegato, neglectis clausulis in rescripto vel in jure appositis. Equidem si negligantur clausulae quae exprimuntur his particulis : si, dummodo vel alia ejusdem significationis, tunc certo certius invalida erit absolutio (cf. c. 39 et 203). Si clausulae alio modo exprimantur  $^1$ , non liquet utrum importent veram conditionem sine qua non. Hinc ante factum accurate servanda erunt praescripta, post factum vero, si quid bona fide omissum fuerit, non propterea totum invalidum esse censeatur ; stante enim dubio quoad jurisdictionem, certo supplet Ecclesia  $^2$ .

c) Ex parte formae, non specialia requiruntur verba ad valide absolvendum; sed requiritur et sufficit exterior manifestatio oretenus expressa voluntatis Superioris 3. Porro absolutio censurae in foro sacramentali continetur in consueta forma absolutionis peccatorum (te absolvo ab omni vinculo excommunicationis, etc.); in foro non sacramentali quolibet modo dari potest, sed ad excommunicationis absolutionem regulariter formam adhiberi convenit in libris liturgicis (Rituali et Pontificali) traditam (c. 2250, § 3).

Expedit tandem ut, si poena *scripto* inflicta fuerit, etiam ejus remissio scriptis concedatur (c. 2239, § 2); non autem requiritur ut *absolvendus* sit, praesens (c. 2239, § 1).

## CAPUT II

# De variis censurae speciebus.

284. — Tres sunt species censurarum: excommunicatio, interdictum et suspensio; inde tres articuli.

## ARTICULUS I.

#### De excommunicatione.

Agemus : a) de ejus definitione ; b) de ejus divisione ; c) de effectibus ipsius.

I) Definitio. — Excommunicare venit a verbis : ex, communis, (ponere extra communem alioium conditionem, separare a commu-

¹ Ablativo absoluto, v. gr. « satisfacta parte », et sic porro. — ² Cf. c. 299. — Vide de hac quaestione S. Alphonsum, VII, n. 121 et 127; Marc-Gestermann, n. 1288. — ³ Chelodi ait (n. 34): « Quoad formam, quaelibet est valida, dummodo voluntatem absolventis satis exprimat. »

nione aliorum fidelium). Itaque excommunicatio est censura, qua excluditur quis a communione fidelium et privatur certis bonis spiritualibus quae christianis competunt. Segregat innodatum, ait Chelodi, n. 36, a corpore Ecclesiae, eumque ab externo usu rerum sacrarum et interna bonorum spiritualium, quae ex publico cultu omnibus obtingant, arcet participatione; imo a profano commercio cum ceteris fidelibus interdum excommunicatum prohibet. At mere interna communicatio, in fide et gratia, cum anima Ecclesiae, non pendet ab excommunicatione nec impediri valet.

- II) Divisio. Excommunicati alii dicuntur tolerati, quos fideles in profanis non tenentur vitare; alii non tolera'i seu vitandi, quos intra certos limites fideles etiam in profanis vitare tenentur, ut mox in specie declarabimus. Age, cum olim quilibet excommunicatus esset vitandus statim ac de incursa censura constaret, hodiedum nemo est vitandus, nisi fuerit nominatim a S. Sede excommunicatus ac in sententia legitime publicata expresse dicatur ipsum vitari debere (c. 2258, § 2). Una viget exceptio: qui violentas manus in personam Romani Pontificis injecerit, ipso facto est vitandus, juxta c. 2343, § 1, n. 1.
- III) De effectibus excommunicationis. Effectus alii sunt mediati, alii vero immediati.
- a) Effectus mediati duo recensentur: 1) irregularitas, quam incurrit excommunicatus, si actum ordinis sacri scienter et solemniter exercet (c. 985, n. 7); 2) suspicio haeresis, si per annum in excommunicatione insordescat (c. 2340, § 1).
- b) Effectus immediati et proximi enumerantur 10, ita ut excommunicati fere omni jure spolientur quod ipsis tanquam membris Ecclesiae competit <sup>1</sup>. Itaque excommunicatus:
- 1) Privatur usu passivo sacramentorum, scilicet sacramenta nequit licite recipere, nisi grave malum excuset.
- 2) Privatur usu activo sacramentorum et sacramentalium, nisi excusent necessitas et metus magni incommodi, v. gr. infamiae, vel nisi rogetur a fidelibus, qui ex qualibet justa causa ab excommunicato sacramenta et sacramentalia petere possunt <sup>2</sup>.

¹ Non eodem rigore premunt ea quae privationem sepulturae communionisve civilis spectant, ut suo loco adhuc notabimus. — ² Vide c. 2261, § 2. Excommunicatus requisitus nulla tenetur obligatione causam a fidelibus percontandi. — Ab excommunicato vitando, vel quando intercessit sententia condemnatoria aut declaratoria, fideles in solo mortis periculo possunt petere tum absolutionem sacramentalem, tum etiam, si desint alii ministri, cetera sacramenta (c. 2261, § 3).

3) Privatur divinis officiis, ita ut absque peccato gravi non possit interesse functionibus potestatis ordinis, quae de instituto Christi vel Ecclesiae ad divinum cultum ordinantur et a solis clericis fieri queunt, ut sunt missa, publicae processiones, etc. Non caret tamen jure assistendi praedicationi verbi Dei.

Si assistat toleratus, *non* est necesse ut expellatur; si vitandus, debet expelli, aut si nequeat expelli, ab officio cessandum est, dummodo id fieri possit sine *gravi* incommodo <sup>1</sup>.

4) Privatur communibus Ecclesiae suffragiis, scilicet fructibus indulgentiarum et publicarum orationum, quae non possunt nomine Ecclesiae excommunicatis applicari, etiamsi essent in statu gratiae.

Non tamen prohibentur fideles *privatim* pro excommunicatis orare, nec sacerdotes missam privatim pro iis applicare, remoto scandalo (S. Alphonsus, VII, n. 463).

5) Privatur usu jurisdictionis ecclesiasticae; sed hic bene distinguere oportebit. Actus enim jurisdictionis etiam fori interni positus ab excommunicato est illicitus tantum; fit autem invalidus, quando lata est sententia condemnatoria vel declaratoria (cum exceptione in articulo mortis). Id aperte statuit canon 2264.

Ad schismaticos quod spectat, certum esse videtur, valide quidem absolvi orientales in foro sacramentali (Marc-Gestermann, n. 1292, 5).

6) Privatur jure passivo ad beneficia, officia, dignitates et rescripta; quare haec nequit consequi, nec promoveri potest ad ordines (c. 2265, § 1, n. 2 et 3). Jus vero ad beneficia, officia, etc., totaliter cessat, si agatur de excommunicato vitando, qui etiam ipsamet dignitate, officio, pensione, beneficio privatur (c. 2266).

Post sententiam declaratoriam vel condemnatoriam excommunicatus manet privatus fructibus dignitatis, officii, beneficii, etc.

- 7) Privatur jure activo ad beneficia et officia, ita ut nequeat eligere, praesentare, nominare licite, nec valide si adsit sententia declaratoria vel condemnatoria (a fortiori, si sit vitandus).
- 8) Removetur excommunicatus ab actibus legitimis ecclesiasticis, qui sunt juxta c. 2256, n. 2: munus administratoris gerere bonorum ecclesiasticorum, partes agere judicis, auditoris et relatoris, advocati, promotoris, etc., munus patrini agere in sacramentis baptismi et confirmationis, jus patronatus exercere.

Porro non additur nota invaliditatis huic prohibitioni, si excipias munus patrini sive pro baptismo sive pro confirmatione; nequit enim illud valide

<sup>1</sup> Confer E. Jombart, in « Nouvelle revue théologique », année 1922, p. 397 sqq.

exerceri ab eo qui sententia condemnatoria vel declaratoria est excommunicatus (c. 765, n. 2 et 795, n. 2).

9) Privatur communione civili cum fidelibus, sed tunc tantum cum sit vitandus. Attamen etiam vitandus potest communicare cum conjuge, parentibus, liberis, famulis, subditis, et generatim cum aliis, si rationabilis causa excuset. Id enim eruitur e canone 2267.

Deinde advertunt auctores cum S. Alphonso (VII, n. 196 sqq.) prohibitionem communicandi in profanis et civilibus cum excommunicatis non esse per se sub gravi. Sub gravi autem vetatur communicatio in divinis cum excommunicato (Marc-Gestermann, n. 1294).

10) Privatur demum sepultura ecclesiastica in loco benedicto, si agatur de excommunicato qui sit notorie addictus sectae haereticae aut schismaticae aut massonicae, vel contra quem lata sit sententia declaratoria aut condemnatoria; nisi ante mortem det signa aliqua poenitentiae (c. 1240, § 1).

De cetero jam alio loco de quaestione sepulturae eccles. egimus 1.

#### ARTICULUS II.

#### De interdicto.

- 285. Post excommunicationem agit *Codex* de interdicto; breviter autem dicemus de ejus definitione, divisione et effectibus.
- I) **Definitio**. Poena interdicti, a saeculo circiter vi usque ad saeculum x, paulatim sese evolvit ex poena excommunicationis, et deinde usus ejus *crebrior* est factus, praesertim sub Alexandro P. III (an. 1180), Innocentio III (an. 1200), etc. <sup>2</sup>.

Est autem interdictum: censura, qua fideles, in communione Ecclesiae permanentes, prohibentur aliquibus sacris sive personaliter sive in quibusdam locis (cf. can. 2268, § 1).

Differt ab excommunicatione, quia interdicti remanent in communione fidelium; a suspensione, quia haec est tantummodo pro clericis constituta ac privat usu exercitii sacrae potestatis, juxta mox dicenda<sup>3</sup>.

II) Divisio. — Interdictum est aut totale aut partiale, prout nempe aut omnes aut aliquos tantum effectus interdicti com-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Liber III: de rebus, c. I, art. IV, n. 226. — Nota cadaver excommunicati vitandi qui contra praescriptum c. 1240 sepulturam ecclesiasticam obtinuit, exhumandum esse, si absque gravi incommodo fieri queat (c. 1242). Quoad praxim in casu perplexo cf. Marc-Gestermann, n. 1293. — <sup>2</sup> Vide Chelodi, n. 39. — <sup>3</sup> Cf. Marc-Gestermann, n. 1303.

prehendit. Partiali vero interdicto adnumeratur interdictum ab ingressu ecclesiae, quo quis in ecclesia celebrare divina officia vel eisdem assistere vel sepeliri prohibetur <sup>1</sup>. — Deinde interdictum est generale vel particulare, prout extenditur ad totam regionem, civitatem aut communitatem; vel ad oratorium tantum, ecclesiam particularem aut personas determinatas spectat. — Est demum personale vel locale, prout directe et immediate afficit personas, vel directe locum et indirecte personas (cf. can. 1168, § 2).

In interdicto personali, interdicto populo, non censentur interdicti, juxta S. Alphonsum (VII, n. 331), nec clerici, nec studentes, nec peregrini; interdicto clero, non interdicuntur laici nec religiosi. Interdictum personale sequitur personas ubique. In interdicto locali generali, quando interdicitur civitas, interdicuntur quoque suburbia et ecclesiae exemptorum. Etiam exteri et exempti illud interdictum servare tenentur, at cives qui non dederunt causam interdicto, sacramenta recipere possunt eo loco quo licite conferuntur, quin absolvantur ab interdicto (c. 2276).

- III) Effectus interdicti. a) In interdicto locali prohibentur in genere quaelibet functiones potestatis ordinis, quae de instituto Christi vel Ecclesiae ad divinum cultum ordinantur et a solis clericis fieri solent, scilicet quodlibet officium vel sacer ritus (c. 2270 et 2256, n. 1). Habentur tamen exceptiones: 1) suspenditur interdictum locale in die Nativitatis Domini, Paschatis, Pentecostes, SS. Corporis et Assumptionis B. M. V.; 2) permittitur clericis omnia officia divina et sacros ritus in qualibet ecclesia (aut oratorio) privatim obire, januis clausis et voce submissa, campanis non pulsantibus; 3) in ecclesia cathedrali, ecclesiis parochialibus vel ecclesia quae unica sit in oppido, permittuntur unius missae celebratio, asservatio SS. Sacramenti, administratio baptismi, communionis, poenitentiae, assistentia matrimoniis, mortuorum exsequiae, benedictio aquae baptismalis et s. oleorum, praedicatio verbi divini; semper tamen prohibentur cantus, et pompa in ornamentis et sonitus campanarum; 4) nunquam vetatur, morientibus sacramenta et sacramentalia ministrare.
- b) Si agatur de interdicto personali, nequeunt interdicti divina celebrare officia, eisve (excepta concione) assistere. Interdicti post latam sententiam aut alioquin notorie interdicti sunt insuper ab activa in divinis officiis participatione repellendi. Nec possunt conficere sacramenta eave recipere, carent jure eligendi et praesentandi, nequeunt consequi beneficia vel officia, et privantur.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Id etiam valet de oratorio publico, non autem de celebratione missae in oratorio privato (S. Alphonsus, VII, n. 329).

sepultura ecclesiastica iisdem in adjunctis quibus excommunicati (cf. can. 2275).

Violatio interdicti constituit peccatum grave; datur tamen materiae parvitas, v gr. ait S. Alphonsus (VII, n. 336) si laicus non interdictus (personaliter), in interdicto loco divinis officiis tantum assistat. Clerici, qui actum ordinis clericis in ordine sacro constitutis reservatum, contra prohibitionem interdicti ponunt, fiunt irregulares ex delicto, juxta c. 985, n. 7.

#### ARTICULUS III.

## De suspensione.

- 286. De suspensione jam egimus sub fine Libri IV, n. 269: « de suspensione ab officio ex informata conscientia ». Suspensio insuper censura esse poterit vel poena vindicativa vel mera prohibitio (seu ad cautelam inflicta) v. gr. ob famam delicti nondum probati, ut interpretando canonem 2222, § 2 diximus. Quare agemus: a) de notione suspensionis; b) de variis speciebus ipsius; c) de ejus effectibus; d) de modo quo cessat.
- I) Definitio. Suspensio est censura qua clericus officio vel beneficio vel utroque prohibetur (c. 2278, § 1). Privat solum usu activo quarumdam rerum sacrarum, non autem usu passivo seu receptione, et sic differt ab excommunicatione. Quando est poena vindicativa directe ad delicti expiationem tendit, et infligitur ob delictum mere praeteritum, cujus remissio non a cessatione contumaciae delinquentis pendeat. Talis censetur esse suspensio inflicta a jure in perpetuum, vel ab homine ad tempus praefinitum aut ad beneplacitum Superioris vel etiam inflicta conditionate. In dubio tamen praesumitur censura (c. 2255, § 2).
- II) Species suspensionis. Datur suspensio ab officio et suspensio a beneficio. Hae duae species possunt simul infligi, et tunc suspensio est totalis; vel una tantum species incurritur, et suspensio fit partialis.
- a) Suspensio ab officio simpliciter vetat omnem actum tum potestatis ordinis et jurisdictionis tum etiam merae administrationis ex officio competentis; non vetat autem administrationem bonorum proprii beneficii (c. 2279, § 1).

Sed suspensio ab officio multis subjacet limitationibus quae indicantur in ipsis sententiis; praesertim vero discernuntur: 1) suspensio a jurisdictione; 2) a divinis: vetat omnem actum potestatis ordinis, quam quis sive per s. ordinationem sive per privilegium obtinet; 3) ab ordinibus: actum vetat potestatis ordinis receptae per ordinationem; 4) a certo et definito ordine exercendo:

nequit hic ordo conferri nec superior recipi nec receptus post susceptionem exerceri; 5) a certo et definito ministerio: v. gr. audiendi confessiones; 6) ab ordine pontificali: vetatur omnis actus potestatis ordinis episcopalis; 7) a pontificalibus: prohibetur exercitium actuum seu functionum quae requirunt baculum et mitram, etc. 1.

- b) Suspensio a beneficio privat fructibus beneficii, excepta habitatione in aedibus beneficialibus, non autem generatim jure administrandi bona beneficialia, nisi expresse dicatur (c: 2280, § 1). Suspensus a beneficio tenetur ad Horas canonicas et ad alia onera; congruem tamen partem fructuum pro suo labore retinere poterit, si sit occulte suspensus (cf. Marc-Gestermann, n. 1300, 2).
- III) Effectus suspensionis. Praecipui effectus suspensionis, praeter indicatos, sunt sequentes:
- a) Clericus qui in hac censura per semestre perseverat, graviter monendus erit; deinde post mensem privetur beneficiis aut officiis (c. 2340, § 2).
- b) Suspensus qui actum ordinis clericis in ordine sacro constitutis reservatum exercet, fit irregularis ex delicto.

Quando autem alium actum sibi vetitum exercet, violando suspensionem, de se graviter peccat (Marc-Gestermann, n. 1301, 2).

- c) Suspensus a jurisdictione invalide agit, si lata sit sententia declaratoria vel condemnatoria vel si Superior expresse statuat se ipsam jurisdictionis revocare potestatem.
- d) Suspensus nequit eligere, praesentare, nominare, consequi dignitates, officia, beneficia, pensiones ecclesiasticas, aliudve munus in Ecclesia, nec potest promoveri ad ordines (c. 2283 et 2265).
- e) Suspensus a beneficio, qui nihilominus fructus beneficii illegitime percipit, eos restituere tenetur.
- f) Omnes demum qui clericos suspensos post sententiam declaratoriam vel condemnatoriam scienter admittunt ad celebrationem officiorum divinorum per censuram vetitorum, contrahunt interdictum ab ingressu Ecclesiae ipso jure, donec, arbitrio ejus cujus sententiam contempserunt, congruenter satisfecerint (c. 2338, § 3).
- IV) De modo quo cessat suspensio. Si suspensio habeat rationem censurae, cessat per absolutionem Superioris competentis vel confessarii facultatem habentis. Si imponatur per modum poenae perpetuae, ob culpam omnino praeteritam, tollitur per solam dispensationem Superioris vel ejus delegati (c. 2289).

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Cf. canonem 2279. — Marc-Gestermann, n. 1299; Chelodi, n. 43; Noldin-Schönegger, n. 114, etc.

Si lata fuerit ad tempus determinatum, v. gr. ad annum, ad triennium vel sub conditione, cessat per se, transacto tempore vel adimpleta conditione. Quare hoc casu, ut recte notat S. Alphonsus (VII, n. 322), suspensio de se tollitur sine absolutione.

#### CAPUT III

# De poenis vindicativis.

- 287. De poenis vindicativis agemus primo in genere, tradendo notionem et modum quo cessant ; deinde in specie, loquendo de depositione, degradatione ac infamia.
- I) Notio et modus quo cessant poenae vindicativae. a) Poenae vindicativae illae sunt, quae directe ad delicti expiationem tendunt, ita ut earum remissio a cessatione contumaciae delinquentis non pendeat (c. 2286).

Porro tales poenae enumerantur: 1) in genere pro omnibus delinquentibus: interdictum locale, interdictum ab ingressu ecclesiae, poenalis translatio aut suppressio sedis episcopalis vel paroecialis, infamia juris, privatio sepulturae vel sacramentalium, suspensio pensionis ecclesiasticae, remotio ab actibus legitimis eccl. exercendis, inhabilitas ad gratias, ecclesiastica munia aut gradus academicos, privatio vel suspensio ad tempus muneris, privatio juris praecedentiae, mulcta pecuniaria, etc. (cf. can. 2291); 2) in specie pro clericis: prohibitio exercendi sacrum ministerium praeterquam in certa ecclesia, suspensio, translatio poenalis ad inferius beneficium aut officium, privatio alicujus juris cum beneficio aut officio conjuncti, prohibitio commorandi in certo loco vel territorio, privatio ad tempus vel in perpetuum habitus ecclesiastici, depositio, degradatio, etc. (cf. can. 2298).

b) Cessant poenae vindicativae vel transacto tempore pro expiatione destinato, vel dispensatione concessa a legitimo Superiore. Attamen in casibus urgentioribus occultis, si ex observatione poenae latae sententiae reus seipsum proderet cum infamia et scandalo, quilibet confessarius potest in foro sacramentali obligationem servandae poenae suspendere, injuncto onere recurrendi saltem intra mensem per epistolam et per confessarium (si id fieri possit sine gravi incommodo) reticito nomine, ad S. Poenitentiariam vel ad Episcopum facultate praeditum et standi ejus mandatis (c. 2290,

- § 1). Si in aliquo casu extraordinario hie recursus sit impossibilis, tunc ipsemet confessarius potest dispensationem concedere, servatis servandis ut supra diximus de absolutione a censuris (n. 282, 2).
- 288. II) Depositio. In specie loquitur Codex (c. 2303 sq.) de depositione, quae est peculiaris quaedam poena vindicativa. Est autem depositio gravissima poena quae clerico omnem potestatem in perpetuum aufert, quin tamen ipsum detrudat ex ordine clericali <sup>1</sup>. Itaque fert secum suspensionem ab officio, inhabilitatem ad quaelibet officia, dignitates, beneficia, pensiones, munera in Ecclesia, et etiam privationem illorum quae reus habet, licet eorum titulo fuerit ordinatus (c. 2303, § 1). Firmae remanent obligationes e suscepto ordine exortae, item manent privilegia clericalia. Poena depositionis infligi nequit, nisi in casibus jure expressis (id. § 3); requiritur quoque tribunal collegiale 5 judicum (c. 1576, § 1, n. 2). Omnes poenae depositionis, v. gr. propter haeresim, apostasiam, violationem cadaverum ac sepulcrorum et sic porro <sup>2</sup>, ferendae sunt sententiae.

Si clericus depositus non dat signa emendationis monitusque non resipiscat, Ordinarius potest eum perpetuo privare habitu ecclesiastico; quae privatio secum trahit privationem privilegiorum clericalium (c. 2304), nec amplius Ordinarius tenetur ei providere, licet clericus vere indigeat (id. et can. 2303).

289. — III) Degradatio. — Est solemnis privatio omnium titulorum, bonorum, privilegiorum et honorum ecclesiasticorum, ita ut degradatus, solo remanente indelebili charactere, ad conditionem laicalem reducatur. Fieri potest a solo Episcopo et pro 6 tantum his gravissimis criminibus in jure designatis: 1) haeresis manifestae (c. 2314, § 1, n. 3); 2) homicidii voluntarii de quo constet propter condemnationem (c. 2354, § 2); 3) sollicitationis poenitentis specialiter gravis (c. 2368, § 1); 4) attentationis matrimonii civilis, quamvis in sacris sit ipse constitutus, si monitus non resipiscat (c. 2388, § 1); 5) si clericus violentas manus injecerit in S. Pontificem (c. 2343, § 1, n. 3); 6) si depositus ac habitu clericali privatus pergat grave adhuc praebere scandalum per annum (c. 2305).

Degradatus tenetur ad *votum castitatis* in ordine subdiaconatus emissum, ideoque invalide contraheret matrimonium; item ad recitationem de se obligatur Horarum canonicarum, nisi legitime impediatur (S. Alphonsus, VII, n. 324 sqq.).

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Confer de depositione Marc-Gestermann, n. 1378; Chelodi, n. 52; Prümmer, q. 579.

— <sup>2</sup> Vide n. 305, I, c. et Prümmer, l. c.

Alia degradatio est *verbalis*, ut aiunt, seu edictalis, quae sola sententia irrogatur, ita tamen ut omnes suos effectus juridicos statim habeat sine ulla exsecutione; alia *realis* <sup>1</sup>, si serventur solemnia praescripta in Pontificali Romano (c. 2305, § 3). Confer A. A. S. vol. 45, p. 449, ubi exemplum.

290. — IV) Infamia. — Haec poena describitur: status laesae dignitatis propter crimen quo quis sive ex auctoritate juris sive ex existimatione virorum gravium reus habetur. Inde duplex infamia: juris nempe seu legalis, quae ob turpe crimen contrahitur vel ipso jure vel sententis judicis (c. 2293, § 1 et 2); facti deinde, quae oritur ex pravis moribus vel ex delicto quo bonam existimationem quis amittit apud fideles probos et serios: Prima non tollitur, nisi per dispensationem S. Sedis, et inhabilem reddit ad obtinenda beneficia, pensiones, officia et dignitates, ad actus legitimos perficiendos, ad exercitium juris aut muneris eccles.; tandem arceri debet infamis a ministerio in sacris functionibus exercendo (c. 2294, § 1).

Infamia vero facti aboletur per emendationem; dum ipsa perdurat, judicio Ordinarii, repelluntur infames ab ordinibus recipiendis, a dignitatibus, beneficiis, officiis, ab exercendo sacro ministerio et ab actibus legitimis ecclesiasticis (id. § 2). — Quinam declarantur vel declarandi sunt infames, dicemus n. 303 et 305.

#### CAPUT IV

## De remediis poenalibus et poenitentiis.

291. — I) Remedia poenalia dantur *quatuor*: monitio, correptio, praeceptum et vigilantia, ex canone 2306.

Haec remedia sunt potius praecentiva, ne majus delictum accidat, simul tamen in se jam quasi poenam continent, quatenus honorem ejus diminuere videntur ad quem diriguntur; quare vocantur remedia « poenalia ».

Primum est *monitio*, quae erit ab Ordinario facienda, si quis versetur in *proxima* delicti occasione vel si in aliquem cadet suspicio delicti commissi.

Secundum est correptio, et huic datur locus, si ex alicujus conversatione scandalum vel gravis ordinis perturbatio oriatur.

Porro monitio et correptio possunt esse vel publicae vel secretae. Si sint publicae, coram notario aut 2 testibus vel per epistolam debent fieri, ita ut de receptione et tenore epistolae ex documento constet (c. 2309, § 2). Correptio publica fieri tantum potest adversus reum de delicto convictum vel confessum,

De degradatione reali confer Pontificale Romanum, III, degradationis forma. Vide etiam Chelodi, n. 53; Vermeersch-Creusen, III, n. 499, 2.

et judicialis est, si fiat a judice pro tribunali sedente vel ab Ordinario ante processum criminalem, ut suo loco diximus (n. 260). De monitione et correptione secreta etiam constare debet ex aliquo documento in secreto archivo Curiae asservando (c. 2309, § 5).

Tertium remedium poenale est *praeceptum*, quod datur, monitionibus et correptionibus incassum factis vel si ex eisdem effectum sperare non liceat. In eo *accurate* indicandum est <sup>1</sup>, quid agere quidve evitare debeat praeventus, cum poenae *comminatione* in casu transgressionis (c. 2310).

Quartum remedium est vigilantia, cui submittitur is qui in periculo versatur relabendi in idem crimen, si casus gravitas id ferat. Est res valde odiosa, ait Chelodi (n. 55, c), et famam laedens; quare, ut ipsi textus juridici innuunt, nonnisi cum moderatione hoc remedio utendum erit (c. 2311 et 2234).

II) Poenitentiae in foro externo imponuntur ut delinquens vel poenam effugiat, vel poenae contractae absolutionem aut dispensationem recipiat (c. 2312, § 1). Nunquam poenitentia publica est imponenda ob delictum occultum (id. § 2).

Praecipuae poenitentiae sunt : praecepta recitandi determinatas preces, peragendi piam peregrinationem, servandi peculiare jejunium, erogandi eleemosynam, peragendi exercitia spiritualia per aliquot dies et similia.

#### CAPUT V

## De poenis in singula delicta.

292. — Codex poenas in singula delicta refert secundum ordinem delictorum contra diversa jura seu obligationes. Porro, ut jam ipsae titulorum inscriptiones in Codice clare demonstrant, hae poenae maxime vel fidem et unitatem Ecclesiae, vel virtutem religionis, vel auctoritates, personas ac res ecclesiasticas tuentur (c. 2320 sqq. et 2330 sqq.). Deinde, juxta ordinem Codicis, puniuntur enormia quaedam delicta praesertim contra vitam, libertatem, proprietatem, bonam famam aut bonos mores (c. 2350 sqq.). Postea varia etiam plectuntur delicta contra veritatem, rectam sacramentorum administrationem, obligationes status proprii, legitimam collationem ac susceptionem officiorum et beneficiorum, ac demum

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Vide Chelodi (n. 55) de praecepto ; sub littera b).

contra usum moderatum sincerumque potestatis qua potiuntur Superiores (c. 2360 sqq.).

Poenae quae indicatis titulis continentur, vel sunt censurae vel sunt poenae vindicativae; quae autem perspiciuntur esse censurae, discernuntur in censuras latae aut ferendae sententiee. Item dantur poenae vindicativae latae vel ferendae sententiae. Itaque haec erit divisio generalis hujus capitis: a) de poenis latae sententiae in singula delicta; b) de poenis ferendae sententiae in particularia quaedam delicta.

Exemplum secuti fere omnium moralistarum necnon aliquorum canonistarum ¹ clari nominis (v. gr. Vermeersch-Creusen, in « Summa novi juris », n. 673 sqq.), poenas quascumque latae sententiae ita intendimus in unum colligere, ut ordini potius inhaereamus celeberrimae Constitutionis Pii IX, cui nomen « Apostolicae Sedis » ; haec enim varias referebat censuras juxta ordinem reservationis earum. Talis quidem poenarum enumeratio, quamvis pluribus, id libenter fateor, minus videatur scientifica, magis tamen ad praxim facit ; imo in nostro casu summopere perspicitur esse ad finem intentum accommodata. Quantum autem fieri poterit, ad tramitem novi Codicis incedemus, dum varias has exponimus in singula delicta poenas.

#### ARTICULUS I.

## De poenis latae sententiae in singula delicta.

293. — Poenae latae sententiae sunt vel censurae, nempe: excommunicationes, interdicta, suspensiones; vel poenae vindicativae quae ipso facto incurruntur. Inde habemus quatuor sectiones, de quibus juxta statutum ordinem breviter dicemus.

## § 1. Excommunicationes latae sententiae.

Excommunicationes quas in singula delicta statuit Codex, aut sunt reservatae aut non reservatae; reservatae praeterea distinguuntur in « excommunicationes S. Sedi specialissimo modo reservatas, deinde speciali modo, tandem simpliciter ». Enumerantur praeterea plures excommunicationes Ordinariis reservatae; et ultimo demum loco veniunt excommunicationes nemini reservatae. Quare in 5 series totam hanc partimur materiam, ut ex inscriptionibus magis patebit.

# I. — Excommunicationes specialissimo modo Papae reservatae.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> F. Claeys Bouuaert (selecta capita, etc., n. 494) scribit: '« Codex distinguit secundum diversorum delictorum naturam... Ad compendiosam et expeditiorem notitiam melius fore censemus, si simul ponamus ejusdem generis poenas, incipiendo a gravioribus. »

In priori Codicis parte 4 indicantur hujusmodi excommunicationes, quas juxta ordinem ipsius Codicis referemus et paucis explicabimus. His vero quaedam aliae adduntur excommunicationes soli Papae reservatae ex Documentis Codicis, scilicet ex Constit. Vacante Sede, desumptae. — Itaque hujusmodi excommunicationem incurrunt:

1) Qui species consecratas abjecerit vel ad malum finem abduxerit aut retinuerit (c. 2320).

Haec censura l. s. nova est; olim immane istud crimen ea plectebatur ratione ut reus potestati civili esset tradendus <sup>1</sup>. Delictum profanationis Eucharistiae, ut patet, est delictum contra religionem, eoque reus censebitur v. gr. fur qui fugiens spargeret aliquas sacras particulas prope altare. Abducere idem est ac rem in alium deferre locum; porro in casu, debet fieri ex malo fine, scilicet ad instituendam profanationem Eucharistiae, non vero propter causam necessitatis vel devotionis immodicae <sup>2</sup>.

2) Qui violentas manus in personam Romani Pontificis injecerit (c. 2343, § 1).

Olim censura illa *non* specialissime sed speciali tantum modo reservabatur S. Pontifici (Apostolicae Sedis, n. v). Agitur de injuria non verbali sed *reali*, nempe quae sit de facto contra corporis statum illaesum, libertatem ejus aut dignitatem, v. gr. percutiendo, detinendo in carcere, lacerando vestes et sic porro.

3) Absolvens vel fingens absolvere complicem in peccato turpi, idque etiam in mortis articulo, si alius sacerdos, licet non approbatus ad confessiones, sine gravi aliqua exoritura infamia et scandalo, possit excipere morientis confessionem, excepto casu quo moribundus recuset alii confiteri. Praeterea, absolvens vel fingens absolvere complicem qui peccatum quidem complicitatis, a quo nondum est absolutus, non confitetur, sed ideo ita se gerit, quia ad id a complice confessario sive directe sive indirecte inductus est (c. 2367).

Gensura haec olim speciali modo erat R. Pontifici reservata (Apost. Sedis, n. 5); lata est a Benedicto XIV praesertim per Constit. « Sacramentum Poenitentiae », quae adhuc in novo Codice legitur impressa tanquam Documentum V. Porro nefandum delictum de quo agitur, dicitur in « Titulo XVI » Codicis, esse delictum in administratione Sacramentorum. Iste autem sacerdos qui dubitat, num confitens revera sit suus complex, et deinde eum absolvit, non incurrit excommunicationem. Ratio est, ait Sebastiani (Summarium, n. 609), « quia non tenetur inquirere cum dedecore suo et status sacerdotalis ».

4) Confessarius qui sigillum sacramentale directe violare praesumpserit (c. 2369, § 1).

Maximum hoc scelus etiam a *Codice* delictis adnumeratur, quae admittuntur in administratione sacramentorum. Agitur autem de *revelatione directa* sigilli

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Reus enim, post degradationem realem, tradebatur potestati saeculari, quae eum morte damnaret (cf. Chelodi, n. 61; Eichmann, § 25. — <sup>2</sup> « Pia muliercula, ait Noldin-Schönegger, n. 51), quae ponit hostiam quam accepit, in libro devotionis ut eam secum domum portet, eo fine ut Christum sub s. speciebus domi adorare possit, non incurrit excommunicationem. <sup>3</sup>

a confessario facta, quamvis forte per abusum exceperit confessiones; non autem *laicus* censuram incurrit, qui simulaverit se esse confessarium <sup>1</sup>. *Olim* poena hujus delicti erat depositio et detrusio perpetua in aliquod monasterium, ut habet Concilium Lateran. IV, c. 21. Igitur excommunicatio 1. s. est nova.

Quatuor his censuris specialissimo modo R. Pontifici reservatis, adjungendae erunt quaedam reservationes, quas continet Constitutio Pii X « Vacante Sede » (Docum. I in Codice). Sunt autem delicta in eligendo Pontifice, quorum unum tantum omnes committere possunt fideles, ut notat Chelodi (n. 68): « Qui litteras super negotiis quibuscumque confectas, quae a Rom. Pontifice ante coronationem suam emanaverint, audeat impugnare. » Alia delicta respiciunt electores in conclavi; v. gr. secretum conclavis violare, simoniace eligere vel eligi, a scrutinio abesse (cf. n. 37, 51, 69, 79) etc.

Poena horum delictorum quae recensentur novem<sup>2</sup>, est excommunicatio l. s. ita reservata ut, juxta n. 51, delinquentes « a nullo, ne a Majori quidem Poenitentiario, cujuslibet facultatis vigore, praeterquam a Romano Pontifice, nisi in mortis articulo, absolvi possint ».

### 294. — II. Excommunicationes speciali modo Papae reservatae.

Duodecim enumerantur in ipso Codice juris, haud secus quam olim in Constitutione « Apostolicae Sedis », quibus etiam accedebat decima tertia ex Constit. « Romanus Pontifex » (an. 1873) contra intrusos, in casu Ecclesiae vacantis.

1) Omnes a christiana fide apostatae et omnes et singuli haeretici aut schismatici (c. 2314, § 1).

Per Constit. Apostolicae Sedis hac censura plectebantur apostatae et haeretici eisque credentes, etc., non vero schismatici. Porro schismatici vocantur qui nolunt Romano Pontifici tanquam Capiti visibili Ecclesiae Christi subesse, aut qui recusant communicationem cum « membris S. Pontifici subjectis », ut notat Vermeersch-Creusen (III, n. 513).

2) Opere publici juris facto, editores librorum apostatarum, haereticorum et schismaticorum, qui apostasiam, haeresim, schisma propugnant, itemque eosdem libros aliosve per apostolicas litteras nominatim prohibitos defendentes aut scienter sine debita licentia legentes vel retinentes (c. 2318, § 1).

Itaque quum opus aliquod *venale* prostat, ut opinatur Sebastiani (n. 610), ac damnum afferre *poterit*, tunc solummodo editores tenentur censura; non autem quando opus imprimunt vel ex officina eorum opus vix impressum nondum prodiit. Porro *publice constare* debet, auctorem libri esse sive apostatam sive haereticum sive schismaticum, praeterea eumdem auctorem non tantum referre errores apostasiae et alios, verum etiam « propugnare » eos, id est: rationibus adhibitis adstruere velle ac stabilire.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Cheledi, n. 92, nota 2 scribit: « Aliud quidem docebant moralistae, at quoad poenam, attento c. 889, limitatio perspicua est. »— <sup>2</sup> Dantur quoque aliae poenae etiam f. sent. pro violatione clausurae conclavis (n. 48 sq.).

Quoad lectionem horum librorum prohibitorum, necesse est ad incurrendam censuram ut certo constet legenti, talem librum esse conscriptum ab apostata, etc., et propugnare apostasiam, haeresim vel schisma¹; insuper requiritur ut in quantitate relative notabili legatur liber sine debita licentia. Item qui retinent libros istos, non excommunicantur, nisi per notabile tempus, v. gr. 3 dies eos scienter retineant. Nomine libri hic non venit nisi quod majoris alicujus sit molis et communiter tanquam liber aestimetur. Quare exluduntur folia, diaria, opuscula minoris molis et sic porro; restringere enim debemus hoc loco sensum vocis « liber » juxta acceptionem hucusque vigentem. Desumitur autem censura e Constit. « Apost. Sedis », paucis tamen immutatis (excomm. speciali modo reservatae, II).

3) Qui ad ordinem sacerdotalem non promotus, Missae celebrationem simulaverit aut sacramentalem confessionem exceperit (c. 2322, n. 1).

Haec censura l. s. nova est; olim enim delinquentes, degradatione peracta, tradendi erant brachio saeculari. Ita ex Constit. Clementis VIII (Et si alias) et Urbani VIII (Apostolatus officium). Poena ista plectuntur tum laici tum clerici non sacerdotes.

4) Omnes et singuli cujuscumque status, gradus seu conditionis etiam regalis, episcopalis vel cardinalitiae fuerint, a legibus, decretis, mandatis R. Pontificis pro tempore exsistentis ad universale Concilium appellantes (c. 2332).

Censura illa jam continebatur in Constit. Apost. Sedis, (n. IV). Ejusdem generis ac fere ejusdem tenoris est praesens excommunicatio; attamen in specie mentio « regum, episcoporum ac cardinalium » perspicitur esse nova. Enumeratur a Codice inter « delicta contra auctoritates ecclesiasticas » (Titulus XIII).

5) Recurrentes ad *laicam potestatem* ad impediendas litteras vel acta quaelibet a Sede Apost. vel ab ejusdem Legatis profecta, eorumve promulgationem vel exsecutionem *directe* vel *indirecte* prohibentes, aut eorum causa sive eos ad quos pertinent litterae vel acta sive alios laedentes vel perterrefacientes (c. 2333).

Censura non est nova, sed depromitur ex ipsa Constit. Apost. Sedis absque ulla immutatione alicujus momenti (n. VIII). Ad eumdem « Titulum » Codicis pertinet ac praecedens.

6) Qui leges, mandata, vel decreta contra libertatem aut jura Ecclesiae edunt (c. 2334, § 1).

Non differt ista censura ab ea quam tulerat in hac materia Constit. Apost. Sedis (n. VII secunda pars). De eodem genere delicti agit ac praecedens, ferturque in omnes qui leges vel decreta hujusmodi edunt (deputati, senatores, ministri, principes aut praesides qui approbant, proponunt, sanciunt, promulgant).

7) Qui impediunt directe vel indirecte exercitium jurisdictionis

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Vide de hac re « Theologisch-praktische Quartalschrift », 1921, p. 97 et 1922, p. 474 sqq.

ecclesiasticae sive interni sive externi fori, ad hoc recurrentes ad quamlibet laicalem potestatem (c. 2334, § 2).

Desumitur etiam haec excommunicatio e Constitutione « Apostolicae Sedis » (n. VI), ubi tamen legebatur: « Et ad hoc recurrentes ad forum saeculare, ejusque mandata procurantes ». Quare, ait Sebastiani (n. 610) cum aliis auctoribus non paucis <sup>1</sup>, si nunc standum est legis verbis, non omnes qui jurisdictionis exercitium impediunt, excommunicationi subjacent, sed tantum ii qui recurrunt ad quamlibet laicalem potestatem ad hunc praecise obtinendum finem (« ad hoc recurrentes »).

8) Qui ausus fuerit ad judicem laicum trahere aliquem ex Cardinalibus vel Legatis Sedis Apost., vel Officialibus majoribus Romanae Curiae ob negotia ad eorum munus pertinentia, vel Ordinarium proprium (c. 3241).

Delictum quod hac censura plectitur, est violatio privilegii fori; et tres, juxta dignitatem personarum, habet gradus. Hic agitur de primo omnium gradu ac de delicto gravissimo in Cardinales, Legatos, Ordinarium proprium et Officiales majores Romanae Curiae, id est: primos Praelatos in Dicasteriis, ut sunt « Decanus in Tribunali Rotae ac omnes Auditores, Secretarius Brevium ad Principes, Secretarius Litterarum Latinarum, Regens S. Poenitentiariae, Secretarii Congregationum et Assessor S. Officii, Subsecretarii Dicasteriorum et Substitutus S. Officii ac Commissarius, Promotor Fidei » et alii pauci <sup>2</sup>. De secundo et tertio gradu qui minus constituunt delictum, postea erit sermo. Notat autem Chelodi de canone hoc contra violationem privilegii fori, eum « valde clariorem et accuratiorem esse quam antiquos » (n. 74). In Constit. Apost. Sedis occurrebat sub n. VII (prima pars).

9) Qui violentas manus in personam Cardinalis, Legati R. Pontificis, Patriarchae, Archiepiscopi et Episcopi etiam titularis injecerit (c. 2343, § 2 et 3).

Est delictum in personas ecclesiasticas majoris dignitatis; minus tamen est crimine simili in personam Papae, de quo supra diximus. Censura continebatur in Constit. Apostolicae Sedis (n. V), aliis tamen verbis.

10) Usurpantes vel detinentes per se vel per alios bona aut jura ad Ecclesiam Romanam pertinentia (c. 2345).

Delictum est contra res ecclesiasticas, et quidem temporales. Patet ex ipsis verbis Constit. Apost. Sedis (n. XII) e qua desumitur censura : « Invadentes, destruentes, detinentes, per se vel per alios, civitates, terras, loca aut jura. »

11) Omnes fabricatores vel falsarii litterarum, decretorum vel rescriptorum Sedis Apost. vel iisdem litteris, decretis vel rescriptis scienter utentes (c. 2360, § 1).

Censura haec recensetur in Codice sub « Titulo XV : de crimine falsi », et aliis verbis jam continebatur in Constit. Apost. Sedis, n. IX. Fabricatores sunt

¹ Inter varios auctores cito Chelodi, n. 70 (p. 77); Noldin-Schönegger, n. 67; Eichmann, § 41 (p. 153 sq.). — ² In specie de his « Officialibus majoribus » consuli potest el. Maroto (Tomus II, n. 825). Consultores S. Congregationum proprie non aestimantur esse « Officiales ».

qui ex integro falso aliquid conficiunt; *falsarii* autem potius ii qui documenta exsistentia corrumpunt. *Olim* (ex Constit. Apost. Sedis § 3, n. III), qui scienter utebantur falsis litteris Apostolicis, non incurrebant nisi excommunicationem *Ordinariis* reservatam.

12) Qui per seipsum vel per alios confessarium de sollicitationis crimine apud Superiores falso denuntiaverit (c. 2363).

Haec poena excommunicationis nova est; hucusque enim delictum istud erat tantum peccatum specialissimo modo Papae reservatum, non autem plectebatur censura ulla. Nunc, ratione c. 894, est peccatum reservatum S. Sedi, et ratione c. 2363, simul est censura. Praeterea ab ipso Codice statuitur (l. c.), neminem posse ullo in casu ab hac excommunicatione absolvi, « nisi falsam denuntiationem formaliter retractaverit, et damna, si qua inde secuta sint, pro viribus reparaverit, imposita insuper gravi ac diuturna poenitentia ».

# 295. — III. Excommunicationes R. Pontifici simpliciter reservatae.

Hujusmodi excommunicationes habentur undecim in Codice; dum olim ex Constit. Apostolicae Sedis non minus quam decem et octo, ex Tridentino adhuc una aliqua, ac demum ex s. Officii declaratione una superaddita ceteris, enumerarentur <sup>1</sup>. Eas referemus et paucis adumbrabimus juxta ipsum Codicis ordinem.

1) Quaestum facientes ex indulgentiis (c. 2327).

Istud delictum est contra religionem, quare ponitur sub « Titulo XII » in Codice; proprie constituit actum simoniae juxta principium canonis 727, § 1. Censura quam primus tulit Pius V (Quam plenum, 2 januarii 1569), inserta fuerat Constitutioni « Apost. Sedis » (§ 2, n. XI).

2) Nomen dantes sectae massonicae aliisve ejusdem generis associationibus quae contra Ecclesiam vel legitimas civiles potestates machinantur (c. 2335).

Hocce delictum enumeratur a *Codice* inter « delicta contra auctoritates ecclesiasticas »; censura jam recensebatur abundantioribus verbis in Constit. *Apost. Sedis* (§ 2, n. IV). Agitur de sectis proprie dictis, *non* de factionibus politicis; cessatque obligatio denuntiandi duces et coryphaeos. Attamen *clerici* et *religiosi*, si qui dent nomen, debent S. Officio denuntiari (c. 2336, § 2).

3) Absolvere praesumentes sine debita facultate ab excommunicatione l. s. specialissimo vel speciali modo Sedi Apostolicae reservata (c. 2338, § 1).

Delictum istud adversatur quoque auctoritati ecclesiasticae (Titulus XIII), ut per se patet ; censura vero recensebatur in Constit. Apost. Sedis (tit. I, sub fine), ac enumerabatur ab auctoribus tanquam excommunicatio XVIII simpliciter Papae reservata.

4) Impendentes quodvis auxilium vel favorem excommunicato vitando in delicto propter quod excommunicatus fuit ; itemque

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Confer Huguenin-Marc, (ed. 6), n. 951 sqq. — Ex Tridentino excommunicabantur usurpatores bonorum Ecclesiae, et ex declaratione S. Officii (4 dec. 1873 et 17 jan. 1883), missionarii et clerici, etc., qui forte in Indiis darent operam mercaturae.

clerici scienter et sponte in divinis cum eodem communicantes et ipsum in divinis officiis recipientes (c. 2338, § 2).

Ejusdem generis est hoc delictum quam praecedens; censura eadem occurrit in Constit. Apost. Sedis (§ 2, n. XVI et XVII), ubi scelus istud vocatur communicatio cum excommunicato « in crimine criminoso ». Agitur de auxilio et favore praestitis ob delictum jam perfectum, non vero in delicto « perpetrando » quod huc minime pertinet (Chelodi, n. 73).

5) Qui ausus fuerit ad judicem laicum trahere Episcopum (non suum Ordinarium) etiam mere titularem, vel Abbatem aut Praelatum nullius, vel aliquem ex supremis religionum juris pontificii Superioribus (c. 2341).

Delictum istud idem esse perspicitur quam quod supra (n. 294, 8) exposuimus, attamen minore aliquo gradu, quare minore quoque plectitur censura. Severior erat poena quam imposuerat Constit. Apostolicae Sedis (§ 1, n. VII); speciali enim modo erat reservata.

6) Clausuram monialium violantes, cujuscumque generis aut conditionis vel sexus sint, in earum monasteria sine legitima licentia ingrediendo, pariterque eos introducentes vel admittentes.

Mulieres violantes regularium virorum clausuram et Superiores aliique, quicumque ii sint, eas cujuscumque aetatis introducentes vel admittentes.

Moniales e clausure illegitime exeuntes (c. 2342).

Id delictum est etiam contra « personas » vel potius « res » ecclesiasticas (Titulus XIII), quatenus clausura quae violatur, ad *immunitatem* personalem religiosorum refertur, ut habet Chelodi (n. 77). *Unice* autem de clausura agitur papali ; censuram non incurrunt impuberes. Quando parvitas materiae datur in clausurae violatione (v. gr. juxta Sebastiani, n. 611, quando vir uno passu intrat claustrum, aut monialis uno passu exit), jam nulla incurritur censura. *Olim* eodem fere modo continebatur in Constit. Apost. Sedis (§ 2, n. VI et VII) tanquam excommunicatio Papae reservata.—A nonnullis modernis auctoribus in tres numeros censura canonis 2342 distribuitur <sup>1</sup>.

7) Qui bona ecclesiastica cujuslibet generis, sive mobilia sive immobilia, sive corporalia sive incorporalia, per se vel per alios in proprios usus convertere et usurpare praesumpserit aut impedire ne eorumdem fructus seu reditus ab iis, ad quos jure pertinent, percipiantur (c. 2346).

Gravissimum est delictum contra res ecclesiasticas, quod severius etiam censura speciali modo R. Pontifici reservata plectebatur sub jure veteri (Constit. Apost. Sedis, § 1, n. XI). Reus autem tamdiu subjacebit excommunicationi, quamdiu non bona integre restituerit, praedictum impedimentum (ne fructus percipiantur) removerit, ac deinde a Sede Apostolica absolutionem impetraverit. Censura ipsa simpliciter tantum reservatur juxta novum Codicem; quia nulla alia nota addita fuit.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Confer (ut unum tantum afferam exemplum) Marc-Gestermann, n. 1334 sgg.

8) Duellum perpetrantes aut simpliciter ad illud provocantes vel ipsum acceptantes vel quamlibet operam aut favorem praebentes, necnon de industria spectantes illudque permittentes vel quantum in ipsis est non prohibentes, cujuscumque dignitatis sint (c. 2351, § 1).

Duelli flagitiosum scelus enumeratur a Codice inter delicta « contra vitam » (Titulus XIV); renovatur autem excommunicatio quae antea vigebat vi Constit. Apost. Sedis, § 2, n. III. Non amplius occurrit vox « complices », nec additur « dignitatis etiam regalis vel imperialis ». De industria hi spectant, qui per suam praesentiam duellantes videntur quasi incendere ad pugnam, non vero qui transeuntes aspiciunt.

9) Clerici in sacris constituti vel regulares aut moniales post votum solemne castitatis, itemque omnes cum aliqua ex praedictis personis matrimonium etiam civiliter tantum contrahere praesumentes (c. 2388, § 1).

Haec censura lata est in delicta contra obligationes proprias status clericalis vel religiosi, ut aperte habet Codex in « Titulo XVII ». Porro agitur unice de clericis qui sint  $saltem\ subdiaconi$ , et de religiosis post vota solemnia emissa, ac demum de iis quicumque sint, sive viri sive mulieres, contrahere praesumentes matrimonium (quod est invalidum) cum praedictis personis. Ex jure antiquo vigebat tantum excommunicatio « Episcopis » reservata (Constit. Apost. Sedis, § 3, n. I).

10) Delictum perpetrantes simoniae in quibuslibet officiis, beneficiis aut dignitatibus ecclesiasticis (c. 2392).

Hic agitur de crimine isto simoniae, « tam divino quam humano jure detestabili », ut ait ipse Codex ¹, de quo abunde disserunt canones 727 et sequentes. In Constit. Apost. Sedis tres latae erant excommunicationes (R. Pontifici simpliciter reservatae) contra simoniacos; nempe in n. VIII (§ 2) contra « reos simoniae realis in beneficiis », deinde n. IX contra « reos simoniae confidentialis in beneficiis », et tandem n. X contra « reos simoniae realis ob ingressum in Religionem ».

11) Vicarius Capitularis aliive omnes tam de Capitulo, quam extranei, qui documentum quodlibet ad Curiam episcopalem pertinens sive per se sive per alium subtraxerint vel destruxerint vel celaverint vel substantialiter immutaverint (c. 2405).

Censura illa prorsus nova est, delictumque ad quod refertur, in Codice venit sub « Titulo XIX »: de abusu potestatis vel officii ecclesiastici. Requiritur autem dolus ac, teste Chelodi, n. 109, « damnum aliquod ex abusu secutum »; deinde quoque, juxta Eichmann, § 113, interventus ejus qui ex officio ecclesiasticis in casu adnumeratur personis ².

### 296. — IV. Excommunicationes Ordinariis reservatae.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Documentum I: Vacante Sede Apostolica, n. 79. — <sup>2</sup> Eichmann scribit (l. c.): « ... durch kirchliche Amtspersonen, z. B. Kapitularvikar, durch Mitglieder des Kapitels oder extranei z. B. Domvikare (c. 431, § 2), Beamte der bischöflichen Kurie, welche Zugang zu den Akten haben ».

A pluribus auctoribus enumerantur novem, ab aliis vero tantum sex, eo quod revera 4 priores de eodem fere sunt objecto ac in eodem continentur canone (2319: de communicatione in sacris cum acatholicis). De his 6 censuris Ordinariis reservatis, duae respiciunt religiosos, nempe quinta et sexta.

1) Qui matrimonium ineunt, etiam habita dispensatione super impedimento mixtae religionis, coram ministro acatholico;

Catholici qui matrimonio uniuntur cum pacto explicito vel implicito ut omnis vel aliqua proles educetur extra catholicam Ecclesiam;

Catholici qui scienter liberos suos acatholicis ministris baptizandos offerre praesumunt;

Catholici parentes vel parentum locum tenentes qui liberos in religione acatholica educandos vel instituendos scienter tradunt (c. 2319, § 1).

Agitur hic de delictis « contra fidem et unitatem Ecclesiae » (Titulus XI) ; jure autem anteriore, totus horum delictorum complexus referebatur ad primam Constit. Apost. Sedis (§ 1, n. I) excommunicationem speciali modo Papae reservatam, quia rei censebantur esse « haereticorum fautores ». Ex sententia Vermeersch-Creusen (Summa, n. 676), si minister acatholicus « agit tantum partes officialis civilis, ex ejus ministerii usu, ceteroquin necessario, nullus haeresi favor conciliatur ».

2) Qui jalsas reliquias conficit, aut scienter vendit, distribuit vel publicae fidelium venerationi exponit (c. 2326)

Est delictum contra religionem (Titulus XII) ; censura ipsa est nova.

3) Qui violentas manus injecerit in personam clericorum vel utriusque sexus religiosorum (c. 2343, § 4).

Delictum hoc contra personas ecclesiasticas idem est, gradu quodam *infimo*, ac illud de quo jam pluries in praecedentibus egimus articulis. *Olim* vigebat censura quaedam Papae simpliciter reservata (Constit. Apost. Sedis, § 2, n. II), quae celeberrimis hisce Concilii Lateranensis II includebatur verbis: « Violentas manus, *suadente diabolo*, injicientes », vel: « si quis *suadente diabolo* ».

4) Procurantes abortum, matre non excepta, effectu secuto (c. 2350, § 1).

Ut patet, est delictum « contra vitam » (Titulus XIV). Censura plectuntur quoque cooperatores seu complices, juxta canones 2209 et 2231. In Constit. Apost. Sedis hanc eamdem legimus excommunicationem (§ 3, n. II): « Procurantes abortum, effectu secuto. » Plures autem scriptores eximebant matrem ipsam a censura; quare addidit Codex: « matre non excepta. »

5) Religiosus apostata a Religione sua (c. 2385).

Infelix iste incurrit in excommunicationem proprio suo Superiori majori reservatam, vel casu quo Religio sit laicalis aut non exempta, Ordinario loci in quo commoratur, ut Codex expresse statuit, canone citato. Censura est nova; olim enim nonnisi ex privilegiis vigebat Religionum.

6) Professi votorum simplicium perpetuorum tam in Ordinibus quam in Congregationibus religiosis, itemque omnes cum iisdem matrimonium etiam civiliter tantum contrahere praesumentes (c. 2388, § 2).

Delictum hoc, haud secus ac praecedens, in Codice enumeratur inter delicta « contra obligationes proprias status religiosi » (Titulus XVII). Censura nova esse perspicitur, in omnesque cadit personas religiosas sive viros sive mulieres, praeterea in omnes compartes in quibus tamen, ut notat Chelodi, n. 102, interdum bona fides aut ignorantia vel facti vel juris esse poterit, « quae etiam crassa eos excusat ».

### 297. — V. Excommunicationes nemini reservatae.

Olim ex Constit. Apost. Sedis (§ 4) quinque vigebant excommunicationes nemini reservatae, quibus 5 aliae adjungebantur ex Concilio Tridentino desumptae. Juxta novum Codicem quinque hujusmodi recensentur censurae.

1) Auctores et editores qui sine debita licentia S. Scripturarum libros vel earum adnotationes aut commentarios imprimi curent (c. 2318, § 2).

Censura illa continetur nunc in Titulo XI Codicis: de delictis contra fidem Ecclesiae; depromitur autem e Constit. Apost. Sedis (§ 4, n. V), ubi tamen etiam « imprimentes » excommunicatione plectebantur.

2) Qui ausi fuerint mandare seu cogere tradi ecclesiasticae sepulturae infideles, apostatas a fide, vel haereticos, schismaticos aliosve sive excommunicatos sive interdictos post sententiam declaratoriam vel condemnatoriam (c. 2339 et c. 1240, § 1, n. 2).

Est delictum contra res ecclesiasticas (Titulus XIII), quia agitur de sepultura ecclesiastica. Olim talis censura jam exprimebatur in Constit. Apost. Sedis, § 4, n. I, ubi etiam aperte dicebatur agi de « haereticis notoriis ». Mandantes tunc tantum excommunicantur, quando id propria auctoritate agere audent.

3) Omnes quovis modo rei sive dando sive recipiendo sive consensum praebendo, alienationis bonorum ecclesiasticorum quae dicuntur « res pretiosae » vel rerum excedentium valorem triginta millium libellarum seu francorum, beneplacito apostolico scienter praetermisso (c. 2347, § 3).

Delictum de quo agitur, se refert ad Titulum XIII: « de delictis contra res ecclesiasticas », spectatque alienationem bonorum ecclesiasticorum. *Censura eadem* jam vigebat in jure *anteriore* (Constit. Apost. Sedis, § 4, n. 111).

4) Omnes, qualibet etiam dignitate fulgentes, qui quoquo modo cogant sive virum ad statum clericalem amplectendum, sive virum aut mulierem ad religionem ingrediendam vel ad emittendam religiosam professionem tam solemnem quam simplicem, tam perpetuam quam temporariam (c. 2352).

Continetur Titulo XIV Codicis; « de delictis contra libertatem » agente. Censura autem ex parte nova est, quatenus nempe de coactione agitur quae viris quoque fit. De coactione in mulieres exercita excommunicatio nemini reservata ex *Tridentino* vigebat (sess. 25, c. 18, de regul.).

5) Fidelis qui scienter omiserit eum confessarium, a quo sollicitatus fuerit, intra mensem loci Ordinario vel S. Officio denuntiare (c. 2368, § 2 et c. 904).

Pertinet censura illa ad Titulum XVI Codicis, qui inscribitur : « de delictis in administratione vel susceptione Sacramentorum » ; jam olim simili quadam vigebat ratione ex Constit. Sacramentum Poenitentiae (Benedicti XIV) et Constit. Apost. Sedis, § 4, n. IV. Addit ipse Codex (l. c.) : « Non absolvendus (est poenitens), nisi postquam obligationi satisfecerit aut se satisfacturum serio promiserit. »

### § 2. DE INTERDICTIS L. S.

298. — Interdicta latae sententiae, jure anteriore, recensebantur, quinque, et quidem 2 ex Constit. Apost. Sedis, 2 ex Tridentino et 1 ex Constit. Romanus Pontifex. Nunc autem quatuor tantum enumerantur in Codice, quae tamen diverso modo reservantur, ut dicemus in singulis casibus.

1) Universitates, Collegia, Capitula aliaeve personae morales, quocumque nomine nuncupentur, appellantes a legibus, etc. Rom. Pontificis pro tempore exsistentis ad universale Concilium (c. 2332).

Interdictum illud incurritur ratione delicti contra « auctoritates ecclesiasticas » (Titulus XIII) ; *speciali modo* est *Sedi Apost*. reservatum, quemadmodum jam antea reservabatur ex Constit. Apost. Sedis (§ 6, n. I).

2) Scienter celebrantes vel celebrari facientes divina in *locis* interdictis vel admittentes ad celebranda officia divina per censuram vetita clericos excommunicatos, interdictos, suspensos post sententiam declaratoriam vel condemnatoriam (c. 2338, § 3).

Interdictum quod in casu contrahitur, est interdictum « ab ingressu ecclesiae », ita ut quis nisi privatim in ecclesia valeat orare (cf. can. 2277). Haec poena quae potius poena vindicativa quam censura dicenda est (can. 2291, n. 2) vigebat olim ex Constit. Apost. Sedis, § 6, n. II, et perdurat usquedum reus congruenter satisfecerit, arbitrio ejus cujus sententiam contempsit. Itaque juxta casum vel S. Sedi vel Ordinario reservatur.

3) Qui causam dederunt interdicto locali aut interdicto in communitatem seu collegium (c. 2338, § 4).

Poena de qua agitur est interdictum *personale*, quod nemini tamen reservatur. Haec censura *nova* est.

4) Sponte sepulturam ecclesiasticam donantes infidelibus, apostatis a fide, vel haereticis, schismaticis, aliisve sive excommunicatis sive interdictis post sententiam declaratoriam vel condemnatoriam (c. 2339).

Etiam poena qua illud delictum plectitur, nempe interdicti ab ingressu ecclesiae Ordinario reservati, nova est.

### § 3. De suspensionibus l./s.

299. — Quaedam ex suspensionibus latae sententiae, quae hodierno jure in Ecclesia vigent, reservantur simpliciter Papue, aliae Ordinariis, aliae vero nemini sunt reservatae. Porro olim, ex jure veteri, decem et octo enumerabantur variae suspensiones, quarum septem in Constit. Apost. Sedis, et undecim in Decretis Concilii Tridentini aut Romanorum Pontificum continebantur. De suspensionibus hodie vigentibus in specie nunc oportebit dicere.

### I. — Suspensiones S. Sedi simpliciter reservatae.

Septem sunt numero, quarum tres priores tantum dicuntur esse censurae proprie dictae; ceterae vero habendae sunt potius tanquam poenae vindicativae l. s., de quibus sequenti sectione agemus.

1) Religiosus professus, ut aiunt, in sacris cum votis perpetuis, qui dimissus fuerit ob delicta quaedam minora iis de quibus agit canon 670 (scil. « apostasia a fide, fuga cum muliere », etc.), suspensus manet, donec a S. Sede absolutionem obtinuerit (c. 671, n. 1).

Haec censura nova esse perspicitur, nec continetur in Libro V: de delictis et poenis, sed in Libri II Parte II: de religiosis.

2) Clerici qui per *simoniam* ad ordines scienter promoti fuerint aut alia Sacramenta ministraverint vel receperint (c. 2371).

Agitur de « delictis in administratione vel susceptione ordinum aliorumque Sacramentorum » (Titulus XVI) ; censura autem est nova, quatenus nempe antiquiores censurae l. s. non fuerint receptae in Constit. Apost. Sedis ¹.

3) Qui recipere ordines praesumunt ab excommunicato vel suspenso vel interdicto post sententiam declaratoriam vel condemnatoriam, aut a notorio apostata, haeretico, schismatico.

Qui vero bona fide hoc modo sit ordinatus, exercitio carebit ordinis sic recepti, donec dispensetur (c. 2372).

Duplex occurrit casus, ut patet ex ipsis verbis; in secundo casu, non adest nisi quaedam inhabilitas, cum nulla detur imputabilitas (bona fide). In primo casu vera incurritur suspensio, ejusdem generis ac praecedens, quam legimus quoque expressam in anteriore jure (Const. Apost. Sedis, § 5, n. VI).

### 300. — II. Suspensiones Ordinariis reservatae.

Duae tantum latae sunt a Codice suspensiones Ordinariis reservatae, quae incurruntur ipso facto, et quarum una agit de clericis in genere, alia vero de religiosis.

1) Clericus, non obtenta prius ab Ordinario loci licentia, si audeat ad *judicem laicum* trahere personas Episcopis, Abbatibus aut

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Confer Eichmann, § 80 (pag. 206),

Praelatis nullius, vel supremis Religionum juris pontificii Superioribus *inferiores*, privilegio fori fruentes (c. 2341).

Haec suspensio est tantum ab officio, non vero a beneficio; originem habet ex Motu proprio Pii X: Quantavis diligentia. Uti reperitur expressa in Codice, nova dicenda est. Constituit delictum contra personas eccl. (Titulus XIII).

2) Religiosus fugitivus, si sit in sacris, incurrit in suspensionem proprio Superiori majori reservatam (c. 2386).

Delictum istud refertur a Codice inter delicta contra « obligationes proprias status religiosi »; censura quoque valet pro sodalibus *societatum* clericalium absque ullis votis (Pont. Commissio, 3 Junii 1918). Nova est suspensio ista.

### 301. — III. Suspensiones nemini reservatae.

Sex sunt numero, quae solent ab auctoribus enumerari. Ex his autem quinque tantum sunt censurae; sexta enim poena cindicativa censenda est, quam sequenti sectione examini subjiciemus.

1) Sacerdos qui sine necessaria jurisdictione praesumpserit sacramentales confessiones audire, est ipso facto suspensus a divinis; qui vero a peccatis reservatis, absolvere, ipso facto suspensus est ab audiendis confessionibus (c. 2366).

Nova est censura illa. Dicitur autem « praesumpserit », quia imminutio plenae cognitionis aut deliberationis a censura incurrenda excusat ¹. Cum dicitur « a peccatis reservatis », agitur de peccatis jure communi vel dioecesano reservatis, saltem ratione sui : an etiam ratione censurae quae adnexa est péccato ², dissentiunt auctores ³.

2) Qui sine litteris vel cum falsis dimissoriis litteris, vel ante canonicam aetatem, vel per saltum ad ordines malitiose accesserit (c. 2374).

Suspensio est tantum a recepto ordine, ac plena imputabilitas requiritur, nec tonsura hic venit nomine ordinis, teste Chelodi, n. 95, et ut patet ex ipsa poena adjuncta. Jam olim a Concilio Tridentino similes censurae statutae fuerant. Delictum ipsum notatur in Codice sub Titulo XVI: de delictis in susceptione ordinum.

3) Clericus qui in *manus laicorum* officium, beneficium aut dignitatem ecclesiasticam *resignare* praesumpserit (c. 2400).

Poena statuta est poena suspensionis a divinis, ipso facto; censura autem est nova. Delictum istud recensetur a Codice inter delicta « in dimissione dignitatum, officiorum et beneficiorum ecclesiasticorum » (Titulus XVIII).

4) Abbes vel Praeletus nullius, qui intra 3 menses a receptis litteris apostolicis, cessante legitimo impedimento, benedictionem

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Confer « Theol. prakt. Quartalschrift », 1922, p. 300 sq. — <sup>2</sup> Quando scilicet censura reservata impedit receptionem sacramenti, ut notat Noldin-Schönegger, n. 128. Cf etiam Chelodi, n. 89, 3. — <sup>3</sup> Negant Marc-Gestermann, I, n. 1366 et Vermeersch-Creusen, III, n. 569; affirmant Chelodi, n. 89, 3; Cerato, n. 118, etc.

non receperit, etsi benedici debeat sive ex praescripto apostolico sive ex propriae Religionis Constitutionibus (c. 2402 et c. 322, § 2).

Poena statuta haec est:  $suspensio\ a\ jurisdictione$  ipso facto. Jamvero censura illa nooa est, et delictum invenitur descriptum in eodem Titulo, de quo supra : « in susceptione dignitatum, officiorum et beneficiorum eccles. »

5) Vicarius Capitularis concedens litteras dimissorias pro ordinatione, praeterquam in casibus in jure expressis, scilicet post annum tantum a sede vacante, vel intra annum solis arctatis ratione beneficii aut officii, cui propter necessitatem dioecesis sine dilatione est providendum (c. 2409 et c. 958, § 1, n. 3).

Delinquens subjacet ipso facto suspensioni a divinis; delictum autem ipsum ponitur sub Titulo XIX Codicis: de abusu potestatis vel officii ecclesiastici. Olim, ex Tridentino (sess. VII, c. 10 de ref.), Capitulum (resp. Vicarius Capitularis) subjacebat interdicto 1.

### § 4. DE POENIS VINDICATIVIS L. S.

**302.** — Praeter censuras l. s. de quibus egimus, statuuntur quoque plures poenae vindicativae ipso facto incurrendae. Praesertim vero occurrunt : a) suspensiones-poenae, uti vocantur ab auctoribus; b) infamia ipso jure incurrenda; c) exclusio ab actibus legitimis ecclesiasticis l. s. De his breviter agemus in specie.

### I. — Suspensiones-poenae.

Recensentur praesertim quinque, quarum 4 priores reservantur Sedi Apost.; ultima vero nemini est reservata.

1) Episcopus aliquem consecrans in Episcopum, deinde Episcopi vel, loco Episcoporum, presbyteri assistentes <sup>2</sup>, tandem qui consecrationem recipit *sine apostolico mandato* (c. 2370 et 953).

Poena est *vindicativa*, quia dicitur: « Suspensi sunt, donec Sedes Apostolica eos *dispensaverit* »; quare vocatur *suspensio-poena*. Est autem *nova*, quamvis de ea jam olim mentio occurrat in « Litteris Apost. : Alias » Alexandri P. VII (27 febr. 1660).

2) Qui alienum subditum sine Ordinarii proprii litteris dimissoriis ordinaverint, vel

Qui subditum proprium, qui alibi tanto tempore moratus sit ut canonicum impedimentum contrahere ibi potuerit, sine litteris testimonialibus Ordinarii hujus loci ordinaverint, vel

Qui aliquem ad ordines majores sine titulo canonico promoverint, vel

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Bargilliat, II (ed. 25), n 1707, declarabat hanc censuram nemini esse reservatam, cum econtra Huguenin-Marc (n. 1002) affirmaret, absolutionem ab ea pertinere ad « Episcopum successorem ». — <sup>2</sup> « Presbyteri assistentes, ait Vermeersch-Creusen (III, n. 573), ii sunt quos, loco duorum episcoporum, adhiberi in regionibus dissitis interdum S. Sedes concedit. »

Qui, salvo legitimo privilegio, religiosum, ad familiam pertinentem quae sit extra territorium ipsius Ordinantis, promoverint, etiam cum litteris dimissoriis proprii Superioris, nisi legitime probatum fuerit aliquem e casibus occurrere a jure exceptum <sup>1</sup>, v. gr. si non habeatur ordinatio tempore proximo legitimo (c. 2373).

In his omnibus casibus incurritur ipso facto suspensio per annum ab ordinum collatione Sedi Apost. reservata. Haec poena quae tantummodo quoad quartam partem, scil. ultimam, est nova dicenda, constringit, ut patet, « Ordinantes » quamvis sola prima conferatur tonsura.

3) Religiosus clericus in majoribus constitutus ordinibus, cujus professio ob admissum ab ipso dolum nulla fuerit declarata (c. 2387).

Incurritur suspensio ipso facto ad beneplacitum S. Sedis; haec poena est nova et applicanda quoque dicitur omnibus societatibus clericalibus sine votis quae vitam in communi agunt (Responsum Pont. Commiss. 3 jun. 1918).

4) Capitula, conventus aliique omnes ad quos spectat, qui admittunt electos, praesentatos vel nominatos ad beneficia, officia vel dignitates ecclesiasticas ante litterarum exhibitionem (c. 2394, n. 3).

Poena quae sub hac forma nova est, declaratur esse « suspensio a jure eligendi, nominandi vel praesentandi ad beneplacitum Sedis Apost. ». Litterae quae exhibendae dicuntur, non sunt aliae quam ipsae litterae confirmationis aut institutionis (cf. Vermeersch-Creusen, III, n. 599). Olim sola capitula vel conventus plectebantur aliqua poena, nempe poena privationis « a beneficiorum perceptione ».

5) Superiores religiosi qui contra praescriptum canonum 965-967, subditos suos ad *Episcopum alienum* ordinandos remittere praesumpserint (c. 2410).

Poena taxata est «suspensio per mensem a Missae celebratione», dispensat autem S. Sedes. Porro, juxta canones 965-967 memoratos, Superior, salvo speciali privilegio, mittere debet litteras dimissorias suorum subditorum ad Episcopum dioecesis in qua sita est domus religiosa ordinandi. Tunc tantum eas ad alium episcopum mittere potest, cum Episcopus dioecesanus licentiam dederit per authenticum Curiae testimonium, aut sit diversi ritus, aut sit absens, aut non sit ordinationem habiturus proximo legitimo tempore, vel denique cum dioecesis vacet nec eam regat qui charactere episcopali polleat. Nequeunt autem Superiores subditum ordinandum ad aliam religiosam domum mittere in fraudem Episcopi dioecesani, nec de industria concessionem litterarum dimissoriarum in id tempus differre, quo episcopus vel abfuturus, vel nullas habiturus sit ordinationes. Ad incurrendam gravem poenam hic statutam requiritur ut Superioris fraus indubia sit ac manifesta, quemadmodum recte notat Vermeersch-Creusen (III, n. 615). Poena ista suspensionis nova est.

## 303. — II. Poena infamiae juris ipso facto incurrendae.

Ipso facto in Codice declarantur infames (infamia juris):

1) Omnes apostatae a fide, haeretici ac schismatici, si sectae

<sup>1</sup> Hi casus indicantur accuratissime in ipse Codice, canone 966, § 1; quos et nos statim recensebimus sub n. 5.

alicui acatholicae nomen dederint vel publice adhaeserint (c. 2314, § 1, n. 3).

- 2) Species consecratas abjicientes vel ad malum finem abducentes aut retinentes (c. 2320).
- 3) Qui cadavera vel sepulcra mortuorum ad furtum vel alium malum finem violaverint (c. 2328).
- 4) Qui violentas manus in personam Rom. Pontificis vel Cardinalis vel Legati Rom. Pontificis injecerint (c. 2343, § 1 et 2).
- 5) Ipsi duellantes (cum duellum perpetrant) et qui eorum patrini vocantur (c. 2351, § 2).
- 6) Bigami, id est qui, obstante conjugali vinculo, aliud matrimonium, etsi tantum civile, ut aiunt, attentaverint (c. 2356).
- 7) Quicumque *laici* legitime damnati ob delicta contra sextum cum minoribus infra aetatem 16 annorum commissa, vel ob stuprum, sodomiam, incestum aut lenocinium (c. 2357, § 1).

# 304. — III. Poena exclusionis ab actibus legitimis ecclesiasticis. Ipso facto *excluduntur* ab actibus legitimis ecclesiasticis:

- 1) Qui intuitu matrimonii vel explendae libidinis causa rapuerint mulierem nolentem vi aut dolo, vel mulierem minoris aetatis consentientem quidem, sed insciis vel contradicentibus parentibus aut tutoribus (c. 2353).
- 2) Laici qui fuerint *legitime damnati* ob delictum homicidii, raptus impuberum alterutrius sexus, venditionis hominis in servitutem vel alium malum finem, usurae, rapinae, furti qualificati vel in re valde notabili, incendii vel malitiosae ac valde notabilis rerum destructionis, gravis mutilationis vel vulnerationis vel violentiae (c. 2354, § 1).
- 3) Catholici qui *matrimonium mixtum*, etsi validum, sine Ecclesiae dispensatione inire ausi fuerint (c. 2375).

Haec exclusio quae, ut ait Chelodi, n. 96, tanquam species facti nova est, etsi rei etiam antehac ut publici peccatores essent habendi, nonnisi ab Ordinario potest ope dispensationis tolli (can. cit.).

4) Religiosi apostatae a sua Religione (c. 2385).

Insuper quoad hanc poenam in genere statutum est (c. 2263) « removeri excommunicatos ab actibus legitimis ecclesiasticis intra fines suis in locis jure definitos ». Infames quoque si infamia juris laborent, ad eosdem actus legitimos exercendos inhabiles fiunt, ut patet ex canone 2294, § 1.

Quid autem nomine « actuum legitimorum ecclesiasticorum » significetur,  $suo\ loco\ diximus\ cum\ egimus\ de\ censuris\ ^1.$ 

Confer numerum 284, III, 8.

### ARTICULUS II.

### De poenis ferendae sententíae in singula delicta.

305. — Praeter poenas latae sententiae, de quibus hactenus diximus, multas continet Codex poenas ferendae tantum sententiae, ut cuique inspicienti facillime patebit. Hae quidem non omnes possunt hic enumerari, nec id videtur necessarium. Triplicis enim censentur esse generis, nempe: a) ferendae sententiae, ita ut ipsae poenae in specie dicantur esse imponendae; b) ferendae sententiae, ita ut poenae dicantur posse imponendae; b) ferendae sententiae, ita ut poenae dicantur posse imponendae; c) tandem ferendae quoque sententiae, ita ut in universum tantum addatur, delictum posse vel debere puniri. De tribus hic modis pauca haec erunt notanda:

### I. — Poenae f. s. in specie declaratae, quae debent imponi.

Non semel occurrunt in Codice haec vel similia verba: « deponatur, degradetur, infamis declarandus est », etc. Porro, ut manifestum est, hi loquendi modi minime poenas indicunt ipso facto incurrendas, seu latae sententiae; ex alia tamen parte, impositio poenae non arbitrio relinquitur judicis, sed in specie ipsa poena jam determinatur et praescribitur delinquenti imponenda. En hujus rei plura exempla:

- a) Infames declarandi sunt « omnes a christiana fide apostatae et omnes et singuli haeretici aut schismatici, nisi moniti resipuerint » (c. 2314, § 1, n. 2); deinde « clerici in sacris, si delictum admisserint contra sextum cum minoribus infra aetatem 16 annorum, vel adulterium, stuprum, bestialitatem, sodomiam, lenocinium, incestum cum consanguineis aut affinibus in 1 gradu » (c. 2359, § 2).
- b) Excludendi sunt ab actibus legitimis ecclesiasticis, « suspecti de haeresi, qui moniti causam suspicionis non removeant », ut patet ex canone 2315; deinde etiam « laici qui publicum adulterii delictum commiserint, vel in concubinatu publice vivant, vel ob alia delicta contra sextum legitime fuerint damnati, donec signa verae resipiscentiae dederint » (c. 2357, § 2).
- c) Deponendi vel degradandi sunt clerici <sup>1</sup> variis in casibus, e quibus hos citamus : 1) Deponantur clerici, qui species consecratas abjecerint vel ad malum finem abduxerint aut retinuerint (c. 2320);

Pro clericis majoribus vigent quoque plures suspensiones f. s., de quibus confer c. 2321, 2378, etc.

2) deponantur clerici, qui cadavera vel sepulcra mortuorum ad furtum vel alium malum finem violaverint (c. 2328). — 3) Degradentur clerici, monitione incassum praemissa, qui sectae acatholicae nomen dederint vel publice adhaescrint (c. 2314, § 1, n. 3); 4) degradentur clerici, qui violentas manus in personam Rom. Pontificis injecerint (c. 2343, § 1, n. 3); 5) degradentur clerici, qui rei fuerint habiti homicidii culpabilis (c. 2354, § 2).

# 306. — II. Poenae f. s. in specie declaratae, quae possunt imponi. Nonnunquam in Codice juris dicitar aliquam specialem poenam, quam ipse legislator declarat, posse ab auctoritate legitima pro certo delicto imponi. Tunc quidem prudentis est Superioris judicare, utrum conveniat applicare praedictam poenam, an potius expediat eam omittere; attamen etiam in hoc casu, ut recte animadvertit Eichmann (§ 11, p. 63), res committitur quidem prudentiae ac conscientiae Superioris, non vero mere ejus arbitratui. Verba quibus lex utitur, ab auctoribus dicuntur « facultativa ». En aliqua hujus rei exempla 1:

- a) Propter abusum potestatis aut officii ecclesiastici, poterunt Vicarius Capitularis aliive omnes qui documentum Curiae episcopalis subtrahunt, destruunt, celant vel substantialiter immutant, ab Ordinario privatione officii ac beneficii plecti, praeter excommunicationem l. s. quam iidem etiam incurrunt (c. 2405).
- b) Simili quodam modo omnes Officiales Curiae episcopalis, qui acta, documenta vel libros legitime petenti exscribere, transmittere seu exhibere dolose detrectaverint aliove quovis modo officium suum prodiderint, privatione officii vel suspensione ab officio et mulcta pro gravitate casus puniri possunt ab Ordinario (c. 2406, § 2).

### 307. — III. Poenae f. s. quae non in specie declarantur.

Saepius legimus in Codice, quaedam delicta debere vel posse puniri a Superiore « pro gravitate culpae » vel « poena ad arbitrium Ordinarii », et sic porro. Tunc ad Superiorem pertinet ipsam poenam in specie designare, habita ratione adjunctorum, qualitatis personae, gravitatis reatus aut scandali, etc. Quando autem in lege dicitur, delictum esse puniendum, poenam quidem infligere debebit Superior in universum, sed eam juxta suam prudentiam poterit

¹ Eodem modo intelligere oportet canones, quibus dicitur poenam pro culpae gravitate esse imponendam, additis verbis « quae potest esse etiam excommunicatio », vel « non exclusa suspensione », etc. Vide canones 2355 et 2369, § 2, etc.

temperare. Econtra quando statuitur, poenam posse imponi, integrum remanebit Superiori eam ex toto remittere, servatis ejusdem virtutis prudentiae normis.

Exemplis plurimis abundat novus Codex, e quibus haec tantum notare volumus:

a) Clerici in minoribus constituti, si rei alicujus delicti contra sextum habeantur, « pro gravitate culpae puniantur » (c. 2358). Itaque punitionis determinatio hic judicio Ordinarii relinquitur, attamen in universum reus aliqua poena plecti debet. Quare in casu haec addit Codex : « etiam dimissione e statu clericali, si delicti adjuncta id suadeant ».

b) Parochus qui paroeciales libros diligenter, ad normam juris, non conscripserit aut servaverit, a proprio Ordinario « pro gravitate culpae puniatur »; ita canon 1383. Porro etsi in hoc casu Codex dicat, parochum negligentem esse puniendum, nullam in specie indicat poenam quae debeat imponi. Juxta prudens judicium de culpae ipsius gravitate, determinanda erit ab Ordinario congruens punitio, ita tamen ut semper « delictum » praerequiratur.

c) Qui in precibus ad rescriptum a Sede Apostolica vel a loci Ordinario impetrandum fraude vel dolo verum reticuerit aut falsum exposuerit, « potest a suo Ordinario pro culpae gravitate puniri » (c. 2361). Non exigitur punitio delinquentis in praedicto casu, ut apparet ex ipsis legislatoris verbis, quae perspiciuntur esse « facultativa » ; potest tamen prudens aliqua poena infligi.

d) Singuli electores qui substantialem electionis canonicae formam scienter non servaverint, « possunt pro gravitate culpae ab Ordinario puniri » (c. 2391, § 2). Ex citatis verbis apparet, punitionem pro delicto enuntiato omnimode prudentiae ac discretioni Ordinarii relinqui, ita quidem ut pro sua conscientia possit ipse poenam aliquam imponere aut eam negligere.

Non adeo raro accidit, ut pro uno eodemque delicto plectendo varia poenarum genera, de quibus in hoc articulo egimus, misceantur; scilicet: quaedam poenae in specie imponuntur ac declarantur ab ipso legislatore sive latae sive ferendae sint sententiae, aliae poenae facultativis verbis enuntiantur quamvis speciatim designentur, aliae demum in genere tantum memorantur sive debeant imponi sive possint infligi. Itaque in interpretando tali canone plura etiam ex his principiis modo enuntiatis erunt conjungenda, congrua congruis referendo. Sufficiat pro scopo nostro duplex de hac re referre exemplum.

a) Crimen sollicitationis ad turpia juxta c. 904 hisce plectitur poenis, quae omnes ferendae sunt sententiae: 1) suspensio a celebratione missae; 2) suspensio ab audiendis confessionibus; 3) vel etiam pro delicti gravitate declaratio inhabilitatis ad excipiendas confessiones; 4) privatio beneficiorum, dignitatum, vocis activae et passivae ac declaratio inhabilitatis ad ea omnia; 5) in casibus gravioribus, degradatio (c. 2368, § 1).

Itaque, juxta verba canonis, poenae numeris 1, 2, 4 designatae, imponendae erunt si legitime constet de nefando delicto isto, inquisitione peracta ad tra-

mitem juris; poena vero numero 3 contenta, relinquitur *prudenti judicio* competentis Superioris applicanda, si gravius videatur delictum; poena tandem numero 5 recensita, gravioribus tantum *reservatur* casibus, quorum judicium spectat ad legitimum Superiorem.

b) Admissio candidati ad novitiatum, etsi hic non sit idoneus sensu juridico aut litteris testimonialibus requisitis careat, vel admissio ad professionem novitii non idonei contra juris praescripta (c. 571, § 2), hanc connexam sibi habebit sanctionem: Superiores religiosi omnes tam viri quam mulieres id delictum admittentes, « pro gravitate culpae puniantur, non exclusa officii privatione » (c. 2411).

Quare poena quaedam debet delinquentibus infligi. Potest quoque, juxta prudens judicium auctoritatis competentis, officii privatio declarari ; sed, ni fallor, id non stricte requiritur, quamvis omnino constet delictum fuisse commissum.

DEO MARIAEQUE SIT MAXIMA LAUS

### **APPENDICES**

### APPENDIX I.

De modo quo recurritur ad SS. Congregationes et S. Poenitentiariam.

308.—Circa modum recurrendi ad SS. Congregationes olim monuerant auctores <sup>1</sup>, has non solere admittere recursus qui fiant per missionem epistolarum, excepto tamen tribunali S. Poenitentiariae; itaque, sic dicebant, praesentetur oportet supplex libellus in Secretaria harum Congregationum de manu ad manum per agentem aliquem, qui responsum deinde sit requisiturus.

Nunc autem juxta « Normas communes, c. 10 », omnibus fidelibus patet aditus ad S. Sedis officia seu dicasteria, servata tamen forma quae decet; et facultas est cum iisdem agendi per se de suis negotiis. Privatis suadendum est ut utantur ope sui Ordinarii, nisi ipsi, ut ait Vermeersch-Creusen (I, n. 261), vel eorum procurator personaliter noti sint.

Ad munus procuratoris seu agentis ad expedienda privata sua negotia, potest unusquisque deputare quemlibet suae fiduciae virum, dummodo sit ille catholicus, integra fama, ad Officium, in quo agenda sit res, minime pertinens, ac praeterea legitimo mandato muniatur, quod in Actis etiam servabitur. Saltem apud Moderatores Officii in tuto ponendae erunt, ut dicunt Normae communes (c. 9), delecti viri honestas et requisitae conditiones. Si exhibitum virum Moderatores judicaverint admitti non posse, certiorem facient mandantem, ut alium sibi eligat. Generatim per supplicem aliquem libellum fit recursus ad officia S. Sedis; hic vel componitur ab ipso recurrente, vel componendus relinquitur curae agentis, utpote qui stylum et formam observandam in variis supplicationibus melius dignoscat.

In genere tamen de supplici libello conficendo haec tencantur: a) Inscribatur interius libellus hoc modo « Beatissime Pater » vel etiam « Eminentissime Domine »; dirigitur enim ad S. Congregationem sed mittitur ad ejus Cardinalem Praefectum. Mox, in aliqua linea inferius posita, notantur accurate 2

 $<sup>^{2}</sup>$  Confer v. gr. Bargilliat, Prael. ed. 25, I, n. 448. —  $^{2}$  Vide Prümmer, Manuale juris canonici, Appendix II.

nomen, qualitates, dioecesis et patria supplicantis. Stylo deinde convenienti, nulla tamen determinata forma necessario adhibita, exponitur petitio cum rationibus ad eam facientibus. Quamvis usus linguae latinae suadeatur in recursu faciendo ad S. Congregationes, nihilominus, attento jure antiquo, admittuntur linguae quoque itala et gallica; imo nunc, juxta Normas peculiares (c. 6, n. 5), explicite admittuntur aut saltem tolerantur, ut habet Vermeersch-Creusen (n. 261), aliae linguae. — b) Exterius inscribantur litterae lingua italica vel alia lingua:

All' Eminentissimo Cardinale Prefetto della S. Congregazione del...
Palazzo della Cancellaria (pro S. Officio : del S. Uffizio).

Porro rescripta (seu responsa) SS. Congregationum, teste Vermeersch-Creusen, generatim in *ipso earum officio* deponuntur, atque ab agente vel ab eo qui petitionem fecit, subinde *quaeruntur*. Secus vero, saltem a SS. Congregationibus Concilii et de religiosis, *directe mittuntur* ad oratores.

Dispensationes pro foro externo quod attinet, communiter, excepto casu quo sigillum sacramentale laedi possit <sup>1</sup>, recursus fiat primo ad episcopum, qui si facultatem habet, gratiam concedit ipse, vel eam a S. Sede obtinendam curabit.

Recursus autem ad S. Poenitentiariam pro foro interno et maxime ad dispensationes obtinendas speciali modo facilis est; omnes enim ipsam per litteras adire possunt sive per se sive per alios, praesertim per Curiam dioecesanam (si nullum subsit periculum indebitae manifestationis) vel per confessarium.

Epistolae ad S. Poenitentiariam possunt quocumque idiomate exarari; sed quando agitur de casibus occultis non exprimatur vero suo nomine persona pro qua recurritur. Dicatur v. gr. Titia vel Caia. Titius vel Caius et sic porro. Sub fine epistolae diligenter notetur nomen illius ad quem responsum erit dirigendum, nec omittatur nomen loci, ut responsum tuto perveniat. Intus praeficienda sunt haec vel similia verba: Eminentissime ac Reverendissime Domine, vel: Beatissime Pater. Externa vero inscriptio haec erit lingua gallica: « A son Eminence le Grand Pénitencier, Rome », vel lingua latina:

Eminentissimo ac Reverendissimo Domino Domino Cardinali Majori Poenitentiario, Palazzo del S. Uffizio,

Italia ROMA.

Ordinarii vero possunt ipsi per se in variis S. Sedis Officiis negotia libere tractare, non solum quae seipsos spectent, sed etiam quae dioecesim ac sibi subditos fideles ad ipsos confugientes. Id enim expresse declarant Normae communes. Attamen si directe agunt cum Officio aliquo, in antecessum praemonere debent Officium

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Marc-Gestermann, II, Appendix II.

illud (v. gr. personalis pro Ordinario); praeterea sibi assumere debent solvendas expensas, non modo pro acceptis redditisque litteris et scriptis, aut pro aliis rebus necessariis, sed etiam pro taxationibus praescriptis in singulis actis (Normae communes, c. 10, a. 4 sq.). Procurator pro episcopo et dioecesi, qui sit constans ad negotia Romae pertractanda, jam nunc inscriptum habere debet nomen in Procuratorum albo, quod patebit in Officio a secretis S. Congregat. Consistorialis (id. c. 9).

Ordinariis tantum consulitur ut sibi constituant perpetuum procuratorem Romae degentem, omnibus vero Congregationibus virorum idipsum imponitur, ita quidem ut debeant habere suum « Procuratorem generalem » ¹, nec ipse, inconsulta Sede Apostolica, amoveatur antequam praescriptum in Constitutionibus tempus exspiret (c. 117, § 2).

### APPENDIX II.

### Sensus quarumdam clausularum SS. Congregationum.

- 309. Omnibus notum est, SS. Congregationes in respondendo brevissimis uti formulis, quae quidem aliae sunt quando responsio est favorabilis, aliae quando est contraria, et aliae demum quando neque pure affirmative neque pure negative resolvitur quaestio. Itaque cum Maroto (Institutiones jur., II, n. 832) triplicem hanc distinguimus clausularum seriem.
- , I) Quando responsio est favorabilis, hae occurrunt formulae: a) pro gratia; b) juxta preces, juxta petita vel pro gratia juxta preces; c) affirmative, quae clausula adhibetur vel ad faciendam gratiam vel ad solvendum dubium aliquod propositum juxta intentionem interrogantis.
- II) Quando non favorabilis est responsio vel ad dubium respondetur in sensu contrario vel praeter intentionem interrogantis, sequentes praesto sunt formulae: a) negative; b) negative et amplius, id est, jam non ulterius proponatur quaestio; c) non expedit vel non expedire; d) gaudeat impetratis, nempe ampliores gratiae non conceduntur; e) lectum, lectum ad instantiam, quando preces non admittuntur nec gratia conceditur; f) relatum, scilicet etiam ad S. Pontificem instantia facta est, sed in vanum; g) nihil, quando non aliquid conceditur nec respondetur; h) in decisis, in decretis, in relatis et amplius, scilicet novae preces nihil obtinuerunt, nec amplius proponatur negotium istud; i) recedendum a decisis, a decretis, praevia recessione a decisis pro gratia: si mutetur praecedens resolutio; j) ponatur, reponatur (subaudi: in archivo), id est causae discussio pro nunc non est prosequenda; h) ad acta, significat: reponatur vel: nova documenta aliis unienda erunt; l) non proposita, scilicet aliqua causa jam praeparata deinde non fuit discussa, sive quia non amplius pertractatur sive quia ad aliud tempus remittitur.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Cf. Vermeersch-Creusen, I, n. 261. — Congregationes mulierum recurrunt ad S. Congregationes ope Ordinarii loci vel Cardinalis Protectoris.

III) Quando nec pure affirmative nec pure negative habetur responsio, ita ut non omnis ulterior via praecludatur petenti, tunc valent formulae sequentes: 1) dilata, quod significat rei decisionem remitti ad tempus magis opportunum. Nonnunquam additur: dilata ad primam infallanter (scil. primam Congregationem plenariam), post Aquas (ferias autumnales), post Reges (Epiphan.), post Cineres, Agnos (Pascha), Ignem (Pentecost.). Dicitur quoque : dilata et scribat alter (nempe Consultor) vel coadjuventur probationes, vel etiam : reproponatur (post maturius studium) aut : reproponatur cum iisdem (scil. ut in alia Congreg. plenaria plenius examinetur), vel tandem : exspectetur (v. gr. informatio episcopi), uniatur (nempe novum documentum adjungatur ceteris); 2) provisum in primo, secundo (responsio patet ex dictis ad primum, etc.); 3) recurrat orator in singulis casibus, vel providebitur in singulis casibus, quae formulae significant non responsionem generalem dandam esse sed peculiares inspiciendos esse casus; 4) providebitur per decretum generale, dentur decreta, id est: non resolvitur casus specialis, sed causa definitur per decretum edendum aut editum; 5) serventur decreta, canones Codicis, rubricae, quae nonnunguam etiam in specie indicantur, v. gr. numerus canonis; 6) consulat probatos auctores, ad eos igitur remittitur orator. Quando remittitur ad episcopum vel judicem, hae veniunt locutiones: ad Ordinarium qui provideat, ad Ordinarium qui utatur jure suo, ad judices suos, orator referat Ordinario, spectare ad Ordinarium; 7) Ad mentem, juxta mentem, juxta modum, idem significant, scilicet adjiciuntur responsioni datae quaedam conditiones quae rem aut magis determinant aut modificant quoad verborum sensum absolutum. Haec omnia deinde singillatim exponuntur sub rubrica: Mens autem est, etc. Porro non semel oratori tantum panditur mens, saepe etiam publicatur 1.

### APPENDIX III.

### Formulae quaedam ad petendas dispensationes.

### § 1. Pro foro interno.

310. — a) Caius sacerdos (aut parochus) sacrilege absolvit semel (vel bis, ter, quater) poenitentem aliquam (aut plures poenitentes) complicem in peccato turpi. Licet excommunicatus, ausus est missam celebrare sacramentaque ministrare per dies quindecim. Delictorum tandem suorum sincere poenitens ac omnino remota peccati occasione, nunc humillime supplicat Eminentiae Vestrae pro gratia absolutionis et dispensationis remedio (si fuisset sacerdos recidious in hoc crimine, id deberet exprimi).

Dignetur Eminentia Vestra responsum ad me infrascriptum ejus confessa-

rium dirigere,

Humillimum servum N. N. (exacta detur inscriptio responsi).

Nota: Potest supplicatio inscribi «Beatissime Pater». Tunc decursu formularii dicatur «Ad pedes Sanctitatis Vestrae provolutus, instantissime supplicat (vel humillime exorat)».

b) Titia annos nata viginti et unum votum emisit castitatis perpetuae et perfectae (vel ingrediendi Religionem votorum solemnium). Nunc vero, cum

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Maroto, l. c.

in gravi periculo versetur incontinentiae et cum diffidat propter ingentes difficultates se posse adhuc agere continentem vitam, humillime supplicat pro commutatione aut dispensatione praedicti voti, ut inde etiam matrimonium contrahere sibi liceat, cujus se offert occasio opportuna.

« Responsum, precor, dirigatur ad me infrascriptum confessarium, etc. »— vel, si de consensu poenitentis, ad aliam personam dirigendum sit responsum: « Dignetur Eminentia Vestra rescribere ad N. N. » (indicantur accurate quae sunt necessaria scitu); — vel demum, si recursus fiat mediante Curia dioecesana: « Dignetur Eminentia Vestra responsum dirigere ad me subscriptum, mediante agente Curiae episcopalis N. in Urbe. »

« Eminentiae Vestrae manus reverenter deosculans, summa qua par est.

devotione permaneo

Eminentiae Vestrae obsequentissimus et addictissimus N. N. »

### § 2. Pro foro externo.

### a) Ad S. Officium, super impedimento mixtae religionis.

Illustrissime ac Reverendissime Domine!

Maria N. (indicatur nomen), aetatis annorum 24 et catholica hujus paroeciae N., matrimonium contrahere vult cum Joanne N. ex regione N. qui lutheranus est ac in errore suo saltem usque adhuc permanet. Pars autem acatholica, ut apparet ex declaratione hic inclusa, coram me sub fide juramenti promisit omnes utriusque sexus infantes ex hoc matrimonio orituros in fide catholica baptizandos esse ac educandos, iisque sicut comparti catholicae religionis prorsus liberum fore exercitium.

Pars catholica spopondit pro viribus se curaturam, ut vir convertatur ad veram fidem. Quare Illustrissimae Dominationi Vestrae humillime supplico, ut super eo impedimento dispensatio S. Sedis procuretur ipsi, propter causas sequentes: primo, quia sunt vani conatus ut oratrix renuntiet huic matrimonio; secundo, quia formae civiles circa matrimonium sunt brevi ac certo adimplendae; tertio, quia spes fundata adest conversionis partis acatholicae (aliae rationes possunt quoque proponi, dummodo verae sint).

Summa qua par est reverentia ac devotione permaneo, Illustrissime ac

Reverendissime Domine,

Illustrissimae Dominationis Vestrae submississimus N. N.

(Adjungatur declaratio partis acatholicae fere hujus tenoris) « Ego infrascriptus, habitans in N., declaro cum juramento, infantes utriusque sexus nascituros ex meo matrimonio cum Maria N. baptizatum iri in religione catholica romana, simulque me semper permissurum liberum exercitium hujus religionis tum meae consorti tum omnibus pueris. In fidem hujus, manu propria subscripsi » Joannes N.

# b) Ad S. Congregationem de Religiosis, pro mutando testamento ante professionem confecto.

Beatissime Pater

Ludovicus N. clericus professus (vel frater laicus professus vel soror professa) in Congregatione N., degens in domo N. Provinciae N., ad pedes Sanctitatis Vestrae provolutus (vel provoluta), humillime veniam petit mutandi suum testamentum, secundum canonem 583, n. 2, eo quod propter inopina-

tam mortem fratris (vel aliam causam quae indicatur) nova indigeat redactione. 1.

Pro qua gratia... (haec formula nunquam completur, sed sufficiunt tria illa verba).

### APPENDIX IV.

### Explicatio abbreviationum in responsis S. Poenitentiariae.

311. — Abbreviationes quibus uti solet S. Poenitentiaria in dandis suis rescriptis ac responsis, cum non semper omnibus tam planae appareant, hic enumerantur et explicantur, uti eas invenies apud Battandier (Annuaire pontifical, an. 1900, p. 528) et plures alios auctores <sup>2</sup>.

« Ålr. = aliter; als. = alias; aplica. = apostolica; appbatis. = approbatis; aucte. = auctoritate; cen. = censuris; circumpeoni. = circumspectioni; confeone. = confessione; consciae. = conscientiae; discreoni. = discretioni; eftum. = effectum; excoe. = excommunicatione; gnali. = generali; humoi. = hujusmodi; infraptum. = infrascriptum; irregulte. = irregularitate; igr. = igitur; lia. = licentia; lite. = licite; ltima. = legitima; lrae. = litterae; miraone. = miseratione; nultus. = nullatenus; Ordio. = Ordinario; Pp. = Papa; ptur. = praefertur; pntium. = praesentium; pbter. = presbyter; poenia. = poenitentia; poe. = posse; qtnus. = quatenus; saluri. = salutari; spealr. = specialiter; spualibus. = spiritualibus; supplionibus. = supplicationibus; thia. = theologia; tli. = tituli; tm. = tantum; tn. = tamen; venebli. = venerabili; vrae. = vestrae; Xpus. = Christus » 3.

<sup>1</sup> Confer « Theologisch praktische Quartalschrift », 1920, p. 347. — <sup>2</sup> Vide Bargilliat, I, n. 546; Vermeersch-Creusen, I, n. 278, citantem Monin, de curia romana, p. 328; Oietti, de romana curia, p. 173; Dictionnaire de Théologie, Clauses apostoliques, etc. — <sup>3</sup> Ita quidem legitur apud Vacant (Dictionnaire, etc. « Clauses apostoliques, p. 40), sed forsitan ex errore (loco « Xtus. »).

FINIS

O. A. M. D. G.



### INDEX ALPHABETICUS

(Numeri qui indicantur sunt marginales)

A

Abbas: notio et origo, n. 114, I; species: abbates regularium et abbates nullius, abbates saeculares, n. 114, II; de juribus et officiis eorum, n. 114, III; sede vacante, regimen abbatiae devolvitur ad capitulum, ib. c; Abbas Primas, Abbas Superior Congregationis monasticae, Abbas monasterii sui juris, ad quodnam constituuntur tempus, n. 178, I.

Abbatissa, praecipere potest in virtute s. obedientiae, n. 195.

Abbreviationes in responsis S. Poenitentiariae, n. 313.

Abortum procurantes, sunt irregulares, n. 64, II, b; excommunicantur, n. 296.

Abrogatio legis, n. 37, I; consuctudi-

• nis, n. 38, III.

Absolutio a censuris : definitio et divisio, n. 280 ; modus quo fit, n. 281 ; de iis qui possunt absolvere, n. 282 ; de conditionibus absolutionis, n. 283. De absolutione a suspensione, n. 286, IV.

Absolvens complicem in peccato turpi, incurrit excommunicationem specialissime reservatam, n. 293, I, 3.

Abstinentia, ab ea dispensant etiam parochi, quando, n. 41, II; quid si causa ab ea dispensandi cesset, ib. IV. — Vide quoque n. 155, II, a.

Acceptatio legis a populo non requiritur, nonaunquam tamen lex non acceptata destituitur vi obligandi, n. 35, III.

Accessus in electione Papae suppressus habetur, n. 81, III, 3.

Accusatio criminalis reservatur promotori justitiae, n. 258.

Accusatus vide reus.

Acta judicialia, quae sint et quomodo conficiantur, n. 241, III, e; debent exscribi in casu appellationis, ib; de publicatione eorum, n. 250.

- Apostolicae Sedis, n. 15, I.

- Sanctae Sedis, n. 15, T.

Actor in judiciis, quis esse potest, n. 242.

Actuarius în judicio, n. 241, II, a. Actus ecclesiastici legitimi, qui sunt, n. 284, III, 8 ; quinam ab iis excluduntur, n. 305, I b.

- Heroici et interni, an sint objectum

legum, n. 32, I.

Adjutores episcoporum constituunt curiam, n. 132.

- Parochorum, vide vicarii.

Administratio bonorum ecclesiasticorum spectat ad episcopum, n. 124; ad parochum quoque, n. 160; quid de ipsa apud religiosos, n. 183. — Cf. etiam n. 235, § 1,

Administrator Apostolicus, quis est et quaenam jura habet ac officia, n. 113; quomodo cessat jurisdictio

ejus, ib. d.

Admissio in Religionem, n. 184; quaenam requiruntur ut quis valide aut licite admittatur, n. 185; poenae in Superiores indebite admittentes, n. 308.

Adnotatio baptismi in peculiari libro, n. 455, II, A; confirmationis, ib. B; matrimonii, ib. C; defunctorum, n. 459; status animarum, ib. E.

Advena, quis est, n. 34, II, et nota 3 (pag. 44).

Advocatus in judiciis, n. 242, et n. 243.

Aedificatio quoad jus patronatus, n. 233, I.

Aedificiorum ecclesiasticorum reparatio, ad quos pertinet, n. 220.

Aes alienum, impedimentum ingrediendi Religionem, n. 185, b.

Aetas requisita ad ordines, n. 60, II; pro Summo Pontificatu, n. 81, II, b; pro episcopatu, n. 148, I, b; pro Vicario Generali, n. 133, II, a; pro Vicario Capitulari, n. 146; ad ingrediendum novitiatum, n. 185 b; ad emittendam professionem, de jure communi, n. 188.

Affines excluduntur a ferendo testimonio in judiciis contentiosis,

quando, n. 248, II, 2.

Affre (Msgr.), n. 14.

Agentes pro episcopalibus, curiis n. 309.

Aggregatio associationum, n. 214.

Aichner (Simon), n. 14.

Alienatio bonorum ecclesiasticorum: definitio, n. 236; extensio legis de non alienandis rebus ecclesiasticis, n. 237.

Alphonsus de Liguori (S.) n. 13. Altare, ejus notio ac variae species,

n. 222; I ; ejus consecratio et

exsecratio, ib. II.

Amentes non tenentur legibus mere ecclesiasticis, n. 34, I; sunt etiam irregulares ex defectu, n. 61, II, 3. Amissio officii ecclesiastici, n. 75;

juris patronatus, n. 233, IV.

Amort (Eusebius), n. 13.

Amotio ab officio, n. 75, IV. — De amotione parochi vide remotio.

Amovibilitas parochorum, n. 153, II; beneficiarii, n. 231; in procedura poenali, n. 264.

Andreae (Joannes), n. 11, II.

Angelis (Philippus De) n. 14.

Annulus « Piscatoris », n. 31, II et n. 82, II, b; praelatorum, n. 115, II, 2; canonicorum, n. 142.

Annus, ejus computatio pro tempore novitiatus, n. 186, III ; pro renovanda professione religiosa, n. 189, III, a.

Antimensium apud Graecos, n. 222. Antonius a Spiritu Sancto, n. 13.

Apostasia a fide catholica, inducit pro religiosis dimissionem ipso facto, n. 205; clerici deponendi sunt, n. 288; adnexam sibi habet excommunicationem speciali modo Papae reservatam, n. 294, 1; poena infamiae juris plectitur, n. 303, 1 apostatae saltem declarandi sunt infames, n. 305, I.

- a Religione, quid, n. 204, IV; effectus ejus, ib. a ; apostatae a Religione incurrunt excommuni-cationem Ordinariis reservatam, n. 296, 5; excluduntur ab actibus legitimis exercendis, n. 304, 4.

Apparitores, quinam, n. 241, II, a. Appellantes ad futurum Concilium varias incurrunt poenas, n. 294, 4 et n. 298, 1.

Appellatio tanguam remedium juris in judicio contentioso, n. 252, I; in judicio criminali, n. 261.

Arbitri et arbitratores in judiciis ecclesiasticis, quinam n. 255.

Archiconfraternitates, definitio, n. 211

et 214 ; ordo praecedentiae, n. 211 ; de earum jure aggregandi et de conditionibus validae aggregationis, n. 214.

Archidiaconus, olim visitabat dioecesim, n. 133, I; est dignitas in

capitulis, n. 138.

Archiepiscopus, ejus origo, n. 109, I; definitio, ib. II ; ejus jura, ib. III ; de tribunali ejus in secunda instantia, n. 241, II, b.

Archipresbyter, est dignitas in capitulis, n. 138; olim erat vicarius

foraneus, n. 151, I.

Archisodalicium, quid, n. 211 et 214. Archivum dioecesanum, n. 134, II ; paroeciale, n. 159; datur unum publicum, alterum secretum, n. 134, II.

Armorum gestatio, prohibetur clericis, n. 68, III; religiosis, n. 198. Artes indecorae, clericis interdicuntur, n. 68, I; religiosis, n. 198.

Articulus mortis, professio novitii in articulo mortis permissa, n. 186, III, 4.

Assessor potest aut debet a judice sibi

adjungi in judicio, n. 241, II, a. Assistentes seu *Consiliarii* supremi Religionis, Moderatoris componunt tribunal pro dimittendis religiosis, n. 208, a.

Associationes in genere, n. 210; in specie, n. 211 sqq.

Asylum, ecclesiae adhuc jure asyli gaudent, n. 220.

Atheismus, quoad relationes inter statum et Ecclesiam, n. 25, I.

Attentatio matrimonii ex parte clericorum et religiosorum, n. 295, 9 et 296, 6.

Auditores in judiciis ecclesiasticis, n. 241, II, a.

Augustine (Ch.), n. 14.

Augustinus (Antonius), n. 12.

Authenticitas instrumentorum in judiciis, n. 249, V.

Authorizabilis testis in professione religiosa, n. 188, 6.

Autonomia Ecclesiae et status, n. 20 sqq. et 24.

Auxiliaris episcopus, n. 131, II.

Baculus pastoralis S. Pontificis, n. 82, II, b; interdicitur omnibus Praelatis inferioribus, n. 115, 11, 4; eo non utitur Vicarius Capitularis, licet episcopus, n. 147.

Baldachinus pro Abbate et Praelato nullius, n. 114, III, b ; pro episcopis, n. 130, I.

Ballerini (Petrus), n. 12.

Barna seu proclamationes matrimonii ad parochum spectant, n. 155, IV, c.

Baptismus, ejus iteratio constituit irregularitatem, n. 61, II, b, 2; collatio ejus solemnis est jus stricte paroeciale, n. 155, I, quid parocho agendum circa baptismi administrationem, ib. II, A.

Barbosa (Augustinus) n. 12. Bargilliat (Michel), n. 14.

Basilica, ejus notio, n. 217, I; datur

major et minor, ib.

Benedictio abbatum, n. 114, III, a; solemnis domorum, fontis baptismalis etc. ad parochum pertinet, n. 155, I, 6 sq.; requiritur ut aliquis locus sit sacer, n. 216; pro ecclesia, n. 218 ; pro oratoriis, n. 221, II.

Benedictus (S.), ejus institutum et regula, n. 173, II, a.

Beneficia ecclesiastica, quomodo differunt ab officiis, n. 70, I; notio eorum et divisio, n. 231; constitutio ac collatio, n. 232 dimissio et permutatio, n. 234, II.

Beneficiarius, officia ejus quoad beneficii reditus, n. 234, 1; quoad recitationem horarum canonicarum, ib. 2 ; quoad administrationem beneficii, ib. 3; quoad sumptus ordinarios et extraordinarios, ib. 4; quoad residentiam, ib. 5.

Beneplacitum Apostolicum requiritur pro alienatione rerum ecclesiasticarum « pretiosarum », et earum quarum valor excedit 30000

libellas, n. 237.

Bigami sunt irregulares ex defectu, n. 61, II, 4 ; poenae, n. 303, 6.

Blat (Albertus), n. 14.

Bona spiritualia Ecclesiae, quae sint

n. 215.

— temporalia, de jure Ecclesiae ad ea acquirenda, n: 25 ; quaenam sunt, n. 235; quodnam est subjectum dominii eorum, ib.

Bonifacii VIII Liber Sextus, n. 48.

Bouix (Dominicus), n. 14.

Botone (Bernardus de) n. 11, II.

Breve, quid, n. 31, II.

Brixiniensis (Bartholomaeus), n. 11, I.

Bullae, quid, n. 31, II.

Brocardica, quid, n. 43, II (pag. 69). Burchardus, n. 43, II (pag. 69).

C - ~

Cabassutius (Joannes), n. 13.

Cadavera fidelium sepelienda sunt, n. 223; quando exhumanda, n. 224, II; eorum violatio et poenae, 303, 3.

Caelibatus clericorum, n. 69, IV; religiosorum, n. 194; poenae in violantes eum, n. 194; 295, 9; 296, 6.

Calix consecratus recensetur inter « res mixtas » Ecclesiae, n. 215.

Calumnia de sollicitatione in confessione seu falsa denuntiatio, plectiexcommunicatione "speciali modo S. Sedi reservata, n. 294, 12; est etiam peccatum specialissime reservatum, ib.

Camera Apostolica, n. 102.

Camerarius Curiae Romanae (Camer-

lengo) n. 102.

Campanae ecclesiarum debent aut consecrari aut benedici, n. 218; quinam sunt competentes ad hoc munus implendum, ib.

Cancellaria Apostolica, ejus origo et competentia, n. 100, § 1; regulae Cancellariae, n. 51, V et n. 100, § 1.

Cancellarius' est ipse Praefectus Cancellariae Apost. et Cardinalis, n. 100, § 1.

Canisius (Henricus), n. 12.

Canon, sensus etymologicus et realis vocis, n. 3; canones novi Codicis juris, n. 16, II; canones Apostolorum, n. 43, art. II (pag. 69); privilegium canonis, n. 67, I; significat etiam matriculam ecclesiae et stipendium stabile, n. 137, I (pag. 215).

Canonicatus, variae species, n. 138;

a quo confertur, n. 141, I.

Canonicus, notio, n. 137, I et 141, I; qualitates requisitae, n. 141 variae species canonicorum, ib.; jura eorum, n. 142; obligationes, n. 143; quid de canonicis regularibus, n. 173, II.

— Theologus, n. 138.

- Poenitentiarius, n. 77, II, a; n. 138. -supranumerarius, honorarius, ad honorem, jubilatus, quid, n. 141.

Capitula Angilrami, n. 43, a, II (pag.

Capitularia Benedicti Levitae, n. 43,

a, II (pag. 70).

Capitulum cathedrale, quid n. 136; habet rationem personae moralis, ib.; ejus origo, n. 137, I; definitio in genere, ib.; in specie, ib.; divisio capitulorum, ib.; erectio et constitutio eorum, n. 138, II; jura, n. 139; obligationes, n. 140; capitulum cathedrale 2 deputat procuratores ad concilium provinciale, n. 167, II, a; collegiale vero unum canonicum mittit ad synodum dioecesanam, n. 169, II, 5.— religiosorum, n. 179; eorum capitula generalia, ib. a; provincialia, ib. b; localia, ib. c; vacante praelatura, quid valet capitulum, ib.; de jure ejus pro admittendis candidatis, n. 186, II, 1; pro admissione ad professionem, n. 188, II, 2.

Cappellanus religiosorum, origo, n. 182; institutio et potestas, ib. — associationum, n. 210, IV.

Cardinales, etymologia vocis et eorum origo, n. 84; numerus, ib.; creatio, ib. II; quinam excluduntur, ib.; publicatio in Consistorio, ib.; officia, ib. II; jura et privilegia, ib.; insignia et tituli, ib. III; congressus, ib.; suffragium habent deliberativum in Conciliis Generalibus, n. 165, II, 1; conditio Cardinalium religiosorum, n. 202, I; de foro Cardinalium, n. 241, I, a; communiter censuris non subjacent, n. 276; poenae in eos qui Cardinales trahunt ad judicem laicum, n. 294, 8; qui violentas manus injiciunt in Cardinales, ib. 9 et n. 303, 4.

— Decanus S. Collegii, n. 84, II, b. — Protector religiosorum, n. 178, I, 1. Castitas clericorum, vide caelibatum. — religiosorum, votum et virtus,

n. 194, a.

Casus reservati episcopo, ab his nonnunquam absolvere potest parochus, n. 155, II; a casibus reservatis in Religionibus absolvit etiam confessarius « cccasionalis », n. 180, I, b; poenae in eos qui indebite absolvunt a casibus reservatis, n. 301, 1.

Catechesis incumbit speciatim parochis, n. 158; etiam Superiori religioso erga suos, n. 178, I, 4.

Catechumeni de se non subjiciuntur legibus ecclesiasticis, n. 34, I ; si absque baptismo sine eorum culpa decesserunt, non privantur sepultura ecclesiastica, n. 226.

Cathedralis ecclesia solemniter consecrari debet, n. 218; administratio bonorum pertinet ad episcopum

cum capitulo, n. 220.

Causae judiciales vide judicium.

Causidicus, n. 243.

Cavagnis (Félix), n. 14.

Celebratio in loco interdicto, nonnunquam permittitur, n. 285, III poenae in eos qui illegitime id agunt, n. 298, 2.

Censores librorum in Curiis episcopalibus esse debent, n. 229, III.; de munere eorum et mentione

censoris, ib. et IV.

Censura librorum, notiones historicae, n. 228; de jure Ecclesiae in hac re, ib.; ad quaenam se extendit, ib. et n. 229, I; de licentia sepa-

rata a censura, ib. IV.

Censurae ecclesiasticae, notio, 273; divisio, n. 274; auctor, n. 275, I; subjectum, n. 276; materia, n. 277; forma, n. 278; causae excusantes a censura, n. 279; nullitas censurae, ib. 4; absolutio a censuris, n. 280 sq.; quinam possunt absolvere, n. 282; conditiones absolutionis, n. 283.

Chirurgiam exercere interdicitur clericis, et constituit irregularitatem, n. 64, II, b, 6 et n. 68, IV (pag. 140); prohibetur religiosis, n. 198.

Chockier (Erasmus), n. 13.

Citatio in judicio contentioso, n. 246, II; in judicio criminali, n. 259 et 261.

Classica epocha scientiae canonicae, n. 12.

Clausulae in responsis S. Poenitentiariae et SS. Congregationum, n. 97, III et n. 309.

Clausurae definitio, n. 194, b; papalis, communis, statutaria, ib.; poenae in violantes clausuram, n. 295, 6.

Claves archivi dioecesani, n. 134, II.

Clementinae, n. 49.

Clementis VIII Decretales, n. 51, II. Clerici distinguuntur essentialiter a laicis in Ecclesia, n. 21; quomodo fiunt clerici, n. 53; quid est status clericorum in genere, 54 sqq.; de ordinatione clericorum, n. 58 sqq. de adscriptione clericorum alicui dioecesi, n. 63; de eorum reductione. ad statum laicalem n. 64; de juribus et privilegiis eorum, n. 65 sqq.; de obligationibus eorum, n. 68 sqq.; clerici regulares, n. 173, II; de ingressu clericorum in Religionem, n. 185, b ; de licentia necessaria ut clerici valeant edere libros, n. 229, IV ; poenae speciales in elericos,

n. 286 et n. 287 ; poenae in eos qui violentas injiciunt manus in cle-

ricos, n. 296, 3.

Coadjutor episcopi, n. 131, II; ejus jura et officia, ib. ; cessatio a munere, ib.; loco episcopi potest visitationem ad limina peragere, n. 128, II.

Codex juris canonici, qua methodo est interpretandus, n. 10; historia ejus, n. 16, I; auctoritas, ih.; ordinatio et partitio, ib. II : codex legalis olim erant Decretales Gre-

gorii IX, n. 46.

Coemeteria, notio et historia, n. 224, I ; disciplina Ecclesiae hodierna, ib. II; violata ecclesia, non violatur ipso facto coemeterium, n. 219, III.

Cohabitatio clericorum cum mulieribus suspectis, n. 68, V; poenae

in contumaces, n. 267.
Collatio officii, quid, n. 72, I; quis confert officia, ib. II; de subjecto collationis, ib. III; de collatione illegitima, ib. IV; de collatione beneficii, n. 232, II; poenae in eos qui simoniace conferent officia et beneficia, n. 295, 10.

Collectiones juris antiqui, n. 43; juris novi, n. 44 sqq.; juris novis-

simi, n. 51.

Collegiale capitulum, n. 137, I.

Collegium Cardinalium, n. 84, II, b. Commenda, n. 231, I, 5.

Commentaria et Periodica de jure canonico tractantia, n. 15, II.

Communicatio privilegiorum, n. 40, II, 2; apud religiosos, n. 199. - cum excommunicato vitando n. 284,

111, 9.

Communionis delatio publica ad infirmos est jus stricte paroeciale, n. 155, I, 2; quid de communione paschali, ib. II; de privata administratione communionis, n. 158.

Complex in peccato turpi, poenae

canonicae, n. 293, I, 3.

Compromissum est modus electionis, n. 73, II.

- in arbitros est modus judicialis

peculiaris, n. 255.

Conatus delicti, quid, n. 271; quandonam habetur ut delictum, ib.

Concilium Generale, n. 165; notio et convocatio, ib. I; constitutio, ib. II ; confirmatio, promulgatio et suspensio, ib. III.

- *plenarium* et nationale, n. 166.

- provinciale, n. 167; notio, ib. I;

convocatio et constitutio, ib. II publicatio decretorum ejus, ib. HI. Concilium Tridentinum, n. 51, I.

Conclave, n. 80 et n. 81; poenae in eos qui violant secretum Conclavis etc./n. 293, I.

Concordata, n. 26; notio, ib. 1; origo, ib. II; natura juridica, n. 27; effectus et vis eorum, n. 29.

Concursus pro paroeciis, n. 154, II et III; pro beneficiis jurispatronatus,

n. 233, III.

Conditiones appositae in rescriptis, n. 39; in dispensationibus, n. 41, III; in compromisso, n. 73, II; circa delegationem, n. 77, III et IV ; circà beneficia, n. 231, I et 232, I.

Conferentiae seu collationes, n. 69, V, B; pro religiosis, n. 191, III.

- episcoporum, n. 168.

Confessarius Cardinalium, n. 84, II, b, 1; episcoporum, n, 130, g religiosorum in genere, n. 180, I in Religionibus clericalibus, ib, a ; in Religionibus laicalibus virorum, ib. b ; religiosarum ordinarii confessarii, n. 181, II, 1; extraordinarius, ib. 2; supplentes, ib. 3; speciales, ib. 4; pro aegrotis, ib. 5; « occasionales », ib. 6; pro novitiis, n. 186, III, 3, c; in Seminariis, n. 227, V ; nequeunt Superiores Religionis, vel Seminarii, vel col-legii, vel Magister novitiorum ac ejus Socius, esse generatim confessarii, n. 180, 1 et n. 186, III, 3, c.

Confessio pre clericis, n. 69, II, b; pro religiosis, n. 198, c; fidelium,

n. 158.

Confirmatio electionis, n. 73, IV; Concilii Generalis, n. 165, III. - (sacramentum), n. 155, II, B;

ejus inscriptio, n. 159, B.

Confraternitates, n. 213; earum notio, erectio, jura, officia, ib.

Congregationes Romanae, in genere, n. 85; in specie, S. Officium, n. 86. Congregatio Consistorialis, n. 87.

— de disciplina Sacramentorum, n. 88.

-- Concilii, n. 89.

— de Religiosis, n. 90.

— de Propaganda Fide, n. 91.

- Sacrorum Rituum, n. 92.

- Caeremonialis, n. 93.

- pro negotiis ecclesiasticis extraordinariis, n. 94.

— de Seminariis et Universitatibus Studiorum, n. 95.

- pro Ecclesia Orientali, n. 96.

Congregationes religiosae, definitio, n. 172, II, b; origo, n. 173, II.

Consanguineus Cardinalis creari Cardinalis, n. 84, I, 5; episcopi nequit fieri Vicarius Generalis ipsius, n. 133, II, e; excluditur tanquam testis in causis consanguinecrum, n. 248, II, 2.

Consecratio Romani Pontificis, n. 81, III; episcopi, n. 118, III; loci, ad quem spectat, n. 216; Ecclesiae, n. 218; altaris, n. 222, II.

Consilia evangelica, n. 171, II, b eorum observantia consistit exercitium perfectionis religiosae,

Consilium administrationis in dioecesi, n. 124; fabricae, n. 160, II. – religiosorum, vide capitulum.

Consistorium Cardinalium, n. 84, III. Constitutiones Apostolorum, n. 43, art. II (pag. 69).

- religiosorum, n. 172, II, e; obli-

gatio, n. 196.

Consuetudo, quid, n. 38; divisio, ib. I ; conditiones requisitae ad eam inducendam, ib. II; quomodo cessat, ib. III; consuetudines reprobatae in Codice, ib.

dioecesani, Consultores quinam, n. 150, I; institutio, ib. II; renovatio et potestas, ib. III ; remotio,

ib. IV.

- parochi, n. 135, II.

Contemplativi Ordines, n. 472, II, c. Contemptus Superiorum et Regulae, n. 195, d, et n. 196, I.

— censurarum, n. 273, I. Contestatio litis, n. 247.

Contiones sacrae, n. 123 et n. 158; pro religiosis, n. 178, 4, d, et n. 200. Contractus circa bona temporalia

ecclesiastica, n. 235. Contumacia, n. 273, I, et n. 277. Conventiones, vide concordata.

Coordinatio mutua inter Ecclesiam et statum, n. 25.

Coronatio Papae, n. 81, III.

Corpus juris, n. 44.

Covarrubias (Didachus), n. 13.

**Craisson** (D.), n. 14. Crimen, n. 270.

Criminale judicium, n. 256 sqq. Crux defertur ante Metropolitam, n. 109, III; episcopus benedicit cruces cum indulgentiis papalibus. n. 130; crux canonicorum; n. 142. Cuechus (Marcus Antonius), n. 12

Caltus, jus episcoporum circa cul-

tum, n. 125.

Curia Romana, n. 85; conspectus historicus, ib. I; ejus organizatio, ib. II; quinam sunt Curiales majores et minores, ib.

--- episcopalis, quid, n. 132; nominatio officialium hujus Curiae spec-

tat ad episcopum, ib.

Cursores, quinam sunt, n. 241, II, a.

D

Dataria Apostolica, n. 101.

Debita contrahenda in Religionibus, n. 183, II; in ingressu novitiatus, n. 185, I, b.

De Brabandère, n. 44.

Decanus Cardinalium, n. 84, II, a. Decani iidem ac vicarii foranei, n. 151. Decretales Gregorii IX, n. 46; Bonifacii VIII, n. 48.

Decretalistae, quinam, n. 11, II

(pag. xxvII).

Decretistae, quisnam, n. 11, I.

Decretum Gratiani, n. 45; ejus origo, ib. I; divisio et modus citandi, ib. II; auctoritas, ib. III.

- laudis pro Congregationibus reli-

giosis, n. 172, II, g.

Defensor religiosorum in processu dimissionis, n. 208, b.

- vinculi, quisnam, n. 241, II, a. Degradatio, poena gravissima, n. 289 et n. 305, I, c.

Delegati Apostolici, quinam, n. 105,

Delegatio, n. 77; notio, n. 76, I; divisio, n. 77, I ; de personis quae delegare possunt, ib II; de potestate delegatorum, ib. III; de delegatione plurium in re eadem, ib. IV; de potestate delegata episcoporum, n. 120 ; vicarii generalis, n. 133, III; parochi, n. 155, II.

Delictum, quid, n. 270 sq.; perfectum et imperfectum, n. 271; impedit ingressum in Religionem, n. 185, I, b ; in causis dimissionis religiosorum, n. 207, b, et n. 208, b; in judicio criminali, n. 257; pro incurrendis censuris, n. 277.

De Luca (Joannes Baptista), n. 13.

-- (Marianus), n. 14. De Lugo (Joannes), n. 13

Democraticum regimen in Ecclesia,

n 23, I. et II, b.

enuntiatio pravorum librorum. n. 230, II ; actuum judicialium, n. 246 ; criminalis, n. 258 ; confes-Denuntiatio librorum. sarii, n. 294, 12 et 297, 5.

Depositio, n. 288; quinam sunt deponendi, n. 305, 1, c.

Derogatio legis, n. 37, Devoti (Joannes), n. 12.

Devotionis libri subjici debent censurae, n. 229, I.

Diaconatus, ordo major, n. 57, II; aetas requisita, n. 60, II.

Dicta Gratiani, n. 45, I.

Didache seu doctrina 12 Apostolorum, n. 43, I.

Dies festi quibus tenetur parochus ad applicationem missae pro populo n. 157. — Vide festi.

Diffamatio in judicio criminali, n. 258. Dignitas' in capitulis, n. 138; privatio dignitatum per excommunicationem, n. 284, III, 6.

Dimissio religiosorum, n. 205 sqq.;

beneficii, n. 234, II.

Dimissoriales litterae vide litterae.

Dioecesis, adscriptio clerici, n. 63; titulus servitii dioecesis, n. 60, III; domicilium dioecesanum, n. 155, IV, a:

Discussio causae in judiciis, n. 250. Dismembratio paroeciae, n. 154, I, c. Dispensatio, definitio, n. 41, I; auctor dispensationis, ib. II; conditiones, ib. III; cessatio dispensationis, ib. IV.

— circa titulum ordinationis, n. 60,

· III.

— ab irregularitatibus et impedimentis, n. 61, I (pag. 95). — a votis religiosis, n. 204, III.

a poenis vindicativis, π. 287, b.
 Distributiones chorales quotidianae, n. 142.

— « inter praesentes:», n. 142. Divisio juris canonici, n. 10.

Divulgatio legis, n. 32, II, C.
Documenta archivi episcopalis, n. 134,
II; archivi paroecialis, n. 159;
testimonialia pro ingressu in novitiatum, n. 186, II, 2; pro dimissione religiosorum, n. 208, b; in
judiciis, probatio ex documentis,
n. 248, V.

Dolus, quid in jure canonico, n. 271.

Domicilium, n. 34, II; pro s. ordinatione, p. 58, II; pro matrimonio, n. 455, II, C; in aliqua paroecia, ut sit subditus, ib. IV, a.

Domus religiosa, ejus erectio et suppressio, n. 177; domus formata et non formata, ib.; domus studiorum in Religione clericali, n. 191, I.

Dominium in voto paupertatis religiosae, n. 193, I; subjectum domi-

nii rerum temporalium in Ecclesia, n. 235.

Dos religiosarum, n. 186, II, 3; in casu transitus ad aliam Religionem vel aliud monasterium, n. 203.

— beneficii, n. 231, I, et n. 232, I. — in jurepatronatus, n. 233, I.

Doviatius (Joannes), n. 12.

Duellum, mortui in duel'o privantur sepultura ecclesiastica, n. 226, d; prohibentur libri qui duellum licitum statuunt, n. 230, III, 8; poenae in duellantes, n. 295, 8; infames sunt ipso jure duellantes et eorum patrini, n. 303, 5.

Durantes (Gulielmus), n. 11, II.

Duval (Andreas), n. 13.

E

Ecclesia catholica, de ejus natura sociali, n. 18; est perfecta societas, n. 19; est suprema in suo genere et plane independens, n. 20; de sociali ejus constitutione, n. 21; ejus hierarchia, n. 22; ejus regimen monarchicum, n. 23; relatio ejus ad alias societates, n. 24 sqq.; de potestate ejus indirecta in res temporales, n. 25, II; de ejus potestate legifera, n. 30 sqq.; de jure instituendi seminaria, n. 227, II; prohibendi libros pravos, n. 228; possidendi res temporales, n. 25 et 235; de ejus potestate judicandi, n. 238; ferendi censuras, n. 275, I.

locus sacer, n. 216 sqq.; definitio,
 n. 217, I; ejus aedificatio, consecratio, benedictio, n. 218; exsecratio,
 violatio et reconciliatio,
 n. 219; de juribus ecclesiarum,
 n. 220; administratio temporalis,

ad quem pertinet, ib.

Editio librorum prohibitorum, n. 230,

III.

Editores librorum prohibitorum, quasnam poenas incurrunt, n. 294, 2, et n. 297, 1.

Egressus religiosorum e clausura, n. 194, b; e Religione, n. 204, sqq.

Electio, n. 73; ejus notio, ib. I; modus eligendi, ib. II; confirmatio electionis, ib. IV; quando cum postulatione concurrit electio, n. 74, II.

Romani Pontificis, ejus historia,
 n. 80; electores, n. 81, I; eligibiles,
 ib. II; de forma electionis, ib. III.

Electio episcopi, n. 117, III.

– Vicarii Capitularis, n. 145.

- Superiorum religiosorum, n. 178, I, 2, c.

Emphyteusis, n. 236.

Emptio, an sub nomine alienationis prohibitae comprehendatur, n. 236. Encyclicae litterae, n. 31, II, et

n. 37, II.

Engel (Ludovicus), n. 12.

Epikeia, n. 35, III.

Epileptici sunt irregulares, n. 61,

II, a, 3.

Episcopus, quomodo pertinet ad s. hierarchiam, n. 22; ejus dignitas, n. 116 sq.; definitio, n. 117, I; origo, ib. II; institutio, ib. III; qualitates requisitae, n. 118, I; ejus confirmatio et praeconizatio, ib. II; canonica sedis possessio, ib.; consecratio, ib. III; ejus potestas ordinis, n. 119; legislativa, n. 120 ; judiciaria, n. 121 ; coactiva, n. 122; doctrinalis, n. 123; administrativa, n. 124; quoad cultum et musicam sacram, n. 125; ejus officia, n. 126; obligatio residendi, n. 127; exhibendi relationem status dioecesis, n. 128; offerendi missam pro populo, n. 129, I; visitatio ad Limina Apostolorum, n. 128, II ; visitatio dioecesis, n. 129, II; privilegia et honores, n. 130; vocatur ad Concilium Generale cum suffragio deliberativo, n. 165, II, 2; assistere debet conciliis plenariis, n. 166, II, c ; provincialibus, n. 167, II ; praeest synodo dioe-cesanae, n. 169, II ; conferentiae episcoporum, n. 168; prohibetur ingredi Religionem, n. 185, I, b, 7 jus habet et officium denuntiandi et prohibendi pravos libros in sua dioecesi, n. 230, I, et II; judicatur in criminalibus a solo Papa, n. 241, I, a, 3; ferre potest censuras, n. 275, I; quibusnam censuris ipse subjicitur, n. 276.

- titularis, n. 131; quando assistit Conciliis Generalibus, n. 165, II, 5; conciliis plenariis, n. 166, II; provincialibus, n. 167, II.

suffraganeus, n. 109, II et III.
religiosus, n. 202, I.

- Auxiliaris, vide Auxiliaris. — Coadjutor, vide Coadjutor.

Epochae historiae juris canonici, n. 11. Erectio capitulorum sive cathedralium sive collegialium pertinet ad S. Sedem, n. 138.

Erectio paroeciarum, n. 154.

- Religionum, n. 175.

provinciae religiosae, n. 176, — domus religiosae, n. 177.

- associationum in genere, n. 210, I; confraternitatum in specie, n. 213.

- beneficiorum, n. 232.

Error in rescriptis, n. 39, III (pag. 56)

èt [IV (pag. 58).

Eucharistia (SS.), n. 158, III; apud religiosos, n. 198, c; in oratoriis, n. 221, II; in seminario, n. 227, V ; delicta contra SS. Eucharistiam, n. 293, I, 1, n. 303, 2, et n. 305, I, c.

Examen ante s. ordinationem, n. 62, IV : expleto curriculo studiorum, n. 69, V; parochorum, n. 154, III, c; religiosorum, n. 191, III.

Examinatores synodales et prosyno-

dales, n. 135, 1.

Exarchae vel Exarchi, n. 108, n. 110. Excardinatio clericorum, n. 63, II, b; religiosorum, n. 190, A, 5.

Exceptiones in judiciis contentiosis,

n. 244, I et II.

Exclaustratio religiosorum, n. 204, II. Excommunicatio, n. 284; de defi-nitio ejus, ib. I.; divisio, ib. II; effectus, ib. III; excommunicationes latae sententiae, n. 293 sqq.

Excommunicatus est vel toleratus vel vitandus, n. 284, II; quando removendus est ab actibus legitimis ecclesiasticis exercendis,

n. 284, III, 8 et n. 304.

- vitandus, n. 284, II, et III, 3, 9. Exemptio Praelatorum, n. 114, I, et II; capitulorum, n. 137, I, c; religiosorum, n. 200; seminariorum, n. 227, VI.

Exercitia peragenda ante s. ordinationem, n. 59; pietatis clericorum, n. 69, II; ante novitiatum, n. 185, II; ante professionem religiosam, n. 187, I ; religiosorum, n. 198, a ; in seminariis, n. 227, V; tanquam poenitentia, n. 291, II.

Exhortatio ad religiosos, n. 178, 4, d.

Exhumatio, n. 224, II.

Expensae judiciales, n. 253.

Exploratio voluntatis puellae ante admissionem in novitiatum, n. 186, II, 1 ante professionem, n. 187, I. Exsecratio ecclesiarum, n. 219; alta-

rium, n. 222, II.

Exsecutio rescripti, n. 39, IV, B sententiae judicialis, n. 253.

Exsequiae vide funera.

Exstinctio jurispatronatus, n. 233, IV.; actionum judicialium, n. 244, II. Extravagantes Joannis XXII, n. 50

I; communes, n. 50, II.

Extrema Unctio, administratio ejus est jus stricte paroeciale, n. 155, 1, 3; eam debet parochus administrare, quando, n. 158; Superiores religiosi eam subditis suis ministrant, n. 178, IV, h.

Fabrica ecclesiae, n. 160, I et II; quoad administrationem bonorum ecclesiae et onus reficiendi ecclesias, n. 220, IV.

Facultates habituales accensentur privilegiis praeter jus, n. 40, I, 1, et

III, A.

- episcoporum, n. 120. Fagnanus (Prosper), n. 13.

Falsum, crimen falsi, n. 294, 11. Familia dispensatur in casu singulari ab observantia festorum, abstinentiae ac jejunii, n. 41, II, c, et n. 155, II.

Familiares apud religiosos, n. 178, 4, h. episcopi nequeunt in commissionibus Seminarii esse, n. 227, VI.

Fatalia legis, n. 241, III, c. Faventinus (Joannes), n. 11, I Febronii errores, n. 23, I et III, b; n. 153, I.

Feije (Henricus Joannes), n. 14.

Ferraris (Lucius), n. 13. Fessler (Josephus), n. 14.

Festi dies, quo ad dispensationem. n. 41, II, c, et n. 155, II; quoad missam pro populo, n. 129, I, et n. 157; quoad judicia ecclesiastica, n. 241, III, d.

Fides, controversae fidei reservantur Papae, n. 82, I; S. Officium invigilat fidei, n. 86; episcopus curare debet de puritate fidei, n. 123; delicta contra fidem, n. 292 et n. 294, 1 sq.

Fingentes absolvere complicem in peccato turpi, n. 293, I, 3.

Fliscus (Sinibaldus, qui fuit Innocentius IV), n. 11, H.

Folia comprehenduntur in prohibitionibus librorum, quomodo, n. 228 (pag. 373).

Fontes juris, notio et divisio, n. 17fontes essendi vel exsistendi juris canonici, n. 30 sqq.; fontes cognoscendi juris, n. 42 sqq.

Formulae in responsis SS. Congregationum adhibitae, n. 309.

- ad petendas dispensationes, n. 310. Forum externum et internum jurisdictionis, n. 22, H, b, et n. 76, I; in judiciis, quid, n. 341, I.

Fratres Mendicantes, h. 173, II, b.

et n. 201.

Friedberg (Aemilius), n. 14.

Fructus beneficii pro pauperibus aut piis causis impendendi, n. 234, I, 1. Fugitivus religiosus, quis, n. 204, IV, b ; quandonam dimittitur ipso jure, n. 205, 2; pcenae canonicae, n. 204, IV, b, et n. 300, 2,

Functiones paroeciales reservatae, quaenam, n. 155, I; quae communiter parochis quoque competunt,

Fundator Religionis, n. 171, III. Fundus tanquam titulus originarius jurispatronatus, n. 233, 1.

Funera, jus funeris est reservatum parochis, n. 155, I, 5; variae ceremoniae sepulturae, n. 225; taxa funeralis, ib. IV; jus speciale cap-pellanorum circa funera, n. 182.

Furtum qualificatum, quibusnam subjacet poenis, n. 304, 2.

Gallicanismus, n. 23, III, b. Garcias (Nicolaus), n. 13.

Gasparri Cardinalis (Petrus), n. 14, et n. 16, I.

Gennari Cardinalis (Casimirus), n. 14.

Gerbert (Martinus), n. 13. Gestatio armorum interdicitur clericis, n. 68, 111; religiosis, n. 198.

Gestiones bonorum ad laicos pertinentium, sine venia Ordinarii, interdicuntur clericis, n. 68, IV; proreligiosis vide n. 198.

Gibert (Joannes Petrus), n. 12.

Glossa ordinaria Decreti Gratiani, n. 45, III ; Decretalium Gregorii IX, n. 46, III, c ; Libri Sexti, n. 48, III; Clementinarum, n. 49; Extravagantium Joannis XXII, n. 50, I.

Goffredus de Trano, n. 11, II.

Gousset (Thomas), n. 14.

Gradus academici requisiti in episcopo, n. 118, I, e; in Vicario Generali, n. 133, II, c ; in Vicario Capitulari, n. 146.

Gratiae, rescriptum, gratiae, quid, n. 39, I, a ; gratia denegata ab una

S. Congregatione vel a proprio Ordinario vel a Vicario Generali. n. 39, III, 3; quomodo rescripta gratiae sunt interpretanda, ib. IV, A.

Gratianus Magister, n. 11, I.

Gratiosa forma rescriptorum, quaenam, n. 39, I, d.

Gratuitas dispensationum S. Poenitentiariae, n. 97, III;

- usus ecclesiae, n. 220.

### H

Habitus specialis reservatur clericis, n. 66, c; hunc deferre ipsi tenentur, n. 69, I; clerici minores in hac re negligentes e statu clericali decidunt, ib ; de habitu praelatitio, n. 115; de habitu piano, ib. (pag. 184); postulantium habitus diversus ab eo novitiorum, n. 185, II ; de habitu religiosorum, n. 198 ; quandonam religiosi dimissi prohibentur deferre habitum religiosum aut clericalem, n. 208, c; poenae, n. 287, I, et n. 288 sq.

Haeresis, an in eam Papa incidere possit, n. 81, IV; libri haeresim propugnantes prohibentur, n. 230, III, 2; qui incidunt in haeresim infames declarandi sunt, si moniti non resipiscant, n. 305, I, a; suspecti de haeresi, excludendi sunt ab actibus legitimis ecclesiastisis, ib. b.

Haeretici invalide ingrediuntur Religionem, n. 185, I, 1; excluduuntur ab admissione in associationes laicales, n. 210, III, 1; juspatronatus valide ad eos nequit transmitti, n. 233, IV; clerici degradantur cum fiunt haeretici manifesti, n. 289; infames declarantur, si sectae acatholicae nomen dederint vel publice adhaeserint, n. 303, 1; omnes et singuli haeretici incurrunt excommunicationem l. s. speciali modo Papae reservatam, n. 294, 1.

Hallier (Franciscus), n. 12. Heiner (Franciscus), n. 14.

Hereditas quoad votum paupertatis religiosae, n. 193; quoad juspatronatus, n. 233.

Hergenröther (Philippus), n. 14. Heroici actus, an sint objectum legum ecclesiasticarum, n. 32, 1; an cadant sub voto obedientiae, n. 195, b.

Hierarchia ecclesiastica, n. 56. Hierarchica constitutio Ecclesiae,

n. 22.

Hinschius (Paulus). n. 14. Historia ecclesiastica tradenda in Seminariis, n. 227, V.

Historica tractatio rerum ad jus per-

tinentium, n. 7.

Homicidium constituit irregularitatem ex delicto, n. 61, II, b, 4; est causa cur violetur ecclesia, n. 219; quandonam privat jurepatronatus, n. 233, IV; inducit degradationem pro clericis, n. 289; aliae poenae, n. 296, 4, et 304, 2.

Horae canonicae, obligatio clerico-rum, n. 69, II, d; officium canoni-corum, n. 143, b; apud religiosos, n. 198, e; pro beneficiariis, n. 234, 2.

Hospitale, rector ecclesiae, n. 164, I. Hostiensis Cardinalis (Henricus de Segusia), n. 11, II.

Huguccio, n. 11, I.

Huguenin (Ludovicus), n. 14.

Hypotheca comprehenditur sub nomine alienationis prohibitae in jure, n. 236.

I

Icard (Josephus), n. 14.

Idoneitas requisita in ordinandis, n. 59; ad officia, n. 72, III; judicium de idoneitate episcopi, n. 118, I; ad officium parochi, n. 154, III, c; ad ingressum in Religionem, n. 185; ad beneficia jurispatronatus, n. 233, III.

Ignorantia legum, n. 35, II (pag. 47); poenarum et censurarum; n. 271 et

n. 279, 1.

Illegitimi sunt irregulares, n. 61, II, 1 ; excluduntur a cardinalatu, n. 84, I, 2; ab episcopatu, n. 118, I, a ; nequeunt in Religione fieri Superiores majores, n. 178, I, 2, a; constare debet de legitimitate natalium pro admissione in Seminarium, n. 227, IV.

Imagines quoad censuram, n. 229, I; quoad prohibitionem, n. 230, III, 12; quaenam alienari nequeunt

n. 237.

Immunitas clericorum, n. 67, III; poenae in violatores immunita-

tis, n. 294, 10, et n. 295, 7.

Impedimenta simplicia s. Ordinationis, n. 61, I, et II, c; quandonam parochi valent dispensare in impedimentis matrimonii, n. 41, II, c, et n. 155, II; investigationes circa impedimenta matrimonii n. 155, II, c; impedimenta ingressus in Religionem, n. 185, I, b.

Impuberes legibus Ecclesiae non subjiciuntur, n. 34, I; quinam sunt, n. 52 (pag. 85); censuris non subjiciuntur, n. 276, II, 1; violantes clausuram monialium, non incurrunt excommunicationem, n. 295,

Inadvertentia, actus jurisdictionis delegatae per inadvertentiam positi, quomodo fiunt validi, n. 78, II.

Inamovibilitas parochorum, n. 153, II; beneficiorum, n. 231, I et II, remotio parochi inamovibilis, n. 263; translatio ejus, n. 265; de modo procedendi contra parochos inamovibiles non residentes, n. 266; contra graviter negligentes, n. 268. Incompatibilitas officiorum simpli-

cium, n. 72, IV; beneficiorum n. 232, II. corporatio beneficiorum simpli-cium, n. 227, VI.

Incorporatio

Independentia Ecclesiae, n. 20; status civilis, n. 24; Romani Pontificis, n. 83.

Index librorum prohibitorum cum dispensationibus pertinet ad S. Officium, n. 86, III; regulae, n. 228

Indifferentismus status erga omnes

religiones, n. 25, I.

Indulgentiae, collectio St Congregationis Indulgentiarum, n. 51, IV cura indulgentiarum nunc incumbit S. Poenitentiariae, n. 97, I; quasnam indulgentias concedere valent Cardinales, n. 84, II, b, 4; Metropolitae, n. 109, III, f; Vicarii Apostolici, n. 111, II; episcopi, n. 130, 1; indulgentiae papales, ib.; in propriis sacellis possunt episcopi lucrari indulgentias, ib.; de communicatione indulgentiarum associationibus laicalibus, n. 214. Indulgentia plenaria in articulo mor-

tis, n. 158 (pag. 246).

— plenaria ratione professionis religiosae, n. 190, A, 3.

Indultum jubilationis pro canonicis, n. 141.

- quaestuationis religiosorum, n. 201. exclaustrationis et saecularizationis, confer exclaustr. saeculariz.

Industriae propriae fructus non acquiruntur ipsis religiosis, n. 193, I, a Infallibilitas magisterii in Ecclesia, n. 19, I, b, et n. 22, II, a; Papae, n. 82; quid de S. Officio, n. 86, IV; Concilii Generalis, n. 165, III.

Infamia, quid, n. 290; poena infamiae ipso jure incurritur, n. 303; quinam dèclarandi sunt infames, n. 305,

Infidelis non subjicitur legibus Ecclesiae, n. 34, I; excluditur a jurepatronatus, n. 233, III.

Infirmitas, quandonam est causa assumendi vicarios cooperatores, n. 163, V; aut removendi parochum inamovibilem, n. 263, a.

Informata conscientia (suspensio ab

officio ex), n. 269.

Informationes pro designando epis-copo, n. 117, III ; pro eligendo Superiore religioso, n. 178, 1, 2, c ; pro admissione in Religionem, n. 186, II, 2; — judiciales, vide inquisitio.

Ingressus ecclesiae (ab ingressu) n. 285, II; quandonam contrahitur, n. 286, III, f; et n. 298, 2.

Inhabilitas, poena vindicativa, n. 287. I.

**Injuria** realis in S. Pontificem, n. 293, I, 2; in Cardinales etc. n. 294, II, 9; in elericos vel religiosos, n. 296, IV, 3.

Inquisitio (S. Congregatio), vide S. Of-

ficium.

- judicialis criminalis, n. 259.

Insignia S. Pontificis, n. 82, II, b; Cardinalium, n. 84, III; Metro-politarum, n. 109, III; Praelatorum et Abbatum nullius, n. 114, III; Protonotariorum, n. 115; episcoporum, n. 130, I; canonicorum. n. 142.

Installatio, n. 73, IV; parochi, n. 154, II.

Instantia, tribunal primae et secundae instantiae, n. 241, II; actoris instantia in judicio, n. 246, I.

Instituta pia religiosorum, n. 473, II, c ; an instituta subjecta sunt dominii rerum temporalium in Ecclesia, n. 235.

Institutionum schola, n. 12.

Institutiones Lancelotti, n. 12; Justi-

niani, n. 16, II.

Institutio canonica in genere, n. 71; episcopi, n. 118, II; capituli, n. 138; parochi, n. 154, II; rectoris ecclesiae, n. 164, II; Superioris religiosi, n. 178, I, 2; beneficiarii, n. 233, III.

Instructio catechetica puerorum, n. 158.

- processus criminalis, n. 261.

Instrumenta, probatio in judiciis,

n. 249, V. Intentio in ordinando, n. 59; in vocatione religiosa, n. 185, I; in candidatis seminariorum, n. 227,

Interdictum, definitio, n. 285, divisio, ib. II; effectus, ib. III; de interdictis latae sententiae, n. 298.

Internuntius, n. 105, HII,

Interpretatio legum, definitio, n. 36, I; divisio; authentica, usualis et doctrinalis, n. 36, II; rescriptorum, n. 39, IV; privilegiorum, n. 40, III; regulae interpretationis, n. 47; -interpretatio poenarum debet fieri benignior, n. 279, 4.

Interrogationes partium in judicio contentioso, n. 242, I, et n. 248, I; testium, n. 248, II; in judicio

criminali, n. 259.

Interruptio novitiatus, n. 186, III, 1. Interstitia in sacris ordinibus recipiendis servanda, n. 62, II.

Inthronizatio episcopi, n. 118, II

(pag. 192).

Intimatio praecepti vi voti apud religiosos, n. 195, d; sententiae judicialis, n. 251; praecepti contra clericos non residentes, n. 266.

Introductio causae in judicio conten-

tioso, n. 246.

Invaliditas vide nullitas.

Inventarium archivi ... dioecesani, n. 134, II.

Invitatio ad renuntiandum facta parocho inamovibili, n. 263, b; paro-

cho amovibili, n. 264; pro translatione parochi amovibilis, n. 265, a. Invocatio nominis Dei praescripta in

judiciis, n. 249, VII; in sententia ferenda, n. 251.

Irregularitas, n. 61; notae historicae et definitio, n. 61, I; quomodo multiplicantur, ib. (pag. 95); de earum dispensatione, ib.

— ex defectu, n. 61, II, a. — ex delicto, n. 61, II, b.

Irritatio actuum, n. 35, II; in con-

tractu religiosorum, n. 183, IV. Isidorus (S.) Hispalensis, n. 43, II (pag. 68 et 70): - Pseudo-Isidorus, vide Pseudo.

Ivo Carnutensis, n. 26, II.

J

Jubilati canonici, quinam sunt, n. 141, I; excusantur a choro ita ut simul retineant omnes fructus praebendae et distributiones, n. 142, a.

Judex, n. 241, II; primae instantiae, ib. a ; secundae instantiae, ib. b ; de officio judicis, ib. III, a ; de numero judicum, ib, II, a ; de judice delegato, ib. d.

Judices synodales, n. 121 et n. 241.

II, a.

Judicium in genere, n. 240; de subjecto activo et passivo judicii, n. 241, sq. ; de objecto judicii, n. 244; de ejus forma, n. 245; de quibusdam judiciis in specie, n. 254 sq.; de judicio criminali, n. 257

Jura clericorum, n. 66; S. Pontificis, n. 82, II; Legatorum, n. 105, IV; Patriarcharum, n. 107, II; Metro-politarum, n. 109, III; Vicariorum Apost. n. 111, II; Administratorum Apost. n. 113; Praelatorum, n. 414, III et n. 115, II; episcoporum, n. 130 ; capitulorum, n. 139 ; canonicorum, n. 142; parochorum, n. 155; vicariorum cooperatorum, n. 162, V; rectorum ecclesiae, n. 164, II ; cappellanorum, n. 182.

Juramentum antimodernisticum. n. 143, a; in judiciis, n. 241. -

Vide jusjurandum.

Jurisdictio, definitio, n. 22, II ; ejus origo et divisio, ib. b ; potestas jurisdictionis indirecta Ecclesiae in res civiles, n. 25, II; de jurisdictione ordinaria, n. 76; delegata, n. 77; subdelegata, ib. II; de usu jurisdictionis, n. 78 ; de jurisdictione suppleta, ib. II ; de cessatione jurisdictionis, ib. III.

- spiritualis Papae, n. 82; tempora-

lis, n. 83.

— episcoporum, n. 120 sqq

- Vicarii Generalis, n. 133, III.

- Vicarii Capitularis, n. 147.

- Superiorum religiosorum, n. 178. I, 3.

- Capitulorum Religionum, n. 179. Jurisprudentia, quid, n. 6.

Jus, in genere, quid, n. 1; subjectivum et objectivum, n. 2.

- canonicum, notio, n. 3; subjective et objective sumptum, n. 4 divisio, n. 5 ; scientia juris, n. 6 ; quomodo differt ab aliis scientiis, n. 7 sq. ; de ejus necessitate et utilitate, n. 9; de methodo, n. 10; de ejus historia, n. 41 sqq

Jus novum, n. 5, IV. - Vide etiam

Jusjurandum emittendum in judicio, n. 241, III, a ; de veritate dicenda, n. 248, I; testium, ib. II, 3; partium, n. 249, VII; in judicio criminali, n. 259; in proce-

\_duris specialibus, n. 262.

praestandum ab ordinandis, n. 58, II; ab extraneis qui incardinantur alii dioecesi, n. 63, II, a ; ab iis qui titulo servitii dioecesis vel missionum ordinantur, n. 60, III, a; a Cardinalibus, n. 84, I; ab epis-copis, n. 418, II; ab administris S. Officii, n. 86, II; ab officialibus Curiae episcopalis, n. 132; a consultoribus dioecesanis, n. 150, II; a religiosis dum eligunt Superiores majores, n. 178, I, 2, c.

Juspatronatus, definitio ac divisio, n. 233, I; ejus limitatio ac caute-· lae, ib. II; de patroni privilegiis, ib. III; de ejus oneribus et de exstinctione jurispatronatus, ib. IV.

Laici quinam sunt, n. 21 (pag. 12); eorum jura et officia, ib.; possunt adhiberi in administratione bonorum ecclesiast. n. 160, I et II ; associationes laicorum n. 210 sqq.; frui possunt jurepatronatus, quomodo, n. 233.

Lambertini (Prosper, Benedictus XIV),

n. 13.

Lancelotti (Paulus), n. 12, I. Laymann (Paulus), n. 12.

Lectoratus est ordo in Ecclesia tam latina quam graeca, n. 57, II.

Lega (Michael), n. 14.

Legati S. Pontificis, n. 105; definitio, ib. II; species, ib. III; jura et officia, ib. IV; praesident conciliis plenariis, n. 166; quodnam forum sortiuntur, n. 241, I, a ; poenae in delicta contra eorum libertatem etc. n. 294, 8 et 9.

Legislativa potestas Ecclesiae, n. 30 (pag. 35); n. 82, I; episcopi, n. 120 (pag. 196); Concilii Generalis, n. 465, III; plenarii, n. 166, III; provincialis, n. 167, III; capitulorum generalium religiosorum, n. 179, a.

Legislatores in Ecclesia qui sunt,

n. 33, I et II.

Leitner (Martinus), n. 14.

Leurenius (Petrus), n. 12. Lex, ejus notio, n. 31, 1; divisio legum, n. 31, 11; de earum objecto, n. 32, I ; de forma et promulgatione, ib. II; de subjecto passivo legum, n. 34; de effectibus, n. 35; de interpretatione legum, n. 36 de cessatione, n. 37; leges civiles de contractibus quomodo recipiuntur in jure canonico, n. 235 (pag. 391).

Lezana (Joannes Baptista), h. 13. Libellus quoad censuram ac prohibitionem, n. 228 (pag. 373), et

n. 229, I.

- introductorius litis, n. 246, I. Liber, prohibitio librorum, n. 228; de censura eorum, n. 229; quis

habet jus eos prohibendi, n. 230, I ; quinam libri ipso jure prohi-bentur, ib. III ; quis potest legere libros prohibitos, ib. IV; poenae in pravorum librorum editores, lectores, etc. n. 294, 2.

— Sextus Decretalium (Bonifaci VIII),

n. 48.

Libri paroeciales, qui sunt et quid continent, n. 159.

Liberalismus, definitio, n. 20, II; philosophicus et theologicus, ib.; triplex species liberalismi theologici, ib. (pag. 9).

Libertas Ecclesiae in concordatis,

n. 26, I et n. 28.

Licentia pro tempore absentiae parochorum impetranda, n. 156, I; necessaria religioso ratione voti paupertatis, n. 193, b (pag. 314); expressa vel tacita vel interpretativa ac praesumpta, ib. (pag. 315). - eculgandi libros separata a cen-

sara, n. 229, IV.

- legendi libros prohibitos, n. 230,

IV. Limina Apostolorum (visitatio ad), n. 128, II.

Lis in judicio contentioso, n. 246; litis contestatio, n. 247.

**Litaniae** approbatae a Sede. quoad censuram, r. 229, I.

Litterae dimissoriae et testimoniales clericorum, n. 58, II; apostolicae provisionis episcoporum, n. 118, II (pag. 192) ; nequit Vicarius Capi- • tularis litteras dimissorias concedere, nisi post annum etc. n. 147; poenae in eos qui sine debitis his litteris ordinantur, n. 301, 2 in Vicarium Capitularem litteras

indebite concedentem, ib. 5; in ordinantem alienos subditos sine litteris proprii Ordinarii, n. 302, 2; in Capitulum et alios qui admittunt electos ante exhibitionem litterarum apostolicarum, n. 302, 4; in Superiores qui indebite mittunt ad alienum episcopum, ib. 5.

Liturgia, quaenam potestas competit episcopo, n. 125; libri liturgici quoad censuram, n. 229, I; quoad prohibitionem, n. 230, III, 10.

Loca sacra, quaenam sunt, n. 216.

Locatio bonorum, n. 236.

Lupus (Christianus, De Wulf), n. 13. Lusus interdicitur clericis, quisnam n. 68, IV; religiosis, n. 198.

## M

Maassen (Fredericus), n. 14. Magister novitiorum, n. 186, III, 3, a, et c (pag. 301).

- spiritus, vide praefectus.

Magisterium ecclesiasticum, n. 22, II, a.

Major Officialis in Curia, n. 85, II; poenae in eos qui ipsum trahunt ad judicem laicum, n. 294, 8.

**Majoretus** (Joannes), n. 12.

Mandatum, quaedam interdicuntur Vicario Generali, absque speciali mandato, n. 133, III.

Manifestatio conscientiae apud reli-

giosos, n. 180, I. Mansionarius, n. 138 (pag. 217).

Marc (Clemens), n. 14.

Maroto (Philippus, n. 14. Martène (Edmundus), n. 13.

Massonici, poenae in eos, n. 295,

Matrimonium, quid agendum parocho, n. 155, II, C (pag. 240); assistentia matrimonii est jus stricte paroeciale, n. 155, I, 4; liber matrimoniorum, n. 159, C votum solemne invalidum reddit matrimonium, n. 194, a; poenae in clericos et religiosos contrahentes matrimonium, n. 295, 9 et n. 296, 6; in eos qui contrahunt coram ministro acatholico, n. 296, 1.

Medica ars prohibita clericis, irregularitas, n. 61, II, b, 6, et n. 68, IV; prohibetur religiosis, n. 198.

Medicus ingredi potest clausuram monialium, n. 194, b (pag. 318).

Methodus in explanando jure canonico, n. 10.

Mendicantes religiosi, n. 173, II quoad privilegia, n. 200; quoad

quaestuationem, n. 201. Mensa altaris, n. 222, I; si mensa separetur a stipite, exsecratur altare immobile, ib. II.

Mercatura interdicitur clericis, n. 68,

II (pag. 109); religiosis, n. 198. Metropolita, n. 109; ejus potestas, ib. III; praesidet conciliis provincialibus et ea convocat, n. 167, II,; habet tribunal secundae instantiae, n. 241, II, b.

Metus gravis incussus (saltem ab extrinseco) reddit professionem invalidam, n. 188, 4; quandonam est causa excusans a censura, n. 279, 2.

Militia est/impedimentum ordinationis, n. 61, II, c, 5; qui voluntarie capessunt militiam, eo ipso decidunt e statu clericali, n. 64, II, a ; professio ratione servitii militaris, n. 189, e.

Minister ordinarius et extraordinarius s. ordinationis, n. 58, I et II. - acatholicus, n. 296, IV, 1.

Minor, quis est in genere, n. 52 (pag. 85) ; exercet juspatronatus per alios, n. 233, III ; quoad judicia, n. 242, I, a; delicta contra minores, n. 305, I, a.

Missa pro populo celebranda ab episcopo, n. 129, I; a Vicario Capitulari, n. 148; a parocho, n. 157; conventualis canonicorum, n. 143, c; religiosi quotidie assistent sacrificio missae, n. 198, b ; celebrari debet super mensa altaris, n. 222, I. — Vide etiam Eucharistia.

Missio canonica episcopi, n. 118, II. Mixtum forum vide forum. Moderator associationum, n. 210,

IV. - generalis Religionum vide Supe-

Modernismus, n. 20, II, b. (pag. 10).

Monachismus, n. 173, II. Monasterium, n. 176, I; de ejus erectione et suppressione, n. 177; de transitu ab uno ad aliud, n. 203.

Moniales, quaenam sunt, n. 172, II, b; antistita monialium, n. 178, I, 2, a ; quis visitat moniales, ib, 4, f; quid de collocatione pecuniae apud moniales, n. 183, 1; de reddenda ratione administrationis, ib. III; de dote monialium, n. 186, II, 3; de clausura, n. 194, b; de voto obedientiae, n. 195, c ; de reditu monialis apostatae etc. pro-

curando, n. 204, IV, c; de dimissione monialis, n. 207, a. — Vide

etiam religiosa, castitas.

Monitio canonica pro dimissione religiosorum, n. 207, b, et n. 208. b; pro inflictione censurae, n. 278 et n. 279, 4; remedium poenale, n. 291, 1.

Morinus (Joannes), n. 13.

Mortis periculum, absolutio a censura, n. 282, b, 1; absolutio complicis, n. 293, 3.

Motu proprio, rescripta, n. 39, I, c. Mulcta pecuniaria, poena vindiça-

tiva, n. 287, I.

Mulieres sunt incapaces potestatis ordinis et jurisdictionis, n. 55; benedictio mulieris post partum, n. 155, II; confessio mulierum, n. 158 ; fuga religiosi cum muliere, n. 205.

Mutilatio est irregularitas, n. 61,

11, b, 5.

Natales vide illegitimi.

Nativitas Domini, eo die suspenditur interdictum locale, n. 285, III. Navarrus (Martinus de Azpilcueta), n. 13.

Necessitas, in casu necessitatis, quid de absolutione censurarum, n. 282,

Negligentia parochi gravis, poenae, n. 268; in conscribendis libris paroecialibus, n. 307, b.

Negotia saecularia impediunt ingressum in Religionem, n. 185, B, 3

(pag. 294).

-extraordinaria ecclesiastica, vide Congregationes Romanae.

Neophyti impedimento laborant ordi-

nationis, n. 61, II, c, 6.

Nominatio, modus provisionis officii ecclesiastici, n. 71.

Nomocanones, n. 43, I (pag. 68). Notarius in curia episcopali, n. 134, I; in judiciis, n. 241, II, a (pag. 400).

Notorietas delicți impedit specialem proceduram « ex informata con-

scientia », n. 269.

Novitiatus, impedimenta quae ingressum prohibent, n. 185, I, b; notio, n. 186, I; jus admittendi ad novitiatum, ib II; tempus et locus novitiatus, ib. III; regimen ac disiplina, ib. 3; conditio juridica novitiorum, ib. 4.

Novitii fruuntur omnibus privilegiis

clericorum, n. 186, III, 4 et n. 199; de eorum separatione ab aliis, n. 186, III, 3, b ; de confessariis eorum, ib. c.

Novum opus (nuntiatio), n. 244, II. Nullitas actorum in electione, n. 73; in postulatione, n. 74, III; in jurepatronatus, n. 233, II et III; in dimissione et permutatione beneficiorum, n. 234, II; in alienatione bonorum Ecclesiae, n. 237; in sententia judiciali, n. 252, II.

Nundinae prohibentur in ecclesiis,

n. 220.

Nuntii Apostolici, notio et historia, n. 105, I; species, ib. III; jura et officia, ib. IV; ad ipsos pertinet denuntiatio pravorum librorum, n. 230, II.

Nuptiarum benedictio et denuntiatio sunt jura paroecialia, n. 155, I, 4,—

Vide matrimonium.

Obedientia clericorum, n. 69, III ; apud religiosos, n. 195; objectum ejus remotum et proximum, ib. b; quibus Superioribus obediendum est vi voti, ib. c; peccata contra obedientiam, ib. d.

Oblationes fidelium, n. 155, III; possunt constituere dotem beneficii, n. 231, I; parochus administrat oblationes factas in favorem

paroeciae, n. 160, I.

Obligatio legis in conscientia, n. 35, I ; obligationes clericorum, n. 68 sq.; religiosorum, n. 198.

- ingrediendi Religionem, n. 185,

I, c.

- servandi Regulam, n. 196.

-tendendi ad perfectionem, n. 197. Obreptio in rescriptis, n. 39, III, 3.

Odium plebis, quandonam causa remotionis parochi inamovibilis, n. 263.

Oeconomus, adjutor Vicarii Capitularis, n. 145 sq.; vicarius, n. 163, II; apud religiosos, n. 178, I, 4

(pag. 282).

Officia ecclesiastica, notio, n. 70,
I ; divisio, ib. II ; acquisitio n. 71; de officiis incompatibilibus, n. 72, IV; de amissione officiorum,

- Curiae Romanae, n. 100 sqq. Officiales Curiae Romanae, n. 85, II; S. Poenitentiariae, n. 97, II 😗 curiae episcopalis, n. 421 et n. 134; in capitulis canonicorum, n. 439, a; apud religiosos, n. 478, I, 1.

Officium (S.), vide Congregationes Romanae.

Opposito tertii in judicio contentioso, n. 252, III.

Optio Cardinalium, n. 84, II, b.

Oraculum vivae vocis, n. 40, I, 2, d. Oratio mentalis pro clericis, n. 69, II, a; pro religiosis, n. 498, b; pro alumnis Seminarii, n. 227, V (pag. 369).

Oratorium, origo, n. 217, I; definitio n. 221; publicum, ib, II; semipublicum, ib.; privatum, ib.

(pag. 359).

Ordinandi, conditiones internae et externae in ipsis requisitae, n. 59 sqq. Ordinarius, quis est, n. 76, II (pag. 129); pro elericis saecularibus vide Episcopus, Vicarius Capitularis, pro religiosis, Superior

major.

Ordinatio, n. 53; definitio, n. 57; minister ordinationis, n. 58; subjectum, n. 59; tempus, n. 62, 1; gradus, ib. II; locus ordinationis, ib. III. — Vide examen, interstitia. — coacte suscepta, n. 64, II.

Ordo, potestas ordinis, n. 22, I; distinctio ordinum, n. 57, II; suspensio ab ordinibus, n. 286, II; poenae eorum qui ordines recipiunt ab excommunicato, etc. n. 299 I, 3.

Orientalis Ecclesia de se non subjacet praescriptis Codicis, n. 16, I; Congregatio pro ecclesia orientali vide Congregationes Romanae.

Orientales nequeunt fieri religiosi in aliqua Religione latina sine speciali licentia, n. 485, I, P 6 (pag. 295); nequeunt instit ere quaestuationem absque recent rescripto S. Congregationis, n. 201, c.

Origo quoad s. ordinationem, n. 58, II; quoad testimoniales litteras ante admissionem in Religionem,

n. 186, II, 2.

P

Paenitentia (vel Poenitentia), n. 291,

II. — Vide confessio.

Paenitentiaria (S. Poenitentiaria) tribunal, n. 97; de modo quo ad eam recurritur, n. 308; explicatio abbreviationum in responsis ejus, n. 311; Paenitentiarius Major, n. 97, II; canonicus, n. 138. — Vide canonicus, Paleae, quid, n. 14, I (pag. xxvII). Pallium, n. 409, III.

Pallotini, n. 209, 111. Pallotini, n. 209. Papa vide *Pontifex*.

Parentes, quandonam Religionem nequeunt ingredi, n. 185, I, B, 4; eligunt sepulturam suis filiis impuberibus, n. 225, II; exercent prominoribus jus patronatus, n. 233, III; stant pro iisdem in judicio, n. 242, I, a; poenae in eos qui liberos in religione acatholica educandos tradunt, n. 296, 1.

Parochia, de ejus erectione, n. 454;
divisio et dismembratio, ib. I,
b, et c; de reservatione ejus,
n. 454, II; administratione tem-

porali, n. 160.

Parochus, de excellentia muneris ejus, n. 152; de ejus origine his-torica, n. 153, I; definitio, ib II; institutio, n. 454, II; qualitates requisitae, ib. III; de ejus juribus, n. 155 de subditis parochi, n. 155, IV ; de variis ejus officiis : de residentia, n. 156, I; de applicatione missae peo populo, n. 157; de administratione sacramentorum et cura pastorali, n. 158 ; de ejus vigilantia et de libris paroecialibus, n. 159 ; de cessatione ejus muneris, n. 161; de ejus convocatione ad synodum dioecesanam, n. 169, II 4 de munere ipsius quoad exsequias, n. 225, II sq.; omissa recitatione officii, an tenetur restituere omnes fructus beneficii, n. 234, 2; de ejus remotione, n. 263 sq.; de translatione, n. 265; de processu contra parochos non residentes, n. 266; contra parochos negligentes, n. 268; poenae in eos, n. 307, b.

- religiosus, n. 202, II.

Parcehi consultores, n. 135, II. Partes decisae in Decretalibus Grè-

gorii IX, n. 46, I.

Pascha, eo die etiam quasi-parochi applicare tenentur pro populo, n. 157 ; in hoc festo suspenditur interdictum locale, n. 285, III.

Passerinus de Sextula, n. 13.

Patriarchae, n. 106; notio et origo,

n. 107, I; jura, ib. II.

Patrimonium S. Petri, n. 83; quaestio juris, ib. II; subjectum dominii ipsius, n. 235 (pag. 390). - Patrinus baptismi, n. 155, II, A;

confirmationis, ib. B; excommunicatus nequit hace munia gerere, n. 284, III, 8.

Patronatus (jus), n. 233; ejus limitatio, ib. II; exstinctio, ib. IV. Patroni locorum, n. 248 (pag. 354). Patronus ecclesiae, n. 248.

ex jure patronatus, n. 233, I;
 de ejus privilegiis, ib. III; oneribus, ib. IV.

Paucapalea, discipulus Gratiani, n. 11,

Paupertas religiosa, definitio et species, n. 193, I, a; objectum remotum et proximum, ib. b; peccata contra votum paupertatis, ib. c; de paupertate corum qui promoti sunt ad aliquam dignitatem vel paroeciam, n. 202, I et II.

Peccatores publici excluduntur a sepultura ecclesiastica, n. 226, f. Peculium, quid, n. 193, c (pag. 346). Pensio, titulus ordinationis, n. 60, III; non est beneficium, n. 231, 4 (pag. 382).

Pentecostes, eo die applicare tenentur quasi-parochi, n. 157; suspenditur interdictum locale, n. 285, III.

Percussores clericorum vide *clerici*.

Peregrini, quomodo legibus tenentur,
n. 34, HI ; quoad censuras,
n. 276, 3.

Perfectio evangelica, quid, n. 171, II ; obligatio religiosorum tendendi ad perfectionem, n. 197.

Periodica de jure canonico, n. 45; quoad censuram, n. 229, IV.

Periti in judicio contentioso, n. 249. Permutatio beneficiorum, n. 234, II; includitur in notione alienationis, n. 236 (pag. 392).

Personae physicae et morales in Ecclesia, n. 52/

Personatus in capitulis, n. 138. Petitorium judicium, n. 240, II ; actio petitoria, n. 244, II. Petra (Vincentius), n. 13.

Petra sacra in altari, n. 222, I. Phillips (Georgius), n. 14.

Philosophia, ejus studium apud religiosos, n. 191, III; in Seminariis, n. 227, V.

Pia unio, n. 213.

Piatus Montensis, n. 14.,

Pichler (Vitus), n. 12.

Pileolus violaceus Praelatorum, n. 115, II, 2; episcoporum, n. 130, I. Pirhing (Ernricus) n. 12.

Pluralitas beneficiorum, quomodo prohibita, n. 232, II.

Poena ecclesiastica, notio, n. 272; species, ib.; poenae vindicativae, n. 287; în singula delicta, n. 292 sqq.; latae sententiae, n. 293 sqq.; ferendae sententiae, n. 305 sqq.

Ponens judex, n. 241, II, a (pag. 400).
Pontifex Romanus, fundamentum
Ecclesiae in terris, n. 80; electio,
n. 81; cessatio potestatis ejus,
n. 81, IV; de ejus primatu et juribus, n. 82; de potestate temporali,
n. 83.

Pontificalia exercere possunt Cardinales, n. 84, II, b, 3; Metropolitae, n. 109, III, f; quid Praelati, n. 114, III, b, et n. 115, II, 3; episcopi, n. 119, II, et n. 130, 1; Vicarii Capitulares, n. 147,

Portio canonica, n. 225, IV.

Possessio, missio in possessionem seu installatio parochi, n. 154, II. Possessorium judicium, n. 240, II;

actiones possessoriae, n. 244, II.

Postulatio, quid, n. 74; conditiones
quae in postulando requiruntur,
ib. II; de jure postulati, ib. III.

Postulatus religiosorum, n. 185, II. Potestas ordinis, n. 22, I ; jurisdictionis, ib. II; indirecta Ecclesiae in Statum, n. 25; legifera Ecclesiae, n. 30. — Vide jura.

- judicialis Ecclesiae, n. 238. -

- Vide judicium.

— Superiorum religiosorum, n. 178, I, 3, et n. 195, b, et c.

- Magistri novitiorum, n. 186, III,

Potestates duae quae praeponuntur rebus spiritualibus et temporalibus, n. 24 sqq.

Praebendae canonicorum, n. 138.

Praecedentiae ordo intervicarios, n. 163, V (pag. 254); in associationibus, n. 241.

Praeceptum, n. 31; strictum pro religiosis, n. 195, b; in virtute s. obedientiae, ib. d; remedium poenale, n. 291.

Praeconizatio episcopi, n. 118, II. Praedicatio ad episcopos spectat, n. 123 ; ad parochos, n. 158 (pag. 245).

Praefectus Apostolicus, n. 112.

— seu Magister spiritus, n. 191, II. Praelati inferiores, n. 114; species, ib. II; «nullius» ib. III; honoris causa, n. 115; regulares, n. 179, c.

Praescriptio, n. 37, I; privilegiorum, n. 199; jurispatronatus, n. 233, IV; in judiciis, n. 244, II. Praesentatio, n. 71 sq.; pro jure patronatus, n. 233, III.

Praesumptio, leges fundatae in praesumptione communis periculi, n. 35, I (pag. 46); in judiciis, n. 249, VI.

Praeventio, modus acquirendi compe-

tentiam in judiciis, m. 241, I, b, 6.

Presbyteratus, n. 22, I, b; est ordo
major, n. 57, II; aetas quae requiritur, n. 60, II; exigitur pro Cardinalatu, n. 84, I, 1.

Presbyterium logus benerabilier de

Presbyterium, locus honorabilior clericorum, n. 66, b; originem dedit capitulis, n. 137, I.

Pretiosa res, quaenam in jure, n. 237.

Primariae uniones, n. 214.

Primates, n. 106; origo et potestas, n. 108.

Primatus Romani Pontificis, n. 82, I. Principes, quoad ingressum in clau-

suram, n. 194, b.

Privatio officii, n. 75, IV; parochiae, n. 161, e ; juris patronatus, n. 233, IV, 7; poena vindicativa, n. 287, I.

Privilegium, quid, n. 40, I; species, ib. 2; ejus acquisitio, ib. II; interpretatio, ib. III; cessatio, IV; privilegia clericorum, n. 67; religiosorum, n. 199 sqq.

- exemptionis, vide exemptio. Probationes judiciales, n. 248 sq.

Processiones, jus praecedentiae confraternitatis SS. Sacramenti, n. 211. Processus, n. 238; in genere, n. 239 sqq.; in specie, n. 254 sqq. — Vide

judicium. Procurator in conciliis, n. 165, II, et n. 167, II; in judiciis, n. 241,

II, a ; ad negotia dioecesis vel Religionis, n. 308.

**Professio** fidei emittenda ab episcopo, n. 118, II ; a canonicis, n. 143, a ; a Vicario Capitulari, n. 148 Consultoribus dioecesanis, n. 150, II ; a Superioribus religiosis, n. 178, I, 4.

Promotor fiscalis, n. 86, II; fidei, n. 92, II ; justitiae, n. 208, a, et n. 241, II, a. Promulgatio Codicis juris canonici,

n. 16, I; legum, n. 32, II.

Propaganda, vide Congregationes Romanae.

Pro-praefectus, n. 112.

Protestantes qui scripserunt de re canonica, n. 14; error circa regimen Ecclesiae, n. 23, III.

Protonotarii Apostolici, n. 115; variae species, ib. I ; jura eorum, ib. II.

Provincia in Religione, ejus erectio et suppressio, n. 176.

Provincialis vide capitulum, concilium, Superior.

Pseudo-Isidorus, n. 43, II, c (pag. 70). Puberes, n. 52; quoad censuras, n. 276, 1.

Publicatio processus, n. 250.

Punctatores seu censores, in capitulis guinam sunt, n. 142.

Quadragesima, eo tempore ad residendum tenetur episcopus, n. 127, II; a parocho fiat instructio ad pueros, n. 158.

Quaestor eleemosynarum, suppressus a Concilio Tridentino, n. 201.

Quaestuatio, indultum religiosorum, n. 201; eam instituunt mendicantes jure proprio, ib. a; quid de aliis religiosis, ib. b ; de orientalibus, ib.-c.

Quaestus ex mercatura, quid si intendatur a clericis, n. 68, II. Qualificatores S. Officii, n. 86, II. Quarta funeraria, vide portio paroe-

cialis.

Quasi-domicilium duplex, n. 34, II; quomodo sufficit ut sit aliquis subditus parocho, n. 155, IV.

Quasi-inspiratio, modus electionis Papae, n. 81, III.

Quasi-parochia, n. 153, I.

Quasi-parochus, n. 153, II; tenetur ad applicationem missae pro populo certis tantum diebus festis, n. 157.

Querela nullitatis contra sententiam

judicialem, n. 252, II.

Quinquennales facultates, n. 120, nota 1.

Quinquennalis relatio de statu dioecesis, n. 128, I; apud religiosos, n. 178, I, 4, e (pag. 281).

### R

Ratio conscientiae vide manifestatio. Rationes reddendae a Vicario Capitulari etc. n. 148, e ; a parocho, n. 160; est impedimentum ingressus in Religionem, n. 185, I, B, 3; apud religiosos, n. 183, III.

Raymundus a Pennaforte (S.), n. 11

H, et n. 46, I.

Rebufus (Petrus), n. 13.

Reconciliatio ecclesiae, n. 219.

Reconventio in judicio, n. 244, II. Rector ecclesiae, quis est, n. 464, I; de ejus institutione et officiis, ib. II. — seu Superior Seminarii, n. 227, V, et VI (pag. 371).

Recursus in causa dimissionis religiosorum, n. 206, a ; remotionis parochorum inamovibilium, n. 263, b ; in casu suspensionis ab officio ex informata conscientia, n. 269.

Reditus beneficii superflui, n. 234.
Reductio clerici ad statum laicalem
n. 64; notio, ib. I; varii modi, ib.

II, et n. 289.

Referendarii Apostolici, n. 99, I; in judiciis, n. 241, II, a (pag. 400).
Regens in S. Poenitentiaria, n. 97, II.
Regimen Ecclesiae monarchicum,
n. 23; errores contrarii, ib. III.
Regulae juris, n. 47; Cancellariae
Apostolicae, n. 51, V; canonicorum
n. 137; religiosorum, n. 171, II, e,
quoad wotum obedientiae, n. 495;

earum obligatio, n. 196.

Regulares, n. 171, II, b; quoad eorum originem, n. 173, II; erectionem domus, n. 177; clausuram, n. 194,

b; exemptionem, n. 200.

Reiffenstuel (Anacletus), n. 12. Relatio Status et Ecclesiae, n. 24 sqq.; de statu dioecesis, n. 128; de statu Religionum, n. 178, I, 4, e. Religio, n. 172; distinctio Religionum,

ib. II; de origine, n. 473; historia ib. II; erectio et suppressio, n. 475. Religiosi, n. 52; olim de clero erant, n. 54; quomodo adscribuntur Religioni, n. 63, I et II; quomodo subjiciuntur etiam Vicariis et Praefectis Apostolicis, n. 441, II; canonici religiosi et regulares, n. 137, I; tractatus de religiosis, n. 170 sqq. (vide indicem synopticum); nequeunt stare in judiciis

aliquibus casibus, n. 242, I, c. - apostatae vide apostatae.

— fugitivi vide fugitivi. Reliquiae sanctorum in altari, n. 222, II.

sine consensu Superiorum, exceptis

Remedia juris contra sententiam, n. 252; poenalia, n. 291. Remotio parochi inamovibilis, n. 263;

parochi amovibilis, n. 264.
Renovatio votorum, n. 189, a.

Renuntiatio officio, quid, n. 75, II; S. Pontificis, n. 81, IV; Vicarii Capitularis, n. 149; parochi, n. 161; bonorum in novitiatu, n. 186, 4; juri patronatus, n. 233, II. Reparatio ecclesiae, cui incumbit, n. 220.

Res, quae sunt, n. 24, 11, c; ecclesiasticae, n. 215; temporales, n. 235; non alienandae, n. 236.

- sita, quoad forum, n. 241, I, b, 2.

- pretiosa vide pretiosa.

Rescripta, quaenam sunt, n, 39; divisio, ib. I; auctor et subjectum, ib. II; conditiones valoris, ib. III; interpretatio, ib. IV, A; exsecutio, ib. B; cessatio, ib. V.

Rescissio, n. 35, 11.

Reservatio paroeciarum, n. 454, II; beneficiorum, n. 232, I; censurarum, n. 274, d.

Residentia Cardinalium, n. 84, II, a; Vicariorum et Praefectorum Apostolicorum, n. 411, III, et n. 412; episcopi, n. 127; Vicarii Capitularis, n. 148; parochi, n. 156, I; Superioris religiosi, n. 178, I, 4. Resignatio vide renuntiatio.

Restitutio dotis religiosarum, n. 186, II, 3; post transitum ad aliam Religionem vel aliud monasterium,

n. 203.

— in integrum, n. 252, IV.

Retractans mandatum aut consilium, num incurrit censuram, n. 277 (pag. 440).

Reus in judicio, n. 242, I.

Revocatio rescriptorum, n. 39, V. b; privilegiorum, n. 40, IV, a; dispensationum, n. 41, IV; jurisdictionis delegatae, n. 78, III, 4; quid de revocatione communicationis privilegiorum apud religiosos; n. 199; jurispatronatus, n. 233, IV.

Richerius, ejus errores circa regimen Ecclesiae, n. 23, III.

Riganti (Joannes Baptista), n. 43. Ritus professionis religiosae, n. 489, b; consecrationis ecclesiae, n. 248; consecrationis altaris, n. 222, II.

Rodericus (Emmanuel), n. 13.

Rolandus Bandinellus (Alexander III), n. 11, I.

Romanus Pontifex vide Pontifex.

Rota Romana, n. 98; ejus compositio,
ib. H; competentia, ib. III; circa judicia, n. 241, I, et II, c.

Rubricae Decretalium, n. 46, III, b.

S

Sabbatum Sanctum, benedictio domorum, n. 155, I, 6; benedictio fontis baptismalis, ib. 7. Saccrdos vide presbyteratus.

Sacramenta, jus laicorum ad sacramenta, n. 21 (pag. 12); irregularitas ex defectu sacramenti, n. 61, II, 4; competentia parochorum circa sacramenta, n. 155, II (pag. 239); administratio sacramentorum, n. 158.

Sacramentalia, quid valent excommunicati circa sacramenta et sacramentalia, n. 284, III, b.

Sanchez (Thomas), n. 13.

Sacrarium in Religione exempta subjacet visitationi episcopi, n. 200.

Sacrilegium circa s, Species

Eucharistia:

Sacrista, à quo nominatur, n. 160, II.

— canonicus, n. 138.

Saecularizatio religiosorum, n. 204, III; quasnam sanctiones incurrit saecularizatus, ib. c.

Sanguinis effusio, quandonam violatur ecclesia, n. 219.

Santi (Franciscus), n. 14.

Schisma propugnantes, n. 230, III,

Schismatici subjiciuntur legibus Ecclesiae, n. 34, I; sunt irregulares, n. 61, II, b; eorum libri, quandonam prohibiti, n. 230; III, et n. 294, 1 sq.; quomodo excluduntur a jure patronatus, n. 233, III.

Schmalzgrueber (Franciscus), n. 12. Schmier (Franciscus), n. 12.

Schola textus, n. 12

Scholastica philosophia vide philosophia, studia.

Schulte (Fredericus), n. 14.

Scientia juris canonici, n. 6 sqq. requisita pro s. Ordinatione, n. 59. Scriptores praecipui de re canonica,

n. 11 sqq.

Scriptura (S.) in Seminariis, n. 227, V; quoad censuram, n. 229, I; prohibtionem, n. 230, III, 1 et 5; poenae in contravenientes, n. 297,

Scrutatores, n. 73, III; apud moniales non exemptas, n. 178, I, 2, c.

Scrutinium in electionibus, n. 73, II et III; in electione Papas, n. 81, III, 3.

Sccretaria Status, n. 103; Brevium

ad principes, n. 104.

Secretum S. Officii, n. 86, II; in judiciis, n. 241, III, a; violatio secreti, n. 293.

Secta, qui adhaerent sectae acatholicae nequeunt recipi in Religionem, n. 185, I, b; nec admitti possunt in associationes, n. 210, III; aliae poenae, n. 295, 2.

vacante, quid de capitulo, n. 139, c; nihil innovetur, n. 147.

Seminaria, n. 227; notio, ib. I; divisio seminariorum, ib. III ; disciplina et studia, ib. V ; administratio et reditus, ib. VI.

Sententia in judiciis, n. 251; remedia juris contra sententiam vide reme-

dia.

Separatio Ecclesiae et Status, n. 25, I, Septimus (liber) Petri Matthaer, n. 51,

Sepulcrum altaris, n. 222, II ; majorum, n. 225, II; violatio sepulcrorum, n. 303, 3.

Sepultura ecclesiastica, n. 223; locus sepulturae, n. 224; ceremoniae, . n. 225 ; privatio sepulturae, n. 226 ; poenae, n. 297, 2,

Servi quoad ordinationem sunt simpliciter impediti, n. 61, II, c, 4. Servitium chori pro canonicis, n. 142

et n. 143, b; pro religiosis, n. 198. - militare vide militia.

Sigillum confessionis, n. 293, 4.

- archivi dioecesani, n. 134; paroecialis, n. 159; pro vicario foraneo, n. 151, V.

Signatura Apostolica, n. 99; pro judiciis, n. 241, I et II, c. Simonia, n. 27, c, 3; in electione

S. Pontificis, n. 293; poenae, n. 295, 10.

absolutionis complicis, Simulatio n. 293, 3; missae vel confessionis, n. 294, 3.

Societas vera ac suprema est Ecclesia, n. 18 sqq.; status civilis est etiam societas completa et independens, n. 24.

— Jesu, n. 173, II.

Societates solidalium in communi sine votis viventium, n. 209.

Sodalitates vide associationes.

Sodalitia, n. 211.

Soglia (Joannes), n. 14.

Solemnitas votorum, ratio discriminis, n. 189, d.

Sollicitationis delictum, n. 307, a (pag. 476).

Sorores, n. 172, II. - Vide confessarii, dos, religiosi.

Soto (Dominicus), n. 13.

Species consecratae vide Eucharistia. Spectacula prohibita clericis, n. 68, IV; religiosis, n. 198.

Spolium, n. 241, III, b.

Sponsalia, examen sponsorum, n. 155, 11, G.

Status religiosus, n. 170 sqq. — animarum (liber de statu), n. 159,

Statuta n. 31, I; dioe esana, n. 120, 1 et n. 169, III; Capituli, n. 139, b: associationum, n. 210, II, et n. 213.

Stipes altaris, n. 222, I, et II

Stips pro seminariis, n. 227, VI ; pro religiosis, n. 201.

Stolae jura, n. 155, III; possunt constituere dotem beneficii, n. 231,

Studia sacra clericorum, n. 69, V; religiosorum domus studiorum, n. 191, I; formatio studentium, ib. II; ratio studiorum, ib. III; in seminariis, n. 227, V.

Studio, n. 89, 11. Stutz (Ulricus), n. 14. Stylus Curiae, n. 39, III, 3. Suarez (Franciscus), n, 13. Subdelegatio, n. 77, I et II.

Subdiaconatus probabilius est ordo non sacramentalis, n. 22, I, b; est ordo major in Ecclesia latina, n. 57, II; aetas requisita, n. 60, II. — Vide ordinatio, ordo.

Subordinatio Status respectu Ecclesiae quomodo est intelligenda, n. 25.

Subreptio in rescriptis, n. 39, III, 3. Succursalistae, n. 153, II.

Suffraganeus episcopus, n. 409, III. Suffragia in electionibus, n. 73, III; apud religiosos, n. 178, I, 2, c.

Suicidium attentatum constituit irregularitatem ex delicto, n. 61, II, h, 5; ecclesiam violat, n. 219; sepultura ecclesiastica, privat n. 226, c; libri prohibentur qui illud licitum statuunt, n. 230, III, 8.

Summa Decreti, n. 11, I. Superflui reditus vide reditus. Superior Seminarii vide Rector.

Superiores religiosi quinam sunt, n. 178, I.; majores et minores, ib. 1; quomodo instituuntur, ib. 2; de qualitatibus requisitis, ib. a; de tempore quo valent constitui, ib. b; de eorum electione, ib. c; de potestate qua potiuntur, ib. 3; eorum speciales obligationes, ib. 4; de administratione, n. 183; quoad confessiones audiendas et manifestationem conscientiae exigendam, n. 180, I ; quibusnam est obtemperandum vi voti obedien-

tiae; n. 183 ; poenae in eos qui indebite admittunt ad novitiatum aut professionem, n. 307, b. Vide etiam litterae dimissoriae.

Superiores generales seu supremi Moderatores Religionum, quodnam jus habent in bona exstinctae alicujus provinciae, n. 176, II; circa domus suppressionem, n. 177, II; aliena-tionem bonorum Religionis infra 30000 francorum ad normam Constitutionum, n. 183, II; admissionem ad novitiatum juxta Constitutiones, n. 186, II, 1; admissionem ad professionem temporariam vel perpetuam, juxta Constitutiones, n. 188, 2; quoad mutationem cessionis administrationis, n. 193, a (pag. 313); quoad speciale privilegium religiosos saecularizandi, n. 204, III; quoad jus dimittendi professum a votis temporariis, n. 206, a ; quoad facultatem ferendi decretum dimissionis religiosorum, n. 207, a, et n. 208, a.

Suppressio Religionis, n. 175, II; provinciae, n. 176, II; domus, n. 177, II; associationis, n. 210, IV. Suspecti de haeresi vide haeresis.

Suspensio novitiatus, n. 186, III, 1; jurispatronatus, n. 233, III /; ak officio ex informata conscientia, n. 269; ut est censura, n. 286; ut est poena vindicativa, n. 287, I.

Synodales vide examinatores, judices. Synodus dioecesana, notio, n. 169, I; convocatio et celebratio, ib. II; competentia ejus ac decreta, ib. III.

T

Tancredus, n. 11, I. Tardif (Adolphus), n. 14. Tarquini (Camillus), n. 14.

Taxae nonnunguam imponi possunt ab episcopis, n. 124; quoad praestationes parochis debitas, n. 155, III; quoad sustentationem Seminarii, n. 227, VI.

Tellez (Emmanuel Gonzalès), n. 12. Tempus statutum quo amittuntur officia ecclesiastica, n. 75, I, et pro duratione novitiatus,  $\Pi$ n. 186, III, 1; utile ad praesentationem vi jurispatronatus, n. 233, III ; ad appellandum in judiciis, n. 252, I.

Termini judiciales, n. 241, III, c. Tertiarii, n. 210, III, 2, et n. 212.

Tertius ordo, n. 212.

Testamentum condendum ante professionem, n. 187, I; quandonam et quomodo mutari potest, n. 193,

a (pag. 313).

Testes in judiciis, quinam sunt, n. 248, II, 1; quinam repelluntur, ib. 2; quoad modum depositionis, ib. 3; quoad fidem quam faciunt, ib. 4.

Testimoniales litterae vide litterae. Teutonicus (Joannes, Zemeke), n. 11, I. Theologus est Officialis S. Poenitentiariae, n. 97, II.

canonicus vide canonicus.

Thomas ab Aquino (S.), n. 13; quoad ejus doctrinam, n. 191, III ; in Seminariis, n. 227, V.

Thomassinus (Ludovicus), n. 13.

Thronus, eo utitur Abbas vel Praelatus nullius in proprio territorio, n. 114, III, b; ejus usus non conceditur Protonotariis, n. 115, II, 4; pro episcopis, n. 130.

Tiara Papae, n. 82, II, b.

Titulus ordinationis clericorum, n. 60. III; jurisdictionis, n. 78, II Cardinalium, n. 84; associationum, n. 211; ecclesiae, n. 218 (pag. 354); oratorii, n. 221, H; altaris, n. 222, H.

Tonsura, n. 57, H; obligatio elerico-rum, n. 69, I; potestas Vicariorum et Praefectorum Apostolicorum, n. 111, II. — Vide Abbas, Praelati, reductio.

Transactio, n. 254, I.

Transitus religiosorum, n. 203.

Translatio, n. 75, III; parochi, n. 161, c; jurispatronatus, n. 233, I, et III ; parochorum via administrativa, n. 265.

Tribunalia Curiae Romanae, n. 97 sqq. - in judiciis, n. 241, II; primae instantiae, ib. a ; secundae instantiae, ib. b; ordinaria S. Sedis, ib. c; delegata, ib. d.

Tributum seminaristicum, n.-227, VI Tridentinum Concilium, n. 12; fons

juris, n. 51, I.

Trullana collectio, n. 43, I.

Turnus in Rota Romana, n. 98, III.

Turrecremata (Joannes), n. 11. Tudeschis (Nicolaus) seu Abbas Siculus, qui vocatur etiam Panormitanus, n. 11.

Tutores eligunt sepulturam pro impuberibus, n. 225, II; exercent juspatronatus, n. 233, III; stant in judicio pro minoribus et amentibus, n. 242, I, a.

U

Ubaldis (Baldus de ), n. 11.

Unio paroeciarum, n. 154, I; beneficii simplicis cum Seminario, n. 227

Uniones piae, quaenam sunt, n. 211; de earum erectione, n. 213 ; officia et jura, ib. (pag. 348).

Universitates studiorum (S. Congregatio de Seminariis), n. 95; quoad sanctiones saecularizatorum, n. 204, III, c; quoad magistros in Seminariis, n. 227, V.

Usurpatio status pontificalis, n. 83, I ; bonorum ecclesiasticorum,

n. 295, 7.

Ususfructus bonorum de quibus disponit novitius ante professionem, n. 187, I; quoad votum paupertatis, n. 193, a ; bonorum eorum religiosorum qui promoventur ad dignitatem aliquam in Ecclesia, n. 202, I.

Usus rationis, n. 34, I, et n. 52 (pag. 85). — Vide amentes.

Uxor prohibetur ingredi Religionem, durante matrimonio, n. 185, I, b, 4; sepulcrum ultimi viri attenditur pro uxore, n. 225, II; ipsa exercet jus patronatus, n. 233, III.

Vacatio legum, n. 15, I, et n. 32, II, C. Vacationes episcopi, n. 127, III canonici, n. 143, d; parochi, n. 156, I.

Vagi, quinam sunt, n. 34, II; quoad subjectionem legibus debitam, ib. III; subduntur parochis, n. 155, IV, b; in judiciis quodnam forum consequentur, n. 241, I, b, 1; quoad censuras, n. 276, 4,

Van Espen (Bernardus), n. 13. Vaticanum Concilium, n. 16.

Venatio prohibita clericis, n. 68, III; religiosis, n. 198.

Venditio comprehenditur sub alienatione, n. 236.

Vermeersch (Arthurus), n. 14.

Versio S. Scripturae vide Scriptura. Veto, abusus potestatis civilis in electione SS. Pontificum, n. 81, II, b.

Viaticum, ejus administratio est functio stricte paroecialis, n. 155, I, 3; quid de ejus necessitaté, n. 158 Superior religiosus illud ministrat suis subditis, n. 178, I, 4, h;

Cappellanus plerumque, tum sororibus tum alumnis tum hospitibus, n. 182.

Vicariae paroeciales, si non sint in perpetuum erectae, nequeunt esse beneficia, n. 231, I (pag. 382).

Vicarii actuales seu curati, quinam sunt, n. 162, II; quomodo consti-

tuuntur, n. 163.

- adjutores, quinam sunt, n. 162, II ; eorum institutio, jura et obligationes, n. 163, IV.

- Apostolici, origo, n. 110; notio, n, 111, I; jura, ib. II; obligationes,

ib. III.

- cooperatores, quinam sunt, n. 162, II; eòrum nominatio, n. 163, V; jura et obligationes, ib. (pag. 252

- oeconomi, quomodo definiuntur, n. 162, II.; quaenam eorum est competentia et quaenam sunt offi-

. cia, n. 163, II.

- substituti, quinam sunt, n. 162, II; eorum designatio et officium, n. 163, III; quoad assistentiam matrimoniorum, n. 156, I (pag. 242).

- Superiorum religiosorum, n. 178,

I, 1,

Vicarius Capitularis, n. 144; origo, ib. I ; ejus deputatio, n. 145 ; qualitates requisitae, n. 146; ejus potestas, n. 147; obligationes, n. 148; cessatio muneris, n. 149.

- foraneus, origo, n. 151, I; definitio, ib. II; nominatio, ib. III; jura, ib. IV; officia, ib. V.

- Generalis, notio, n. 133, I ; ejus ... institutio ac qualitates requisitae, ib. II; quibusnam juribus pollet ex mandato generali vel speciali, ib. III ; de ejus retributione, honore praecedentiae et privilegiis, ib. (pag. 210); de cessatione potestatis, ib. IV; altera clavis, archivi secreti apud illum custodienda, n. 134, II; nequit assumi in commissione Seminarii, n. 227,

Victorius ab Appeltern, n. 14.

Vigilantia, remedium poenale, n. 291, L. Violatio ecclesiae, n. 219

coemeteriorum, n. 224, II.

Vis reddit ingressum in Religionem invalidum, n. 485, I, b, 3; professionem reddit invalidam, n. 188, 4.

Visitatio ad Limina Apostolorum, vide Limina.

— dioecesis, n. 129, II ; specialis obligatio pro Superioribus religiosis, n. 178, I, 4, f. (in Religionibus propriis).

Vita communis apud clericos, n. 69, III ; apud religiosos, n. 193, c (pag. 316).

Vitandi excommunicati, vide excom-

municatus.

Vitia corporis, quoad irregularitatem, n. 61, II, a, 2.

Vivès y Tuto (Calasanctius), n. 14. Vocatio divina pro ordinandis, n. 59; pro religiosis, n. 185, I, a; in seminariis, n. 227, IV.

Vota in statu religioso, n. 171; temporaria et perpetua, n. 189; simplicia et solemnia, ib. d (pag. 306); obligatio ex votis, n. 193 sqq.; dispensatio, n. 204, III, et n. 206 sqq. — Vide saecularizatio, dimissio.

Wernz (Franciscus Xav.), n. 14. Wex (Jacobus), n. 13. -Wiestner (Jacobus), n. 13.



# INDEX SYNOPTICUS

| Praefatio                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | v        |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|----------|
| INTRODUCTIO AD JUS ECCLESIASTICUM                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |          |
| Introductio                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | IX       |
| Arr. I. De nature et divisione juris canonici                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | X        |
| § 1. De jure in genere                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | X        |
| § 2. De natura juris canonici in specie ,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | XIII     |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | xv       |
| ART. II. De juris canonici doctrina seu scientia                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | .; XVII  |
| scientiis                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | XVII     |
| ART. III. De methodo qua edocetur disciplina juris canonici                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | XXIII    |
| Art. IV. De historia et progressu scientiae juris ecclesiastici                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | · XXV    |
| § 1. Praecipui scriptores de re canonica                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | XXVI     |
| § 2. Scripta periodica de re canonica tractantia                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | XXXVIII  |
| § 3. De novo codice juris canonici                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | XXXIX    |
| The state of the s |          |
| LIBER PRIMUS  DE NORMIS GENERALIBUS ET FONTIBUS JURIS CANON                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | ICI      |
| Prologus                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | i        |
| TRACTATUS I. — De natura sociali Ecclesiae eiusque relatione ad alias societates.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |          |
| CAP. I. De natura Ecclesiae tanquam Societatis                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | 3        |
| Art. I. Ecclesia catholica est veri nominis societas                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | 4        |
| ART. II. Ecclesia est societas perfecta                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |          |
| Art. III. Ecclesia est societas suprema in genere suo ac plane in                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |          |
| pendens                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |          |
| CAP. II. De constitutione sociali Ecclesiae                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |          |
| ART. I. De distinctione essentiali inter clericos et laicos                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | 11       |
| Art. II. De hierarchica constitutione Ecclesiae                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | 12       |
| ART. III. De regimine Ecclesiae monarchico                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |          |
| CAP. III. De relatione Ecclesiae ad alias societates                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |          |
| ART. II. De status divina origine, auctoritate et independentia  ART. II. De potestate indirecta Ecclesiae in Statum                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |          |
| ART. III. De conventionibus Ecclesiae cum Statum                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |          |
| § 1. De notione et origine Concordatorum                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | 26       |
| § 2. De natura juridica Concordatorum                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |          |
| § 3. Dd Concordatorum vi et effectibus                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | 29<br>32 |

|                                                                                    | Pag. |
|------------------------------------------------------------------------------------|------|
| Tractatus II. — De fontibus exsistendi juris canonici.                             |      |
| CAP. I. De legibus ecclesiasticis                                                  | 35   |
| ART I. De notione et divisione legum ecclesiasticarum                              | 36   |
| ART. II. De objecto et forma legum canonicarum                                     | 38   |
| Art. III. De subjecto activo potestatis legiferae seu de auctore legum.            | 41   |
| Art. IV. De subjecto passivo seu de subditis legum                                 | 42   |
| ART. V. De effectibus legum canonicarum                                            | 45   |
| ART. VI. De legum interpretatione et cessatione                                    | 48   |
| § 1. De interpretatione legum                                                      | 48   |
| § 2. De cessatione legum ecclesiasticarum                                          | 51,  |
| CAP. II. De consuetudine.                                                          | 52   |
| CAP. III. De rescriptis                                                            | 54   |
| CAP. IV. De privilegiis                                                            | 59   |
| CAP. V. De dispensationibus                                                        | 63   |
| Tractatus III. — Fontes cognoscendi juris canonici.                                |      |
| · · · · · · · · · · · · · · · · · · ·                                              | Char |
| CAP. I. De collectionibus antiquioribus  ART. I. Collectiones antiquae genuinae    | 67   |
|                                                                                    | 67   |
|                                                                                    | 69   |
| CAP. II. Corpus juris canonici                                                     | 71   |
| ART. I. Decretum Gratiani                                                          | 73   |
| ART. III. Liber sextus Bonifacii VIII seu Decretalium                              | 77   |
| ART. IV. Clementinae                                                               | 78   |
| Art. V. Extravagantes Joannis XXII et Extravagantes communes                       | 79   |
| CAP. III. Collectiones legum a concilio tridentino ad nostra tempora.              | 80   |
| diff. 1111. dollar control to gain a control at a control at notific to important, |      |
|                                                                                    |      |
| LIBER SECUNDUS                                                                     |      |
| DE PERSONIS ECCLESIAE ET DE STATU EARUM JURIDICO                                   |      |
| Prologus 2                                                                         | . 84 |
|                                                                                    | 0.1  |
| TRACTATUS I. — De clericis in genere.                                              |      |
| CAP. I. De statu clericali et de ordinatione clericorum                            | 87   |
| ART. I. De statu clericali in genere                                               | 87   |
| ART. II. De notione ordinationis et de ordinum distinctione                        | 89   |
| Arr. III. De ministro ordinationis et de litteris dimissoriis ac testimo-          | 0.0  |
| nialibus                                                                           | 90   |
| ART. IV. De subjecto ordinationis sacrae                                           | 91   |
| § 1. De conditionibus animae in ordinando requisitis                               | 92   |
| § 2. De conditionibus juridicis magis externis                                     | 94   |
| § 4. De variis adjunctis ad modum ordinationis spectantibus                        | 98   |
| CAP. II. De clericorum adscriptione alicui dioecesi et reductione ad               |      |
| statum laicalem                                                                    | .400 |
| ART. I. Adscriptio clericorum alicui dioecesi.                                     | 100  |
| ART. II. De reductione clericorum ad statum laicalem                               | 102  |
| CAP. III. De juribus et privilegiis clericorum                                     | 103  |
| A I De testi and a second                                                          | 101  |
| Art. I. De juribus clericorum                                                      | 104  |

|          |              |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | D          |
|----------|--------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------------|
| CAP      | IV           | De obligationibus clericorum                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | Pag. 107   |
| ART,     | ΨŢ.          | Obligationes negativae clericorum                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | 108        |
| ART      | TT.          | Obligationes positivae clericorum                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | 112        |
| CAP.     | - <b>Τ</b> 7 | Do Maile and minuting                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |            |
|          |              | De officiis ecclesiasticis                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | 117        |
|          |              | De notione officii                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | 117        |
| ART.     | . II.        | De acquisitione officiorum ecclesiasticorum.  De libera collatione officii  De electione                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | 119        |
|          | 8 1.         | De ilbera collatione officia                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | 119        |
|          |              | De electione                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | 121<br>124 |
| Ann      | go.          | De amissione officiorum ecclesiasticorum.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | 126        |
|          |              |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |            |
| CAP.     | V I.         | De jurisdictione ordinaria et delegata  De divisione jurisdictionis et de jurisdictione ordinaria                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | 128<br>128 |
|          | 8 2          | De jurisdictione delegata                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | 130        |
|          | 83           | De jurisdictionic usu at easestions                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | 132        |
|          | 3 0.         | De jurisdictione delegata  De jurisdictionis usu et cessatione                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | TOW        |
|          |              | TRACTATUS II. — De clericis in specie.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |            |
| 100      |              |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |            |
| 100      | Y            | SECTIO PRIMA                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | 10         |
| 1200     |              | De summo Pontifice eiusque Curia et Adjutoribus.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | 11         |
| CAP,     |              | De Romano Pontifice                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | 136        |
| ART,     |              | De electione Papae et de amissione Pontificatus                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | 137        |
| ART.     | Π.           | De potestate spirituali et dignitate Papae                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | 141        |
| ART      | III.         | De potestate temporali Romani Pontificis                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | 443        |
| CAP.     | II.          | De sanctae Romanae ecclesiae cardinalibus                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | 145        |
| CAP.     | III.         | De curia Romana                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | 150        |
| ART.     | · I.         | Notiones generales de curia Romana                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | 150        |
| ART.     |              | De Sacris Congregationibus Romanis                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | 152        |
|          |              | Congregatio Sancti Officii.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | 152        |
|          | § 2.         | Congregatio Consistorialis                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | 154        |
|          | § 3.         | Congregatio de disciplina Sacramentorum                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | 155        |
|          | § 4.         | Congregatio Concilii                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | 156        |
|          | . § 5.       | Congregatio negotiis Religiosorum sodalium praeposita                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | 157        |
|          | § 6.         | Congregatio de Propaganda Fide                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | 158        |
|          | § 7.         | Congregatio Sacrorum Rituum                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | 158        |
|          |              | Congregatio Caeremonialis                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | 159        |
|          | 3 9.         | Congregatio pro negotiis ecclesiasticis extraordinariis                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | 160<br>160 |
|          | 8 11.        | Congregatio de Seminariis et Universitatibus Studiorum<br>Congregatio pro Ecclesia Orientali                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | 161        |
| Apr      | III.         | De tribunalibus Curiae Romanae                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | 162        |
| .A.n.i.  |              | Sacra Paenitentiaria                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | 162        |
|          |              | Sacra Romana Rota                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | 163        |
|          |              | De Signatura apostolica                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | 164        |
| ART.     |              | De officiis Curiae Romanae                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | : 165      |
|          |              | Cancellaria Apostolica                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | 166        |
|          | \$ 2.        | Dataria apostolica                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | 166        |
|          | § 3.         | Camera apostolica                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | 167        |
|          | \$ 4.        | Secretaria Status                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | 167        |
|          |              | Secretaria Brevium ad Principes et epistolarum latinarum                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | 168        |
| CAP.     |              | De Legatis S. Pontificis et Nuntiis                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | 168        |
| CAP.     | . V.         | De Patriarchis, Primatibus et Metropolitis                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | 170        |
| ART.     |              | De Patriarchis                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | 171        |
|          |              | De Primatibus                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | 172        |
| ART.     | III          | De Metropolitis seu Archiepiscopis                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | 172        |
|          |              | De Vicariis, Praefectis et Administratoribus Apostolicis                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | 175        |
| ART.     | 7.           | De Vicariis apostolicis                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | 1475       |
| ZAR I o' | ,            | DO HOURIS appropriate the second seco | -,0        |

| A <sup>2</sup> | 7.7         | De Praefectis apostolicis                                           | Pag.                |
|----------------|-------------|---------------------------------------------------------------------|---------------------|
| ART.           | II.         | De Praeiecus apostoneis                                             | 178                 |
|                |             | De Administratoribus apostolicis                                    | 178                 |
|                |             | De Praelatis inferioribus                                           | 179                 |
|                |             | Praelati inferiores cum jurisdictione                               | 180                 |
| ART.           | 11.         | De Praelatis inferioribus honoris causa                             | 182                 |
|                |             | Sectio Secunda                                                      |                     |
|                |             | De Episcopis eorumque Curia et variis Adjutoribus.                  |                     |
| CAP.           | I.          | De Episcopis                                                        | 186                 |
| ART.           |             | De natura, origine et adeptione episcopatus                         | 186                 |
| ART.           | II.         | De qualitatibus episcoporum, de eorum promotione et con-            | 400                 |
|                |             | secratione                                                          | 190                 |
| ART.           |             | De potestate episcoporum                                            | 194                 |
|                | § 1.        | De ordinis potestate in episcopis                                   | 194<br>195          |
| ART.           | 3 ~.<br>IXF | De officiis episcoporum                                             | 200                 |
| ART.           | 8 1         | De Residentia episcoporum                                           | 200                 |
|                | \$ 2.       | De Relatione status Dioecesis et visitatione ad Limina              | 202                 |
|                | § 3.        | De Missa pro populo et visitatione Dioecesis                        | 203                 |
| Ant.           | V.          | De honoribus episcopo debitis eiusque privilegiis                   | . 205               |
| ART.           | VI.         | De episcopis titularibus, coadjutoribus et auxiliaribus             | 206                 |
|                |             | De curia episcopali et Vicario generali                             | 207                 |
| ART.           | . I.        | De Vicario generali                                                 | 208                 |
| ART.           | H.          | De cancellario, notariis et archivo episcopali                      | 211                 |
| ART            | III.        | De examinatoribus synodalibus et parochis consultoribus             | 212                 |
| CAP.           | III.        | De Capitulis et Vicario capitulari                                  | 213                 |
| ART.           | I.          | De capitulis et canonicis                                           | 214                 |
|                | § 1.        | De capitulo tanquam persona morali                                  | 214                 |
| A .            |             | De canonicis seu singulis membris capituli                          | 220                 |
|                |             | De vicario capitulari                                               | 223                 |
|                |             | De consultoribus dioecesanis                                        | 227                 |
|                |             | De Vicariis Foraneis                                                | 228                 |
| CAP.           |             | De Parochis                                                         | 230                 |
| ART.           |             | Origo et notiones praeviae                                          | 230                 |
| ART.           |             | De erectione paroeciae et institutione parochi                      | 233                 |
| ART.           | 2 1         | De juribus et officiis parochorum  De juribus parochorum            | 237<br>237          |
|                | 8 2.        | De obligationibus parochi                                           | 241                 |
| ART.           | IV.         | De administratione temporali paroeciae                              | 247                 |
| ART.           | · V.        | De amissione et cessatione muneris paroecialis                      | 248                 |
|                |             | De Vicariis paroecialibus                                           | 249                 |
| ART.           |             | De notione et distinctione vicariorum                               | 249                 |
| ART.           |             | De variis speciebus vicariorum                                      | 250                 |
| CAP.           |             | De rectoribus Ecclesiarum                                           | 254                 |
|                |             |                                                                     |                     |
|                |             | Sectio Tertia  [ De variis Conciliis et Synodis.                    |                     |
| CAD            | . т         |                                                                     | عد د                |
|                | I.          | De conciliis generalibus seu oecumenicis                            | 256                 |
| CAP.           |             | De conciliis plenariis et provincialibus                            | 259                 |
| ART.           |             | De conciliis plenariis et nationalibus, De conciliis provincialibus | 2 <b>5</b> 9<br>260 |
|                |             | De conferentiis episcoporum                                         | 262                 |
|                |             | De synodo dioecesana                                                | 263                 |
| CARDA .        | ALLI        | 20 Synodo diocesana                                                 | 6119                |

|         |       | TRACTATUS III. — De Religiosis.                                                                                                                                   | Pag.       |
|---------|-------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------------|
|         |       |                                                                                                                                                                   |            |
| Intro   | lucti | 0                                                                                                                                                                 | 266        |
|         | 3 1.  | De natura status religiosi                                                                                                                                        | 266        |
|         | 8 2.  | De origine et historia Religionum                                                                                                                                 | 270<br>272 |
|         | 8 4   | De divisione tractatus juxta methodum codicis                                                                                                                     | 274        |
| CAP.    |       | De erectione et suppressione Religionis, provinciae, domus                                                                                                        | 275        |
| ART.    | Ť.    | De erectione et suppressione Religionis                                                                                                                           | 275        |
| ART.    |       | De erectione et suppressione provinciae                                                                                                                           | 276        |
|         |       | De erectione et suppressione domus                                                                                                                                | 276        |
| CAP.    |       | De Religionum regimine                                                                                                                                            | 277        |
| ART.    |       | De Superioribus et Capitulis                                                                                                                                      | 277        |
| ART.    |       | De confessariis et cappellanis                                                                                                                                    | 283        |
|         |       | De bonis temporalibus corumque administratione                                                                                                                    | 288        |
| CAP.    |       | De admissione in Religionem                                                                                                                                       | 290        |
| ART.    |       | De requisitis ad ingressum in Religionem et postulatu                                                                                                             | 290        |
| ART.    | 11.   | De Novitiatu                                                                                                                                                      | 297        |
|         | TII.  | De professione religiosa                                                                                                                                          | 303        |
|         |       | De ratione studiorum in Religionibus clericalibus                                                                                                                 | 309        |
| CAP.    |       |                                                                                                                                                                   |            |
| CAP.    | ٧.    | De obligationibus et privilegiis religiosorum                                                                                                                     | 311        |
| ART.    | 2 1.  | De obligationibus religiosorum                                                                                                                                    | 312<br>312 |
|         | 8 2.  | De obligatione servandi vota professionis De obligatione servandi regulam et tendendi ad perfectionem De obligationibus communibus et specialibus vi legis eccle- | 322        |
|         | 8 3.  | De obligationibus communibus et specialibus vi legis eccle-                                                                                                       | UNN        |
| - "     | 3 0.  | siasticae                                                                                                                                                         | 325        |
| ART.    | II.   | De privilegiis religiosorum                                                                                                                                       | 326        |
|         | § 1.  | De variis religiosorum juribus et privilegiis<br>De religiosis ad ecclesiasticam dignitatem promotis vel paro-                                                    | 326        |
|         | § 2.  |                                                                                                                                                                   |            |
|         |       | chis                                                                                                                                                              | 329        |
| CAP.    | VI.   | De transitu ad aliam Religionem                                                                                                                                   | 330        |
| CAP.    | VII.  | De egressu voluntario e Religione                                                                                                                                 | 331        |
| CAP.    | VIII  | De dimissione religiosorum seu egressu coacto                                                                                                                     | 335        |
| ART.    | 1.    | De dimissione ipso jure                                                                                                                                           | 335        |
| ART.    | H.    | De dimissione corum qui vota temporaria nuncuparunt                                                                                                               | 335        |
| ART.    | III.  | De dimissione professorum a votis perpetuis in Religione non                                                                                                      |            |
|         |       | 'exempta vel laicali                                                                                                                                              | 337        |
| ART.    | IV.   | Dimissio professorum a votis perpetuis in Religione clericali                                                                                                     | 000        |
|         |       | exempta                                                                                                                                                           | 338        |
| CAP.    | IX.   | De societatibus eorum qui in communi vivunt sine votis                                                                                                            | 341        |
|         |       | Tractatus IV. — De laicis eorumque associationibus.                                                                                                               |            |
| CAP.    | Ŧ     | De associationibus in genere                                                                                                                                      | . 343      |
| CAP.    |       | De fidelium associationibus in specie                                                                                                                             | 346        |
| CITAL . | 11.   | Do nachan associationisms in specie                                                                                                                               | 0.10       |
|         |       |                                                                                                                                                                   |            |
|         |       | LIBER TERTIUS                                                                                                                                                     |            |
|         | ~     | DE REBUS                                                                                                                                                          |            |
| Inter   | ducti | o of Divisio Libri                                                                                                                                                | 350        |
|         |       | o et Divisio Libri                                                                                                                                                | 351        |
| CAP.    |       | De locis sacris                                                                                                                                                   | 351        |
| ART.    |       | De ecclesiis                                                                                                                                                      | 357        |
| ART.    | 11.   | De oratoriis                                                                                                                                                      | 001        |

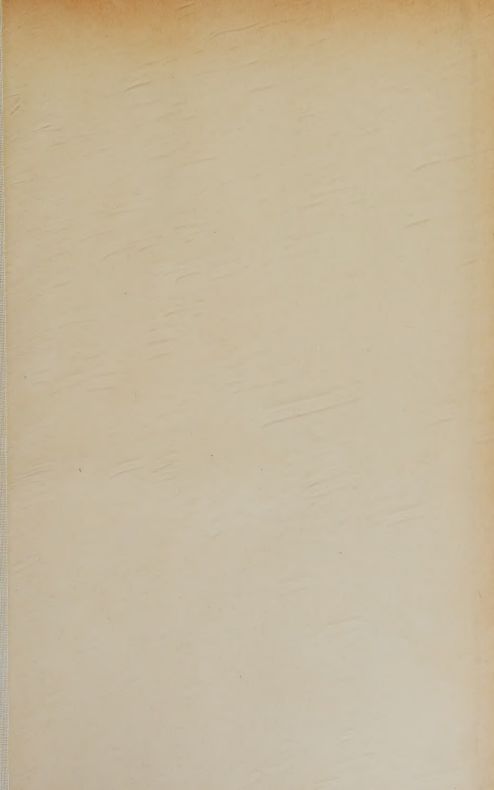
| ART. III. De altaribus                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | Pag.  |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------|
| ART. III. De attaribus                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | 360   |
| Art. IV. De sepultura ecclesiastica                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | 361   |
| § 1. De loco sepulturae seu coemeteriis                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | 362   |
| § 2. De variis caeremoniis sepulturae ac funere                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | 363   |
| § 3. De iis quibus sepultura est deneganda in Ecclesia                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | 365   |
| CAP. II. De Seminariis                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | 366   |
| CAP. HI. De censura ac prohibitione librorum                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | 371   |
| ART. I. Notiones historicae et praeviae                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | 372   |
| ART. II. De censura librorum                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | 373   |
| ART. III. De prohibitione librorum                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | 376   |
| CAP. IV. De beneficiis ecclesiasticis                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | 380   |
| ART. I. De natura ac divisione beneficiorum                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | 380   |
| Art. II. De constitutione ac collatione beneficiorum                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |       |
| The second secon | 382   |
| ART. III. De jure patronatus                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | 384   |
| ART. IV. De officiis beneficiariorum et dimissione beneficii                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | 387   |
| CAP. V. De bonis Ecclesiae temporalibus                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | 388   |
| § 1. De notione rerum temporalium Ecclesiae et contractuum                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | 389   |
| § 2. Notio alienationis bonorum ecclesiasticorum                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | 391   |
| CAP. V. De bonis Ecclesiae temporalibus                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | 392   |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |       |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |       |
| LIDED OUADTUC                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |       |
| LIBER QUARTUS                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |       |
| DE PROCESSIBUS                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | , , ; |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |       |
| Introductio in librum IV                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | 394   |
| CAP. I. De judiciis in genere                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | 395   |
| ART. I. De notione et divisione judicii                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | 396   |
| ART. II. De subjecto activo judicii                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | 397   |
| ART. III. De subjecto passivo judicii                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | 404   |
| ART. IV. De objecto judicii seu de actionibus et exceptionibus                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | 406   |
| ART. V. De forma quae servanda est in judicio                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | 408   |
| § 1. Introductio causae                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | 409   |
| § 2. Litis contestatio                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | 410   |
| § 3. De probationibus judicialibus                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | 410   |
| § 4. De publicatione processus et discussione causae                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | 415   |
| § 5. De sententia                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | 416   |
| § 6. De remediis juris contra sententiam                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | 417   |
| § 7. De exsecutione sententiae                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | 419   |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | 420   |
| The state of the s |       |
| CAP. III. De modo procedendi in nonnullis negotiis et sanctionibus                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | 426   |
| § 1. De Remotione parochi inamovibilis                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | 427   |
| § 2. De Remotione parochi amovibilis                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | 428   |
| § 3. De Translatione parochorum                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | 428   |
| § 4. De Procedura contra clericos non residentes                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | 429   |
| § 5. De Procedura contra clericos concubinarios                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | 430   |
| § 6. De modo procedendi contra parochum graviter negligentem.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | 431   |
| § 7. De Suspensione ab officio ex informata conscientia                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | 431   |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |       |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |       |
| LIBER QUINTUS                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |       |
| DE DELICTIS ET POENIS                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |       |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |       |
| Introductio in librum V                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | 433   |
| CAP. I. De censuris in genere                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | 435   |

|       |      |                                                           | Pag |
|-------|------|-----------------------------------------------------------|-----|
| ART.  | I.   | 'De censurarum definitione et divisione                   | 43  |
| ART.  | II.  | De inflictione censurarum                                 | 43  |
| ART.  | III. | De causis a censura excusantibus                          | 44: |
| ART.  | IV.  | De absolutione a censuris                                 | 449 |
| CAP.  | II.  | De variis censurae speciebus                              | 44' |
| ART.  | ·I.  | De excommunicatione                                       | 44  |
| ART.  | II.  | De interdicto                                             | 450 |
| ART.  | III. | De suspensione                                            | 452 |
| CAP.  | ÍII. | De poenis vindicativis                                    | 45  |
|       |      | De remediis poenalibus et poenitentiis                    | 450 |
| CAP.  | V.   | De poenis in singula delicta                              | 45  |
| ART.  | I.   | De poenis latae sententiae in singula delicta             | 458 |
|       | 3.1. | Excommunicationes latae sententiae                        | 458 |
|       | § 2, | De interdictis latae sententiae,                          | 468 |
|       | § 3. | De suspensionibus latae séntentiae                        | 469 |
|       |      | De poenis vindicativis latae sententiae                   |     |
| ART.  | Η.   | De poenis ferendae sententiae in singula delicta          | 47  |
| Apper | dice | s                                                         | 478 |
|       | I.   | De modo quo recurritur ad SS. Congregationes et S. Paeni- |     |
|       |      | tentiariam                                                | 478 |
|       | II.  | Sensus quarumdam clausularum SS. Congregationum           | 480 |
|       |      | Formulae quaedam ad petendas dispensationes               | 48: |
|       |      | pro foro interno                                          | 48: |
|       | § 2. | pro foro externo                                          | 48  |
|       |      | Explicatio abbreviationum in responsis S. Paenitentiariae | 483 |
| Index | alph | abeticus                                                  | 48  |
|       |      |                                                           |     |



Lugduni. — Ex typis Emmanuelis VITTE, 18, via dicta Quarantaine. — 91.







32687 348.1 R 193 RAUS, J.B. Institutiones Canonicae in Forma AUTHOR TITLE Compendii BORROWER'S NAME DATE 1986 light Storage MAY 2 32687

